# उपादिशन्ति

भाग ३



तारा प्रिंटिंग वर्क्स







## THE MĪMĀMSĀ DARŠANA

OF

## MAHARSI JAIMINI

With Śābarabhāṣya of Śabaramuni, Tantravārtika by Kumārila-Bhatta with its Commentry Nyāyasudhā of Someśvara-Bhaṭṭa, Bhāṣyavivaraṇa of Govindāmṛtamuni and Bhāvaprakāśikā by Dr. Mahāprabhulāla Gosvāmī.

Foreworded by

PADMABHUŞANA VIDYAVACASPATI PANDITRAJA PAȚȚABHIRAMA ŚĀSTRI

Edited and Introduction by

#### Dr. MAHAPRABHULALA GOSVAMI

M.A., Ph. D., D. Litt., Nyaya-Vyakarana-Sahitya-Vedantacharya, Mimamsa Shastri (Gold Medalist)

PROF. & HEAD, Department of Philosophy Sampurnananda Sanskrit University, Varanasi

## Volume I

TARA PRINTING WORKS

VARANASI

1984

Published by Tara Printing Works Kamacha, Varanasi-221010

Available at
Tara Book Agency
Kamacha
Varanasi

First Edition
Price Rs. 85.00
(Rupees Eightyfive only)

Printed at
Tara Printing Works
Kamacha
vranasi-221010

## टीकापश्चकसनाथीकृतं महर्षिजैमिनिप्रणीतं

## मीमांसादर्शनम्

भट्टसोमेश्वरकृतया न्यायसुधाख्यटीकयोद्भासितया श्रीकुमारिलभट्टनिर्मितया तन्त्रवार्तिकव्याख्ययालङ्कृतेन श्रीगोविन्दामृतमुनिविरचित-भाष्यविवरणव्याख्यया भूषितेन श्रीमहाप्रभुलालगोस्वामिकृतभाष्यभावप्रकाशिकाहिन्दीव्याख्याक्तेन श्रीशवरमुनिविरचितभाष्येणानुगतम्

> पद्मभूषण-विद्यावाचस्पति-पण्डितराज-श्रीपट्टाभिरामशास्त्रिकृतप्रस्तावनया समेतम्

एम० ए०, पो-एच० डी०, डी० लिट्० इत्युपाधिविभूषितेन न्याय-व्याकरणसाहित्यवेदान्ताचार्यमीमांसाशास्त्रिणा विद्यावाचस्पतिना श्रीमहाप्रभुलालगोस्वामिना विस्तृतभूमिकयालङ्कृत्य सम्पादितम्

प्रथमो भागः

तारा प्रिटिंग वर्क्स वाराणसी

२०४१ तमो विक्रमाव्दः

प्रकाशकः

तारा प्रिटिंग वर्क्स

कमच्छा

वाराणसी २२१०१०.

प्रासिस्थानम् तारा वुक एजेंसी कमच्छा, वाराणसी

प्रथमसंस्करणम् मूल्यम् : ८५.०० ( पञ्चाशीतिरूप्यकाणि )

मुद्रकः तारा प्रिटिंग वक्सं कमच्छा, वाराणसी

# प्रस्तावना । प्रस्

A Committee to the second of t

महर्षिजैमिनिना प्रणीतं मीमांसादर्शनं शाबरभाष्यसहितं प्रकाशपथ-मानीयते । यद्यप्यनेकत्र भाष्योपेतं दर्शनमिदं प्रकाशितम्, तथापि प्रकाशनमिदं किञ्चिहैलक्षण्यमावहेदध्येतृणाम् । यतो ह्यत्र भाष्यव्याख्यानस्य भट्टपादविरचितस्य तन्त्रवार्तिकस्य, तद्व्याख्याया भट्टसोमेश्वरप्रणीताया न्यायसुधायाः श्रीगोविन्दा-मृतमुनिविरचितस्य भाष्यविवरणस्य, पण्डितश्रीमहाप्रभुलालगोस्वामिविरचि-तस्य 'भावप्रकाशिका' हिन्दी भावार्थस्य च संयोजनं विद्यते । शबरस्वामिविरचितं भाष्यं सरलैर्वाक्येग्रंथितमप्यतिगभीरं विशेषेण महर्षिजैमिनेर्हृदयसमुद्धारकं व्याख्यासापेक्षभिति भट्टपादैस्तन्त्रवातिकमाविष्कृतम्, किन्तु तदपि दुरूहमिति भट्टसोमेश्वरो वातिकमर्मप्रकाशिकां न्यायसुत्रां प्रणिनाय । तन्त्रवातिकं न्यायसुधा-चेति द्वयमपि विना शाबरभष्येण पृथक् पृथगेव प्राक्प्रकाशितमासीत्। तदत्र भाष्येण सह संयोजितं विनेयानामध्यापकानाञ्च महत उपकाराय स्यादिति तर्कयागि । सुकुमारमतीनामध्येतृणाभद्यतनानां तन्त्रवातिकन्यायसुधातो भाष्य-काराशयोऽवगन्तुमशक्य इति मन्वानः श्रीमन्नारायणामृतपूज्यपादशिष्य-श्रीगोविन्दामृतमुनिः शाबरभाष्यविवरणं रचयामास, तदप्यत्र समावेशितम्। एतावतापि तृप्तिमलभमानः श्रीमहाप्रभुलालगोस्वामी, संस्कृतविश्वविद्यालये दर्शनविभागाध्यक्षपदमधितिष्ठन् हिन्दोजगति वर्तमानैरपि मीमांसापरिष्कृत-मतिभिर्भाव्यमिति निर्द्धार्यं हिन्दीभाषया भावार्थंप्रकाशिकां व्याख्यां प्राणेषीत्। सापि व्याख्यात्र प्रकाशने संयोजिता । एवमत्र पूर्विपक्षया वैलक्षण्यं वर्तते ।

मीमांसाशास्त्र्यिदं धर्मशास्त्रमिति न्यायनिबन्धनात्मकं शास्त्रमिति, अध्वरमीमांसाशास्त्रमिति पूर्वतन्त्रमित्येवं नानाभिधानैर्व्यवह्रियते, न केवलम-भिधानमात्रं किन्तु

# 'मोमांसाख्या तु विद्येयं <mark>बहुविद्यान्तराश्रिता'</mark>

इति भट्टपादीयत्या विद्यान्तराणामाश्रयत्वेनापि परिग्राह्ययं मीमांसा । मीमांसा-शब्दनिर्वचनमेव तिममं विषयं द्रढीकरोति । तथा हि मीमांसाशब्दः पूजितविचा-रार्थे प्रसिद्धः । 'मानपूजायाम्' 'माङ्माने' इति पूजार्थे मानार्थे च धातुद्धयम् । तत्र 'मान्वधदान्शान्भयो दीर्घश्चाभ्यासस्य' इति सूत्रे 'माङ्' इत्यस्य ङकारानुबन्धस्य धातोनिन्तत्वं निपात्यानिच्छार्थे सन् प्रत्ययेऽभ्यासस्य च दीर्घे मीमांसाशब्दो निष्पन्नः । 'धातोः कर्मणः' इत्याद्युत्तरसूत्रे इच्छार्थे सन्विधानात् अयमनिच्छार्थे सन्नित्यभ्युपगन्तव्यं भवति । 'मान विचारे' इत्यपि चुरादिगणपठितो धातुः ।

तस्मादिप मीमांसाझब्दो निष्पद्यते । तत्र पूजार्थे कथान धातुर्विचारार्थे चापरः । पूजितविचारार्थे च न कोऽपि घातुः । अतः पूजितविचारार्थे मीमांसा शब्दः कथ-मिति प्रश्नास्य कल्पतरुपरिमलकाराः श्रीमदप्पय्यदोक्षितास्समादधति--'प्रसिद्धि-बलात्पुजितविचारार्थत्वम्' इति । प्रसिद्धिश्च व्यवहारः । तस्यापि शक्तिग्राहकत्वं नानुपपन्नम् । व्याकरणप्रसिध्यभावेऽपि व्यवहारस्य शक्तिग्राहकत्वाङ्गीकारात् । अनेन सन्दर्भेण स्फुटमवगम्यते यदिवं शास्त्रं निष्पक्षपातं विचार्यं वेदवाययनामर्थ-निर्णयाय जैमिनिना प्रवर्तितमिति । न ने वेवलं वेदवाक्यानामेवार्थनिर्णयाय शास्त्रमिदम्, किन्तु तेषु तेषु शास्त्रेषु विवादग्रस्तवात्र्यानां तात्पर्यनिर्णयायापि मीमांसाया आवश्यकतास्तीति तत्तच्छारत्रकाराः स्वीयेषु ग्रन्थेषु मीमांसान्यायान् सादरमुपाददत इति पश्यामः । विशेषतो निबन्धग्रन्थेषु धर्मशास्त्रीयेषु मीमांसा-न्यायान् परिदर्शयतो ग्रन्थकारान् अनुभवामः । अत एव 'बहुविद्यान्तराधितत्वम्' भट्टपादोक्तं सङ्गच्छते । किञ्च महर्षिजैमिनिः स्वीयानि सुत्राण्यधिकरणात्मना जग्रन्थ । अधिकरणशब्देन न्यायालयः कथ्यते । विवादग्रस्तेषु विषयेषु विवाद-प्रशमनाय लोका न्यायालयान्न्यायं कामयन्ते । न्यायालयेषु निर्णीतानां न्यायानां संमुखं न समस्तकैलेंकिभाव्यमिति न्याय्यः पन्थाः । तिममं पन्थानं जैमिनिना प्रवर्तितं सर्वेऽपि शास्त्रकारा आश्रितवन्त इत्यत्र किमाश्चर्यम् । 'मीमांसा तु लोका-देव प्रत्यक्षानुमानादिभिः अविच्छिन्नसम्प्रदाय-पण्डितव्यवहारैः प्रवृत्ता । न हि कश्चिदपि प्रथममेतावन्तं युक्तिकालापमुपसंहर्तुं क्षमः' (तं. वा. पृ. १६७ आनन्दाश्रमसंस्करणम् ) इति निर्दिशन्ता भट्टपादा मीमांसाया अतिचिरन्तनादेव कालादविच्छिन्नगुरुशिष्यपारम्पर्यसमागतत्वम्, शास्त्रकाराभिलिषतन्यायकला-पोपवंहितत्वञ्चावगमयन्ति । 'अन्यैस्सह विरोधे तु वयं पञ्चोत्तरंशतम्' इति वैयासिकन्यायमवलम्बमानास्सर्वं एव दार्शनिकाः वेदबाह्यानां सिद्धान्तं खण्डयन्तो वैदिकमार्गावलम्बिन एव किन्तु वेदसन्दर्भे मीमांसकानां विशेषतश्च भट्टपादानां याद्शोऽभिनिवेशो न ताद्शोऽन्येषामिति स्थितायामपि वस्तुस्थितौ वेदपामाण्या-भ्युपगमे न कस्याप्यास्तिकदार्शनिकस्य सङ्कोचः। कार्ग प्रामाण्यसाधनप्रकारे भेदस्स्यात्। एकैकोऽप्यास्तिकदार्शनिकः 'परस्परं विरोधे तु वयं पञ्चशतञ्च ते' इति न्यायं स्वीकुर्वन् मिथः खण्डनेऽवश्यं प्रवृत्तो भवतीति तु सत्यम्, किन्तु भट्टकुमारिलाः सर्वानेव दार्शनिकान् एकीकृत्य नेतुमिच्छन्त इव प्रतिभान्ति। स्मृत्यधिकरणे वेदमूलकत्वेन स्मृतीनां प्रामाण्यसाधनावसरे 'कर्तृसामान्यात्' इति सीतं हेतुमाश्रित्य न केवलं धर्मग्रन्थेषु स्मृतिषु किन्तु षडञ्जेषु दर्शनेषु पुराणेषु च कर्तृंसामान्यहेतुं सङ्गमयन्तो भट्टपादा लिखन्ति - 'याश्चताः प्रधानः पुरुषेश्वरपरमाणुकारणादिप्रक्रियाः सृष्टिप्रलयादिरूपेण प्रतीतास्तास्सर्वा मन्त्रार्थ-द्व्यमानसूक्ष्मस्यूलद्रव्यप्रकृतिविकारभावदर्शनेन च द्रष्टव्याः। स्वर्गयागाद्युत्पाद्योत्पादकविभागज्ञानम् । सर्गप्रस्योपवर्णनमपि

वैयपुरुषकारप्रभावप्रविभागदर्शनार्थम् — सर्वत्र हि तद्वलेन प्रवतंते तदुपरमे चौपरमहीति । विज्ञानमात्र-क्षणभङ्ग-नेरात्म्यादिवादानामप्युपनिषदर्थवादप्रभवत्वं
विधयेध्वात्यन्तिकं रागं निवर्त्यितुपित्युपपन्नं सर्वेधां प्रामाण्यम्' (तं. वा. पृ.
१६८ जान. सं ) इति । एतेषु वाक्येध्वेकेकमक्षरमवधानमहीति । क्व ते वेदविज्ञान-क्षणिक-शून्य-नेरात्म्यवादिनः वव वा तिन्नराक्षरणप्रकाराः ? स्वस्वप्रतिभावेशद्येन दार्शनिकाः दर्शनप्रवर्तकः परिकल्पितेऽध्विन गच्छन्तः परैराविष्कृतान्
दोषान् दूरीकुर्वन्तो गच्छन्ति, परं भट्टपादास्तु सविशेषं वेदिवरुद्धान् पक्षान्
निरस्यन्ताऽपि तेषां सङ्ग्रहेकतानमतयो वृश्यन्त इति वंशिष्ट्यं भट्टपादानां
नाप्रत्यक्षम् । स्वयूष्ट्या भवन्तु परयूथ्या वा, उभयेषां समन्वयेन यादृशं तत्त्वं
निर्गंछिति तेन मिथः प्रसृतस्य कछहस्य शान्तिरनुभिवतुं शक्यते । वादिप्रतिवादिनौ
यदि समन्वयं कुरुतस्तिहं न्यायालयस्य नीतिपतेर्वा काऽऽवश्यकता ? वेदप्रामाण्यमङ्गीकुर्वन्तोऽपि मीमांसासम्प्रदायसिद्धान् पदार्थान् खण्डयन्ति, वेदस्य प्रामाण्यमनङ्गीकुर्वन्तो वेदबाह्याः खण्डयन्ति । ताश्च मीमांसेतरदार्शनिकाः खण्डनव्यापारे
प्रवर्तन्ते । एवमस्मिन् व्यापारे प्रचलति कथं शान्तिरवाप्यताम् । शान्त्यवासय
एव खलु सर्वाणि शास्त्राणि दर्शनानि च प्रवृत्तानि । साधूकं व्यासाचार्यः—

शमार्थं सर्वशास्त्राणि निर्मितानि मनीषिभिः । य एव सर्वशास्त्रज्ञस्तस्य शान्तं मनस्तदा' ॥इति ।

पूर्वं प्रदर्शिता भट्टपादोक्तिरेव न्यायात्मना ग्रहीतुं शक्यते । भाष्यकाराणां वार्तिककाराणाञ्च च उक्तयस्ता न्यायरूपेण परिगृह्यन्तेस्म परवर्तिमीमासकैः । न हि भूते भाविनि च तादृशी प्रीतिर्यादृशी वर्तमाने' इति भाष्यकारोक्ति न्यायत्वेन, एवम्

'अत्यन्तवलवन्तोऽपि पौरजानपदा जनाः । दुर्बेलैरपि बाघ्यन्ते पुरुषैः पार्थिवाश्रितैः ॥

इति कारिकां न्यायत्वेन एवं सूत्रकारस्य जैमिनेः सूत्राणि 'गुणे त्वन्याय्यकल्पना' 'गुणानाञ्च परार्थत्वात्' लोकवत् परिमाणतः फलविशेषः स्यात्' इत्यादीनि न्यायत्वेन व्यवहरिन्त मीमांसकाः। अतः न्याय्यात्पथोऽच्युतेयं भगवती मीमांसा 'बहुविद्यान्तरायिता' इत्यङ्गीकारे का न्यूनता ? पृथक् पृथगवस्थिता अप्येकी-भवितुमह्नंतीति मार्गं प्रदर्शयन्ति कुमारिलपादाः। सर्वाण्येव दर्शनानि समा-जोन्नत्योपियकानि तथापि मीमांसादर्शनं तत्राग्रेसरिनि निश्चितं वक्तं शक्यते। यतो हि सूत्रकारोऽनेकेषु स्थलेषु नानाप्रकारेण लोकशब्दं प्रयुङ्के। तञ्च शब्दं विवृण्वाना भाष्यकाराः लौकिकजीवने यथोपयुक्ता भवन्ति न्यायास्तथा वैदिक-वाक्यानामर्थं परिदर्शयन्ति। धर्मं एव खलु समाजस्य धारकः। धारकस्तम्भे दृढीकृते समाजसमुन्नतिः कृतो न भवेत् ? स्वं स्वं धर्ममनुतिष्ठन् मानवः कथं

स्खलद्गतिस्स्यात् ? स्खलद्गतौ सत्यामेव समाजस्य शैथित्यं यथा समाजस्य न स्यात्तथा मीमांसादर्शनं धारकं धर्मं व्यवस्थापयति। व्यवस्थिते च धर्मे समाजसमुत्रतिरनिवार्या । समाजसमुत्रतिनीम सामाजिकानामनुशासने वर्तनम् । अनुशासनञ्च धर्मरूपम् तदनुशासकञ्च वेदपूरुषः। वेदपूरुषस्य तात्पर्यनिणीयको महाषर्जैमिनिः। अत एवं जैमिनिसूत्राणि वेदवावयगितान्युपलभाभहे। जैमिनिश्च सम्प्रदायसमागतान् विविधासु गोष्ठीषु महर्षिभिविचार्यनिणीतानेव विषयान् सूत्ररूपेण जग्रन्थ मीमांसादर्शनम्। सम्प्रदायश्चाविच्छिन्नगुरुशिष्य-भावेन विद्याप्राप्तिरिति न्यायवातिककारः। विद्याशब्देन वेदो विवस्यते। वेदविद्यायाः प्राप्तिः गुरुमुखोच्चारणानूच्चारणविधयैव भवति । वेदाध्यायी स्वीयं गुरुमेव निर्दिशति । आ च सृष्टेराचैतन्निमेषादिमामेव सर्राण विल्लोक्यामः। एतेनेदं न निश्चेतुं शक्यते यदस्माकं देशे वेदविद्याध्ययनपरम्परा कस्मात्कालादारभ्य सम्प्रवृत्तेति । अनादिरियं वैदाध्ययनपरम्परा । तदर्थविचारपरम्पराप्यनादिरित्येष्टव्यम् । एतेनास्माकं देशे शिक्षाविहीनः कालः करचनासीदिति, स्थापियतुं न शवयते । शाबरभाष्यारमभात्पूर्वमित सूत्ररूपेण मीमांसादर्शनाध्ययनम्, सूत्ररचनातः पूर्वमिष गोष्ठीविचाररूपेणाध्ययनमासी-दिति बलात्स्वीकर्तव्यमेवेति वेदाध्ययनपारम्पर्येण सिध्यति। संस्कारः । संस्कारवच तस्य भवति यो भूतोपयुक्तः भाव्युपयोक्ष्यमाणो वा । भूतोपयुक्तत्वस्यासम्भवात् भाव्युपयोक्ष्यमाणत्वं स्वीकार्यम्। कुत्रोपयोगः संस्कृतस्य वेदस्येति राङ्कापि सुसमाधेया । यथा चिरन्तनाः वेदाध्ययनपरम्परां परिरक्षन्त आसन् तथैव वेदेषुच्चावचं विहितानि कर्माणि चानुतिष्ठन्त आसन्निति साधनं न दुष्करम् । यथाध्ययनविहीना नाभवंस्तथा कर्माचरणविहीना अपि नाभूवन् । कर्माचरणे मन्त्राणागावश्यकता यथा, तथा विधेय।वलम्बाय विधीनामप्यावश्यकता । नष्टाश्वदग्धरथन्यायेन विधिमन्त्रयोमियस्सम्प्रयोगः । अत एव 'मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदनामधेयम्' इत्थापस्तम्बाचार्यस्सूत्रयामास । ब्राह्मण-भागेष्वधीयमानेषु लक्षशः कर्माणि विहितान्युपलभामहे । कि तेषामनुष्ठानेन विना केवलं पठनायार्थावगमनाय या प्रयोजनं सिध्येत् ? यथा खलु महाकविभिवि-रचितानि नैकविधानि नाटकानि केवलं नार्थावबोधाय कल्पन्ते, किन्तु मझेष्विभि-नीय ततोऽखण्डमानन्दमनुभवितुं तानि कल्पन्ते, तथैवेमानि कर्माण्याचरणाय विहितानि । यथायथिममानि व्यष्टिरूपेण समष्टिरूपेण चावरन्तिश्चरन्तना अभवन् । कल्पानां सूत्राणाञ्च रचनाकालतः पूर्वभिष, विरन्तनप्रयोगविषये कर्माण्यासन्तित्येव साधनं साधीयः। तदिदं कर्माचरणं तदर्थावगतिपूर्वकमजाय-तेत्यप्येष्टव्यम् । कर्मानुष्ठानं प्रत्यर्थज्ञानस्य सामान्यसम्बन्धबोधकप्रमाणान्तर-निरपेक्षरूपाल्लिङ्गादङ्गत्वं मीमांसका अस्थिषत । 'किमहं करोमि' 'कथं वा कुर्याम्' इत्यवगत्येव कर्माण्यनुतिष्टेत् । ईदृशमर्थज्ञानं मीमांसाशास्त्रेकसमधिगम्य- मित्यपि निर्विवादम्, निष्कृष्टवाक्यार्थावबीधनायैव गीगांसायाः प्रवृत्तत्वात् । अत एव वार्तिककारैष्कम्—'इति कर्तव्यतागागं मीगांसा पूरिषष्यति' इलो वा. इति । एवं चक्रतेमिक्रमेण चाष्ययगम्, तदर्थावगितः, यथायथं वेद-विहितकर्मणामनुष्ठानम् अनुष्ठानायानुष्ठेयकर्मस्वरूपावगितः, तदर्थं मीगांसाध्ययनम्, मीगांसाध्ययनतः पूर्वं वेदतदङ्गाध्ययनम्, तदर्थावगमनम् इत्येवं मिथस्मापेक्षाणामध्ययनार्थावगमनकर्मानुष्ठानपरम्परा अनिदम्प्रथमताकात्कालान्त्सम्प्रवृत्तेति मीगांसायाः पूज्यत्वं विचारपरत्वमनिदम्प्रथमताकात्कालात्वृत्तन्वचेति मनिस निधाय वार्तिककाराः प्राहुः—'मोमांसा तु लोकादेव प्रत्यक्षानु-मानादिभिरविच्छिन्नसम्प्रदायपण्डितव्यवहारैः प्रवृत्ता' इति ।

एवं महिषिजैमिनिमारभ्याद्य विश्वतितमशतकपर्यन्तं तैस्तैर्प्यन्यारैः उच्चा-वचानां परस्सहस्रस्य ग्रन्थानां लेखनेनाध्यापनेन च परिविधितयं मीमांसाद्राक्षालता दृढवद्धमूलं वेदाख्यं नानाशाखोपशाखाभिः आ च हिमवतः आ च कुमारिकायाः आश्रितान् जनान् स्वाच्छच्छायया परिरक्षन्तं महान्तं वटमहीरुंहमाश्रित्यं तरुणीव शोभभाना विराजते। नियतिकृततिनयमसिद्धमिदम्, ग्रच्छाखास् शुष्यमाणासु तदाश्रिता लता अपि शुष्यदवस्थां प्राप्नोतीति। जैमिनेः कालत एव विशा-लस्य वटतरोः वह्नचः शाखाः शुष्यदवस्थागपन्ना इति 'अपि वा कर्तृंसामान्या-तप्रमाणमनुमानं स्यात्' (जै० सू० १.३.२.) इति स्वादवगच्छामः। एतत्सूत्र-भाष्यं विवृण्याना वार्तिककारा वदन्ति -

'शाखानां विश्वकीर्णत्वात् पुरुषाणां प्रमादतः। नानाप्रकरणस्थात्वात्स्मृतेर्मूलं न दृश्यते'।। इति । (तं० वा० पृ० १६४)

ये या वृक्षस्य शाखामाश्रित्यातिष्ठन ते यदि प्रभादात् अलस्येन वा अध्ययन-परम्परातो विच्युताः तिह सा शाखा कथमाद्री तिष्ठतु । वेदवृक्षशाखायाः अध्ययनाध्यापनमेव खलु जलमेचनम् । अनेन जलेन यदि न सिञ्चामस्तिह्न वृक्षस्य तच्छाखायाश्च कथमिवार्द्रता स्यात् ? तदाश्चिताया मीमांसातन्व्या अपीय-मेव दशा समापना । सम्प्रत्यतिविरलप्रचारापीयं जीवतीत्येव वक्तव्यम् । प्रन्थानां सम्पादनेन साहित्योपवृंहणं तूनं भवेत् सम्पादकानां ज्ञानवृद्धिरिप स्यात्, किन्तु शास्त्रोजजीवनाय तदध्ययनं परमावश्यकम् । तच्च तच्छास्त्राध्यायकेक-साध्यम् । अध्येतृभिविनाध्यापकः कि करोत्विति तूष्णीभावो नोचितः । कथमित्, छात्रानिवद्य र्शन परिकल्द्य तेऽध्यापनीयाः । तत्तच्छक्षणसंस्थाया अपि कर्त-व्यमिदम् यत्केचन छात्राः विरलविषयाणामध्ययनाय छात्राः प्रोत्साहनीयाः ।

मीमांसासाहित्यभिदमतिविपुलम् । महर्पिजैमिनिश्रभृत्यद्य यावत् परस्सहस्रं-ग्रन्था विविधप्रान्तीयैर्मनीषिभिः प्रणीताः । सर्वेऽपि ग्रन्थाः प्रकाशिता इति नाभ्युप-गन्तुं शक्यते । अप्रकाशिता ग्रन्था अनेके विद्यन्ते । तत्र केचन नाम्या उपलभ्यन्ते, केचन खण्डिताः, अन्ये समग्रतया उपलभ्यमाना अपि न प्रकाशिताः। शास्त्र-मिदमतिविस्तृतम्, दुरवगाहश्चेति मन्वानाश्चिरन्तनाः 'मीमांसापल्यलम्' 'मीमांसा-कृतूहलम्' इत्यादीन् लघुग्रन्थान् प्राणेषुः सुखेन द्राक् शास्त्रत्वाधिगमाय। यथा यथा लोका मीमांसाया अध्ययन प्रवर्ते रंस्तथा तथा ग्रन्थानां प्रणयने चिर-न्तनाः प्रवृत्ताः। एवं मीमांसाया अध्ययनाय सौलभ्ये सम्पादितेऽपि अतिविरल-प्रचारेयं समभवदिति महान् खेरस्य विषयः। सत्यमुक्तं कृतुमाञ्चलिकारैः 'ह्रास-दर्शनतो ह्रासः' इति। सर्वेषु शास्त्रेषु सम्प्राप्तवेदुष्यप्रक्षेषु सत्सु विद्वदिश्यमेषु देशस्यैत्र खलु भवति समुत्यर्षः। इदमेवोद्देश्यं सर्वोपरि निश्चित्य चतुर्वश विद्या स्थानानि प्रवर्तयाम्बभूवुर्महर्षयः।

तत्र महर्षिजीमिनिः त्रिसहस्रादप्यधिकवर्षेभ्यः पूर्वं जननेन भुवाममामलख-कारेति प्रतीयते । व्याकरणाधिकरणे (१.३.८) सर्व एव ग्रन्थकाराः व्याकरणं प्रमाणं न वेति सन्देहशरीरं परिकल्प्याधिकरणमारचयन्ति । भाष्यकारास्तू गौर्गावी गोणी गोपोतालिका इत्यादीन् शब्दानुदाहृत्य 'प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वा-च्छब्देषु न व्यवस्था स्यात्' (१.३.२४) इति सूत्रानुसारेण 'गोशब्दो यथा सास्ना-दिवति प्रमाणं कि तथा गाव्यादयोऽप्युत न' इति सन्देहं निर्दिश्य पूर्वोत्तरपक्षौ प्रदर्शयन्ति । सूत्रं च 'शब्देषु न व्यवस्था स्यात्' इति व्यवस्थाया अभावे हेतुरुक्तः 'अशास्त्रत्वात्' इति । किमपि शब्दव्यवस्थापकं शास्त्रं नास्तीत्यथः । सिद्धान्त-सूत्रे 'तत्र तत्त्वमभियोगविशेषातस्यात्' इत्यत्र व्यवस्थापकं किमपि शास्त्रमनिर्दिश्य केवलम् अभियोगविशेषं हेतुं निर्दिशति । हेतुं विवृण्वाना भाष्यकाराः- 'दृश्यते चाभियुक्तानां गुणवतामविस्मरणमुपपन्नम् प्रत्यक्षश्चेतद् गुण्यनुमानं न भ्रश्यत इति । तस्माद्यमियुक्ता उपदिशन्ति एष एव साधुरिति' इति । अनेन सन्दर्भे-णेदमनुमातुं अक्यते - यत् सूत्रकारसमये किमिप व्याकरणं न निबद्धमासीत् किन्तु अभियुक्तव्यवहारेणैव शब्दगतसाधुत्वासाधृत्वपरिज्ञानं लोकानामभवत् । तेन च पाणिनेर्व्याकरणसूत्रप्रणेतुः पूर्वमेव जैमिनेः काल इति । कथमन्यथा शबर-स्वामिनः स्वीये भाष्ये तत्र तत्र पाणिनि स्मरन्तोऽपि पाणिन्यादय उपदिशन्ति इत्यनिर्दिश्य 'अभियुक्ता उपदिशन्ति' इति ब्रूयु:। यथासूत्रं भाष्यमारचनीयमि-त्यभिसन्धाय तथाऽभाषिपत । अतः पाणिनेः पूर्वं जैमिनेः काल इत्याहुः । पाणि-निस्तु ईसातः पूर्वं चतुर्थशतके पञ्चमशतके वाऽवतंतेति इतिहासविदां मतम् । अत ईसातः पूर्वं पष्टशतके मीमांसासूत्रकार आसीदिति ज्ञायते।

पत्झिल न स्मरन्ति । अतोऽनुमातव्यं भवित यत् पत्झलेः पूर्वं तत्समकाले वा शबरस्वामिन आमन्तिति । पत्झलेः काल ईमानः पूर्वं तृतीयशतकम्मित इतिहासममंग्नीनिणीतमस्ति । सर्वेरपीतिहासिविद्धः निणीतः काल आनुमानिक एव । पाश्चात्यैः प्रदक्षिते पथि गच्छन्तो भारतीया अपीतिहासिवदः पाश्चात्याने-वानुकुवन्ति । वस्तुत विद्यार्थमाणे भारतीयानामितिहासोऽनिदम्प्रथमताकात्काला-त्प्रवतंत इति स्वीकारे कालनिणयव्यापारः स्वस्वप्रतिभाविलामप्रकाशनमात्रमेव, नानेन किमपि तथ्यं वस्तु निश्चेतु शक्यते ।

एवं न्यायमुधाकारो भट्टसोमेश्वरः ईसातः परं द्वादशकातक आसीदिति लिखन्ति। तन्त्रवार्तिकोपिर बहीषु टीकासु विद्यमानास्विप इयमेव टीका चौखम्बा मुद्रणालयतः प्रथमं मुद्रिता। परं तन्त्रवार्तिकेन सह न मुद्रिता। विना न्याय-सुध्या तन्त्रवार्तिकाधिगमो न सुकरः। अतिगभीराणां तन्त्रवार्तिकगतिवचाराणां विवरणं स्वप्रतिभासमुद्भवानां तत्त्वानामुलेखनं न्यायसुधाकाराणामनितरसाधरणं पाटवमवद्योतथित। अत एव परवित्तो ग्रन्थकारा न्यायसुधाकृत्मतत्वेन सगौरवं निर्दिशन्ति। अस्मिन् संस्करणे तन्त्रवार्तिकेन सह न्यायसुधामिप संयोज्य अनुपलभ्यमानानां मोमांसाग्रन्थानां प्रकाशनव्यापारे समुद्यतः पण्डतगोस्वामिम्महोदयः साधु कर्मं करोतीति प्रसीदामि। अधुनातनानां भाष्यसन्दर्भाधिगमे लाधन्यमृद्दिश्य हिन्दीभाषयापि विवरणं संयोजितवानिति ग्रन्थस्यास्यात्यन्तोपादेयत्वं निश्चन्वानः तस्मै साधुवादान् वितरामि। विशेषतः तारामुद्रणालयाधिपाय 'पाण्डवामहोदयाय धन्यवादान् वर्षयामि, यतो हि विरलप्रचारे विद्यमानमिप मोमांसादर्शनं द्रव्यव्ययेन प्रकाशयामास। तारामुद्रणालयोऽतिचरन्तादेव कालात् संस्कृतग्रन्थानां प्रकाशने बद्धश्रद्धः, मुद्रणकलाविधौ प्रसिद्धश्च। अतोऽहं धन्यवादशतेन 'पाण्डव्या'-महोदयं पूर्यामि।

वेदमीमांसानुसन्धानकेन्द्रम् वाराणसी, माघकृष्णामावास्या, सं० २०४० पी॰ एन॰ पट्टाभिरामशास्त्री १.२.१९८४

The second of th

The state of the s

of the first form the state of the first of the state of

and the end of order or white the trans-

<sup>.</sup> 

<sup>•</sup> 

## प्राक्कथन

वेद, गन्त्र और ब्राह्मण है। वेद के मन्त्रों की ब्राह्मण में व्याख्या की गई है। वेद के मन्त्रों में ही मन्त्र शब्द का पुन: पुन: उल्लेख मिलता है। ब्रह्मसंहिता के प्रथम अष्टक में 'मन्त्रं मनसा बनोधितम्' 'मन्त्रं वदत्युक्यम्' 'ह्रदा यक्तष्टान् मन्त्रं अश्चसन्' 'सन्त्रं वोचमग्नये' आनो मन्त्रं सरथे होपयातम्' 'अहे बुब्निये मन्त्रं में गोपाय' ।

अब यह विचारणीय है कि इस मन्त्र राब्द का क्या अर्थ है ? आचार्य जैमिनि ने मन्त्र का लक्षण निर्दिष्ट करते हुए लिखा है:—'तच्चांदकेषु मन्त्राख्या' (जैं० सू० २।१।३२) वेद सम्प्रदाय के रक्षक अगियुक्तों ने वेद के जिन अंशों को मन्त्र के रूप में स्मरण किया है या मन्त्र के रूप में व्यवहार किया है; वे ही मन्त्र हैं । इस प्रसङ्ग में मट्टकुमारिल ने कहा है 'अध्येतृवृद्धव्यवहारसिद्धं चेदम्'। आश्य यह है कि शब्द के अर्थ जान में शिष्टों का व्यवहार ही प्रमाण है । वेद सम्प्रदाय के रक्षक वैदिकों या याज्ञिकों ने जिसको मन्त्र कहकर व्यवहार किया है—वेही मन्त्र माने गये हैं। इस विषय में अपियुक्तों की उक्ति और व्यवहार ही प्रमाण है । यह सत्य है कि बहुकाल तक मारत विदेशियों के अधीनस्थ रहा, किन्तु मन्त्र शब्द के अर्थ की परम्परा सदा ही अर्थुण रूप में प्रवाहित रही । इसलिए यह एकान्त सत्य है कि वेद के घारक, वाहक और प्रधानत्या वेद के अनुष्ठापक वेद के लिए एक मात्र अभियुक्त हैं। वेद ही वेदार्थ निर्णायक है ।

## वेव का विभाग

त्राक्ति को वाकल, वाङ्क्षयायन और वाष्क्रलसंहिता प्रसिद्ध हैं। बालिखल्यसूक्ति वाकलसंहिता के परिशिष्ट रूप में कथित होने से इसी संहिता के अन्तर्मुक्त हैं। संज्ञान-सूक्त को यद्यपि वाकलसंहिता का परिशिष्ट कहा जाता है, किन्तु बाख्यायन संहिता के मध्य में पठित है, अतः वाकलसंहिता के परिशिष्ट में पठित सन्त्र मी ऋक् मन्त्र ही है। ऋग्वेद के निविद्याय के परिशिष्ट के रूप में होने पर ऋक् संहिता में निविद् का उल्लेख है।

१. ऋ. सं. १।२।६४।१३, २. ऋ. सं. १।३।२०।५, ३. ऋ. सं. १।५।११।४,

४. ऋ. सं. ११२१११, ५. ऋ. सं. ८१६१२११, ६. तं. बा. ११२११

७ अमिघानस्य चोदकेषु एवं जातीयकेषु अमियुक्ता उपदिधन्ति मन्त्रान् अधीमहे मन्त्रान् अध्यापयामः, मन्त्राः वर्तन्त इति' शा. मा. २११।३२,

८. शंसन्ति केचिशिविदो मनाना। । ्ऋ. सं. ५।१।१०) ।

मन्त्र का भेव

वेद के मन्त्र तीन प्रकार के हैं।

ऋक् मन्त्र, यजुमंन्त्र और साममन्त्र । इसका उल्लेख ऋग्वेद में ही मुलम है—'तमकेंभिस्तं सामिमस्तं गायत्रेश्वषंणयः । इन्द्रं वर्धन्ति क्षितयः । ' प्रकृत में 'अकं' शब्द
से यजुमंन्त्र, 'साम' पद के द्वारा साममन्त्र और 'गायत्र' पद के द्वारा गायत्री आदि
छन्दोयुक्त शस्त्ररूप अत्रगृहीत ऋक् मन्त्र का निर्देश किया गया है । इस वैदिक आधार
पर आचार्य जैमिनि ने तीन मुत्रों से तीन मन्त्रों को कहा है—तिपामृग् यत्रार्थवशेनपादव्यवस्था (जै० सू० २।१।३४) गीतिषु सामाख्या (जै० सू० २।१।३६) शेषे यजुःशब्दः (जै० सू० २।१।३७) आशय यह है कि नियत अक्षर युक्त पाद एवं नियतसंख्यक
पादयुक्त और किसी विशिष्ट अर्थ के प्रकाशक मन्त्र ऋक् गन्त्र कहे जाते हैं जैसे—

'अग्निमीळे पुरोहितं यज्ञस्य देयमृत्यिजम् । होतारं रत्नधातम्' (ऋ. १।१।१) इस मन्त्र में आठ अक्षर का पाद, तीन पाद और गायत्री छन्द है। गायत्री छन्द होने से प्रत्येक पाद में आठ अक्षर है एवं एक विशिष्ट अर्थं का प्रकाशक मी है। किन्तु याज्ञिकों ने इस परम्परा को अञ्चण्ण रखी है कि किसी अन्य मन्त्र के पाद से इसे चार पाद का मन्त्र नहीं माना है।

जो ऋड् मन्त्र पड्ज, ऋषम आदि स्वरों से युक्त होकर गेय रहते हैं—वे ही साममन्त्र कहे जाते हैं। इसीलिए छान्दोग्य उपनिषद में कहा गया है 'तस्म दृच्यध्यू हैं साम गीयते। (छा चादाप) गीतियुक्त ऋक् ही साम हैं, अतः साम मन्त्र की योनि ऋक् कही जाती है।

ऋक् और साम से मिन्न मन्य ही यजुमेंन्त्र हैं। अर्थात् वे नियताक्षर पादयन्ध्यून्य स्वर-संयोग-सम्पन्न गीत-रहित होते हैं। अतः इस लक्षण के अनुसार पूर्वोक्त नियताक्षर, पादबढ़, उन्दोबढ़ और एकार्थं प्रतिपादक मन्त्र यजुः आरण्यक, ब्राह्मण आदि कहीं मी निर्दिष्ट हो, वे ऋक् मन्त्र ही कहे जायेगे। अतः, शाकल संहिता में निर्दिष्ट न होने से ही वे ऋक् मन्त्र से बहिर्मूत नहीं हैं। क्योंकि वेद एक है। मन्त्र तीन प्रकार के हैं। स्वरसंयोग से गीत होने से साममन्त्र कहे जाते हैं। पिङ्गल आदि छन्दः घास्त्र के अनुसार यजुः मन्त्रों में मी छन्द का निर्देश किया गया है, किन्तु, ऋग्वेद आदि के समान नियताक्षर पादबढ़ता उनमें नहीं है, यजुमेंन्त्र के पाठ में छन्दः की प्रतीति भी नहीं होती हैं। इस कथन का एक मात्र आधार शेष ब्राह्मणशब्द। (२।१।३३) यह जियान सूत्र है। छन्दः वेद के लिए ब्यापक नहीं है। क्योंकि घाबरमाध्य में ही कहा है, 'मन्त्राख ब्राह्मणाख वेदः' अर्थात् मन्त्र और ब्राह्मण दोनों में ही वेद शब्द का प्रयोग

१. ऋक्सं० ६।१।२२

होता है। आपस्तम्ब ने भी 'मन्त्रबाह्यणयोर्वेदनामधेयम्' यह लिखा है, क्योंकि जैमिनि ने त्रिविध मन्त्रों को 'तच्चोदकेषु मन्त्राख्या' (२।१।३२) इस सूत्र के द्वारा सामान्य लक्षण निर्दिष्ट कर 'शेषे ब्राह्मणशब्दः' यह सूत्र कहते हैं। अतः, यह सुस्पष्ट है कि मन्त्र से मिस्र वेद भाग ही ब्राह्मण है। मन्त्र के लक्षण में छन्द का निर्देश नहीं किया गया है। छन्द के न रहने से यलुमन्त्र वेद से बहिर्मूत नहीं हो सकते हैं।

पं० श्री गजानन्द धर्मा ने स्वाध्याय मण्डल से प्रकाशित तैतिरीय संहिता की भूमिका में लिखा है 'छन्दोवन्धामावे घेपे बाह्यणशब्द इति धास्त्रात् यजुपां मन्त्राणामिष बाह्यणवावयत्वप्रसङ्गः' (वेदवेदिका पृ० १८) में लिखा था— यह पूर्व विश्लेषण से निरस्त हो जाता है।

#### मीयांसा दर्शन

आस्तिक नास्तिक के भेद से सामान्य रूप में दर्शन के दो वर्ग माने गये हैं। आस्तिक दर्शनों में मीमांसा का मुख्यतम स्थान है।

मीमांसा पूजित विचार अर्थं में प्रयुक्त होता है। पूजा अर्थं के बाचक मान् घातु से जिज्ञासा अर्थं में (मान जिज्ञासायाम्) "मानेजिज्ञासायाम्" (१११६) इस वार्तिक के द्वारा सन् प्रस्थयघटित नित्य प्रयोग से अप्रत्यय कर मीमांसा खब्द निष्पन्न होता है। विचार पूर्वंक वेदानुसार अर्थं निर्णय ही मीमांसा है। पूजितत्व का परिष्कृत रूप देते हुए आचार्यों ने कहा है— 'परमपुरुषायं-हेतुमृत-सूक्ष्मतमार्यंनिर्णयजनकत्वम्'। परम पुरुषायं के साधन रूप सूक्ष्मतम अर्थं रूप प्रयोजनवान् पूजितत्व है।

वैदिक धारा का अन्वेषण करने पर दो धारायें सम्मुख उपस्थित होती हैं। एक ऋषिधारा, और दूसरी मुनिधारा। वैदिक ऋषियों ने अनेक प्रसङ्घ में अदेव एवं देविनद् के प्रति अतिशय कटाक्ष किया है। यद्यपि इसका सामान्य अर्थ वेदिनन्दक होता है, किन्तु, नास्तिक के रूप में चार्वाक आदि का प्रहण नहीं है, वरम् सम्प्रदाय- वाद के बाद की मूमि पर किसी सिद्धान्त के प्रवर्णक का ही प्रहण किया है। दार्श्विक चिन्ता धारा वैदिक हो या अवैदिक इतना सत्य है कि दर्शन मनन का ही फरू है अतः दर्शन को तर्क प्रस्थान कहा गया है, और इसी की घरा पर प्रवहमान मीमांसा है। दूसरे घन्दों में यह कहा जा सकता है। एक बौद्ध धारा (Rationalist) और दूसरी शाह्मण्य (Intuitionist) धारा है यही मुनि धारा है, जो तार्किक आधात-प्रतिधात में अपनी धारा की रक्षा के लिए लक्ष्य से बहुत दूर हो जाती है। यही मुनि धारा दार्शिक इतिहास की पृष्ठभूमि है। इसका आयतन इतना विशाल है कि सहस्र धाराओं में प्रवाह्मित इस धारा के लिए मुनिमत-हैंथ के कारण श्रुतिहैंध आभासित होने स्थाता है। इस धारा में ही कमं, मक्ति और ज्ञान एवं ईश्वरवाद, अनीश्वरवाद, आक्ष्मवाद, निरात्मवाद तक अवस्थित हुआ। योगभूमि पर मुनियों की आगन्तुक सर्वंज्ञता का तारतम्य तथा तक अवस्थित हुआ। योगभूमि पर मुनियों की आगन्तुक सर्वंज्ञता का तारतम्य तथा

उनके मौन की व्याख्या में तार्किक समीक्षा आचार के लिए प्रतिष्ठित ज्ञान को पाश्चास्य दार्जिनकों के विद्याविद्यासात्मक फिलौसफी के समान इसके अव्ययन को मनन तक ही सीमित कर दिया तथा आचार से उपक्रम कर प्रस्तुत ज्ञान को इच्छा, कृति, चेष्टा के रूप में आचार और प्रचार से शून्य कर दिया। यह है मनन के आधार पर प्रस्तुत मुनि धारा जिससे निरित्यय सर्वज से उपलब्ध बृहिप धारा सर्वथा म्लान क्षीण हतप्रम हो प्रवहमा होने लगी। वेद मीमांसा तो तूर वेदमनन पर प्रतिष्ठित तर्कात्मक पात-प्रतिधात के अध्ययन में ही जीवन की इति श्री होने लगी। भारत की देवी अखण्डिता या अदिखि एक योथे विचार का विषय या देव जननी माथ रह गई और पीराणिक गाथाओं में उनका सत्य स्वरूप विस्मृत होने लगा।

यह सत्य है कि मन्त्र भूमि की व्याख्या ही ब्राह्मण है। प्राचीनतम वेद का विभाग मन्त्र और ब्राह्मण ही है, आरण्यक और उपनिषद् ब्राह्मण के ही अन्तर्गत है। मन्त्र और ब्राह्मण की अपेक्षा उपनिषद् की मापा और गाव की सरलता से इसका अतिष्य प्रचार हुआ। मन्त्र की व्याख्या ब्राह्मण को मानने पर भी उसे कर्ममीमांसा माना जा सकता है, वेदार्थमीमांसा नहीं। मन्त्र के साथ ज्ञान के फल क्रिया या आचार का योग अधाषारण है। किया का गुष्टुंखल और सुस्पष्ट रूप का निदश्न ही ब्राह्मण है। व्याख्या में मन्त्र के रहस्यार्थ का अविष्कार किया गया है, अतः यह ब्रह्मि धारा है।

इस प्रसङ्घ में यह स्पष्ट करना आवश्यक है, ज्ञान और कर्म के मध्य में एक प्राचीर की रचना परवर्ती काल की देन है। वैदिक युग एक अदिति (अखण्ड) दीक्षि की उपासना होने से वहाँ यह भेदक प्राचीर नहीं था। द्रव्ययज्ञ और ज्ञानयज्ञ की चर्चा गीता में उपलब्ध है, वहाँ भी समस्त कर्मों की परिसमाप्ति ज्ञान में ही की गई है। आत्मा चेतना को लोकोत्तर पिन्मयमूमि में अवतीण करना ही ज्ञान और कर्म का समान लक्ष्य है। इस विन्मय मूमि का ही नाम स्वगं है, जिसकी प्राचीन संज्ञा 'स्वः' दीक्षिमय अनुमव है। ज्ञानयज्ञ से जिस मूमि पर उत्तीण करना चाहते हैं, वही द्रव्ययज्ञ से भी उत्तीण करना है। स्वगं और मोक्ष ये दोनों परस्पर विश्व मावना नहीं वरन् एक ही की दो संज्ञा है। शुक्ल यजुर्वेद के संहितामाग के अवसान में ईशोपनिषद अन्तर्भुक्त है, यजुर्वेद को कर्मवेद माना गया है। इस उपनिषद का कर्म के अवसान में सिन्नवेध अविश्वय अर्थपूर्ण है। उदार एवं उदात दृष्टि के साथ विराट् समन्वय की चेटा ही इसकी अनुलनीय देन है। कर्म के श्रेष में सार्वमीम ज्ञान की दीस में ही कर्म का अवसान तत्त्र ज्ञान है, इसीलिए उत्तरमीमांसा अन्त में है:

ज्ञान की घारा के प्रदीप को योगी याजवल्क्य ने अपनी प्रियतमा मैत्रेयी को गृहस्य कर्म के ग्रेष में उद्दीप्त किया - 'आत्मा वा अबे द्रष्टव्या श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिष्यासित' व्यथं। याज्ञवल्य के इस उपदेश में भारतीय जनता का जीवन-प्रवाह आशा आकांका का पर्यवसान परिलक्षित होता है। 'एतावदरे बल्वमृतस्यम्'। आत्मा का श्रवण मनन और निविध्यासन ही मोक्ष का एक मात्र साधन है। इस उपदेश के व्याख्यान में ही भारतीय दर्शन की असंख्य धाराएँ प्रवाहित हैं। आत्मतस्य का अपरोक्षावमासन ही मोक्ष है, और इसो आत्मतस्य की चित्मय मूमि में अवलीण होना स्वगं है। इस आत्मतस्य के निविध्यासन या उपासना में प्रवृत्त होकर समस्त जगतप्रयन्त्र की आत्मव्यतिरिक्त प्रतिति ही सुलग रहिती है। इस अवस्था का अवलम्बन कर ही कमंभीगांसा की प्रवृत्ति भानी जा सकती है, किन्तु, कुमारिल का मञ्ज्ञलाचारण भी इस ज्ञान और कमं के समस्वय मावना का परिचायक है—

विद्युद्धज्ञानदेहाय विवेदीदिव्य-पक्षुणे । श्रीय:प्राष्ठिनिमित्ताय नमः सोमाद्धंमारिणे ॥

शुक्ल यजुर्वेद का प्रथर्तक आचार याजवल्क्य ही ज्ञान धारा का मी प्रवर्तक है, अतः ज्ञानवासना और कर्मवासना दोनों चरुम में उपनिषद् से प्राप्त हो या मन्त्र से मुमि एक ही है। मन्त्र का मीमांसा से सम्बन्ध है। एक धातु से दोनों ही निब्बन्न हैं। मन्त्र शब्द एवं दीप्रधात्मक देवाविष्ट मनन का स्वतः विच्छुरण है और संविद् का बोध करने की प्रचेष्टा ही मीगांसा है। मन्त्र के रहस्य को स्वतः सिद्ध मानकर उसके प्रतिपाद्य कमैं चोदना और ज्ञान प्रेरणा को संसम्बद्ध रूप देने की चेशा से ब्राह्मण एवं भी भांसा का आविर्माव है। बाह्मण में वेदार्थ की आदि मीमांसा है, जिसमें कमंमीमांसा एवं ब्रह्म-मीमांसा मी प्राप्त होती है। मोमांसा की घारा अञ्चण प्रवाहित होने पर भी इसे सुसम्बद्ध रूप जैमिनि ने दिया है। कालक्षम में मीमांसक के मतवाद का एक विशिष्ट आकार तार्किक बुद्धि भी देन है। वैदिक साहित्य में अध्यात्म साधना का जो स्वरूप प्राप्त होता है, उसके मूल में चन्दमूर्ति देववाद है। देववाद की मित्ति श्रद्धा है और श्रद्धा मानव चित्त की मौलक वृत्ति अतीन्द्रिय पदार्थ है । इसी के सन्निच्य में एक अन्य वृत्ति मी प्राचीन काल से वर्तमान है, जिसकी कह या बाद की तर्क संज्ञा हो गई है। तर्क की दृष्टि प्रत्यक् वृत्त है और उसके मूल में जिज्ञासा है। साधना के परिणाम स्वरूप आत्म-वाद है। देवता और धात्मा दोनों ही अतीन्द्रिय है। आत्मदर्शन या देवदर्शन दोनों ही अतिप्राकृत हैं। आत्मवाद संशय को निमित्त रूप से मानता है। देवनादी या आत्मवादी दोनों ही सार्वभीम की ही प्राप्त करता है। वेद की माषा में एक आवेग कल्पित विप्र है कीर एक पौरुषद्स नर है। एक के पास प्राप्ति का साधन श्रद्धा है और एक के पास तकं या बुद्धि है।

जिस घाणी की सङ्गिति के साधन में मीमांसा की समस्त शक्ति नियोजित रहती है। वही वेद, श्रुति या मन्त्र है। समग्र वेद की मीमांसा आज मी दुर्लंभ है। पूर्वमीमांसा का उपजीव्य वेद का ब्राह्मण माग है, और उत्तर मीमांसा का उपजीव्य उपनिषद् है। यह सत्य है कि समस्त वेद का प्रामाण्य मीमांसा ने स्वीकार किया है। पूर्वमीमांसा, कर्ममीमांसा, कर्मकाण्ड या साधन शास्त्र है। सधना का उपकरण स्थूल द्रव्य अवस्य है, किन्तु उसका लक्ष्य स्वगं या अध्यात्म चेतना की मूम है। द्रव्ययज्ञ या ज्ञानयज्ञ ही इसकी प्राप्ति का साधन है। किन्तु इस स्थूल के साथ सम्बद्ध साधना का सूक्ष्मतम उपकरण है। मनोमय साधना की विवृष्ति और आलोचना से वैदिक ऋषि की अध्यात्म दर्शन की पूर्ण छवि सुलम होती है।

इसमें विप्रतिपत्ति का अवसर ही कहां है कि वेदमन्त्रों की रक्षा करने का शुद्ध प्रयास कर्मकाण्ड में विद्या गया है, आत्मिचन्त्तन में नहीं। पूर्वमीमांसा की अवतारणा वेद की रक्षा के लिए ही है, और उसी के आधार पर वेद का रहस्य अवगत किया जा सकता है। पूर्वमीमांसा ब्राह्मण पर अवस्थित है।

आयं समाजियों ने भी वेद की व्याख्या करने का असफल प्रयास किया था, किन्तु वह सम्प्रदाय में आबद्ध होने के कारण उसमें ऋषिधारा का पल्लवित रूप उपलब्ध नहीं हो सका, अतः मनन की मूमि पर तर्क प्रतिष्ठित यह व्याख्या नास्तिक से बिहर्मूत नहीं है। आगन्तुक सार्वं च्या का आरोग कर प्रस्तुत वेदार्थं में कभी भी अपौक्ष्य निरित्तवय सहज सर्वं की व्याख्या की उपलब्धि नहीं हो सकती है।

इसी कम में वेद व्याख्या के लिए वेदाङ्ग का भी अवसर प्राप्त होता है। इन वेदां क्लों में निरुक्तकार का विशेष महत्त्व है। यद्यपि निरुक्त में आनुपूर्वी व्याख्या नहीं है, तथापि अनेक मन्त्रों की व्याख्या उपलब्ध होती है यह व्याख्या कर्मपरक होते हुए भी विद्युष्प्रकाश के समान अनेक रहस्यों का भी उद्घाटन करती है, इतना ही नहीं वेद की विभिन्न घाराओं का उस्लेख मी अपलब्ध होता है। यास्क इन व्याख्याकारों में अन्तिम आचार्य हैं। इसके साय ही मध्ययुग के बीच भाग में सायणाचार्य उपलब्ध होते हैं, जिनकी समस्त बेद की आनुपूर्वी व्याख्या मिलती है। किन्तु इनकी व्याख्या आकरिमक नहीं है, वरत् प्राचीन घारा का क्रमानुवर्तन है, जो आज भी व्याख्यान क्रम से अनुवर्तित है। सायण ने कर्मपरक व्याख्या प्रस्तृत करते हुए भी अन्य धाराओं को मो उदात्त उदार रूप में परिगृहीत किया है। इस प्रकार यह अवगत होता है कि वेद काल से ही ब्राह्मण, निरुक्त, मीमांसा आदि के क्रम में अविच्छित्र अक्षुष्ण वेद की व्याख्या प्रवाहित हो रही है, किन्तु, मध्य में विच्छेद होते हुए भी ब्राह्मण्यघारा और सायणघारा में विशेष भेद नहीं है। यास्क की परम्परा से वेद के रहस्यार्थ के उद्बोधन की परम्परा भी चलती रही है। देवताकाण्ड में देवतत्त्व की आलोचना निगृह रहस्य की ओर इंज़ित करती है। जिसे मीमांसा ने मन्त्रमूर्ति के रूप में प्रतिष्ठित किया, किन्तु, देवतत्त्र अचेतन तत्त्व नहीं है। अलौकिक अनुभव का फल होने से अध्यात्म व्यञ्जना से दूर रहना सम्मव हो नहीं है। कम के आधार पर मीमांसा शास्त्र पूर्व और उत्तर रूप में उपलब्ध

है, जहां ब्रव्थ यज्ञ के विना भी चिन्मयभूमि में उत्तीर्ण होने की सम्मावना है। किन्तु वेवार्थ का छीथत्य तर्कमार्गियों को देन एवं प्रमाव है।

तर्क में एक आवेश होता है। वहाँ एकाङ्की होकर किसी विशेष व्याख्या में पूर्वपक्ष और उत्तर पक्ष का एक क्रम चलता है जो लक्ष्य से सहज ही दूर अवतीण करा देता है, ज्ञान काण्ड की आधारशूच्य अवतरणा के साथ मन्त्रार्थ की उपेक्षा आरम्म हो गयी थी।

पूर्वोक्त विदलेषण से यह स्पष्ट है कि वेद सार्वमीम अखण्ड दीक्षि की सधना है और इसका उद्देश्य आचार और आचार की भूमि पर प्रचार है। कमं और ज्ञान की यात्रा का चरम लक्ष्य अमृतत्वलाम है। इस अमृतत्व की प्राप्ति कमं के द्वारा भी प्रतिपादित है।

श्रानंद में सोम का बहुषा उल्लेख मिलता है। एक मण्डल ही सोम मन्त्रों का संग्रह है। वर्णन के आधार पर सभी यज्ञों में श्रेष्ठ सोम याग है। इसका अनुष्ठान भी जिटलतम है। देवत्व प्राष्ठि का और अमृतत्व प्राष्ठि का भी यही साधन है।। अमृतत्व-लाग ज्योतिमंय जीवन में उत्तीण होना है। यदि यह कहा जाय विश्वात्मक ज्योति से एकात्मता है। जिसमें सम्पूर्ण विश्व के साथ एकात्मक होकर सब के कल्याण के लिये एकाञ्जी जीवन से निरपेक्ष सार्वजनीन जीवन के रूप में कर्तव्य पथ पर आरूढ़ होना और आरूढ़ करने की गावना सिन्निहत है, एक खण्ड सत्य के आधार पर एक गोष्ठी के कल्याण की मावना नहीं है। इस प्रकार यह जिटल कर्म रूप है और दूसरी ओर सरल रूप है। वेद में कहा है:—जिसने औषधि स्वरूप सोम का पान किया था उसने मानस सोम का पान किया, किन्तु जो सोम को ब्रह्म जानते हैं, उस रस को कोई नहीं पा सकता है। योग और तन्त्र की साधना में अग्निषोम तत्त्व की विवृत्ति एवं प्रयोग का अध्ययन एवं अनुश्रीस्त्रन करें तो इसके रहस्य का उद्वाटन सम्मव है।

वेद की व्याख्या से पूर्व ऋषि का अर्थ ज्ञान अपेक्षित है—शृष्य गती घातु से सर्व-धातुम्य इत् उ० सू० ५५६) इस सूत्र से इत् इतुपधात् कित् (उ० सू० ५५९) से कित् कर 'ऋषि' शब्द निष्पन्न होता है। वेद की प्राप्ति के लिए तप का अनुष्ठान करने वाले .पुरुष को स्वयम्धु वेद पुष्प ने प्राप्त किया। अज्ञान् ह वै पृश्नीस्तपस्यमानान् ब्रह्म स्वयम्भवस्यानपंत् ऋषयोऽमवत् (तै० आ० २।९।१) अतीन्द्रिय वेद का परमेश्वर के अनुग्रह से इस प्रथम दर्शन के कारण ही ऋषि कहे गये।

युग के अन्त में अन्तिहित इतिहास के साथ वेद का महर्षियों ने तप के आधार पर स्वयम्भु के द्वारा ज्ञान प्राप्त किया।

त्रपोवन में महर्षि करूप जीवन परायण मुनिगण त्रेगुण्य वेद को निस्त्रेगुण्य होते हुए मी जोवों के प्रति महाकरुणा से सदा आदंचित्त आत्म अनुग्रह की इच्छा के जिना मी वेदकरुपत्रक को दुःख-त्रथनाशक ज्ञानविज्ञान-फलक मीमांसा की योग समृद्धि से आविष्कृत किया। यह बही समय था जब परम करणामयी श्रुति वृद्धा माता के समान करणा मात्र की पात्र बन गई थो। आपात-मधुर पर्यन्त-परिताप-फलक शरीर को ही सर्वस्व मानने बाली सन्तान-कल्याण-राशि-सम्पादक माता की सेवा से विमुख थी। लोक प्रतिष्ठा की अमिलाषा से सेवा गले ही किसी ने की, किन्तु यह रोवा नहीं थी, इस सेवा मात्र से जननी की रक्षा नहीं वरन क्षयमार्ग की प्रशस्ति थी।

छन्दः-'पदा, कल्पहस्ता', ज्योतिनंयना, निक्तक्षत्रजा, शिक्षाद्राणा व्याकरणमुसा त्रयोमानुका की लोकप्रदर्शन सेवा श्रद्धा, मिक्क, आस्तिक्य एवं आन्तरिकतासून्य होने पर स्वच्छन्य पदवन्ध में जननी को गम्नपदा करता है, कोई अनेक प्रकार के विकल्पों को लाकर उसका कर कम्पन करता है, तो कोई विज्ञान संवाद में जननी के तिमिर को हटाने में जननी के नेत्र को ज्योति-विहीन करना चाहता है, तो कोई अपनी उन्प्रेक्षा के आधार पर किन विकद्ध प्राचीन अर्थ में अपितृह होकर सार्विष्ठक मिक्क योग अर्थात् क्पक के साहाय्य से पद पदार्थ की निक्कि के द्वारा माता की श्रवणसून्यता का ही सम्पादन करता है। कोई नवीन तन्त्र की इच्छा से और दीक्षा की उत्कट मन्ध से बद्धनासिका कर जननी को शिक्षा से सस्किनराजश्रवणा करता है, कोई व्याकरण को अवारण कर चिर अनवद्य जननी के मुख पर सुथामती का प्रक्षेप करता है। यही समय की मातृ परिचर्या है। आज के युग में ऐहिक स्वार्थ की प्रधानता है, लोक श्रतिष्ठा ही प्रयोजन है, धर्माचरणसून्य स्थल की यही मातृ सेवा हो सकती है, वस्तुतः मातृ सेवा रूप में गातृसेवा है। इन्ही कारणों से 'विमेरयलपश्रुताद्वेदो मामयं प्रहरेदिति'।

किसी समय 'ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडः द्वी वेदोऽच्येयो ज्ञेयथ, अर्थात् किसी पाणिव उपलिंघ को अभिसिन्ध से शून्य होकर पडः द्वी द ब्राह्मणों के लिए अञ्येतच्य एवं तद्यं धर्मं ज्ञातच्य था। यही कारण था कि सम्प्रदायशून्य अनादिगुष्ठशिष्यपरम्परा-विहीन अर्थ से येद को कुत्सित अर्थ सम्पन्न नहीं करते थे। वेदमूलकशास्त्र की किसी प्रकार की अर्थ कल्पना जो वेदमूलक नहीं थी, उसके द्वारा उसको ग्लान करने की चेष्टा नहीं करते थे, क्योंकि 'लबादिप श्रुट्चित चापलाहिकल' अतः यह शास्त्रार्थ श्रद्धि एवं प्राचीन मत के अनुगत नहीं है, इससे विना कारण ही शब्द शास्त्र की मर्यादा का लङ्ब्धन ही है, इस प्रकार शब्द के मुख्य अर्थ का उच्छेद होता है। मिन्न-मिन्न ब्राह्मण प्रन्थों की पर्यालोचना करने पर महर्षि कात्यायन बौधायन आदि कल्पतरकारगण वेद मन्त्रों का जिस रूप में विनियोग किया है, उसके अनुसार ही माध्यकार ने वेद के मन्त्रों का अर्थ लिखा है। वेद की मीमांसा में किसी प्रकार का स्वातन्त्र्य नहीं है। यदि ये लोग चाहते तो अपनी प्रतिमा के बल पर लोकमनोरञ्जन की दृष्टि से वेद के अर्थ निरूपण में सर्वथा समर्थ थे। किन्तु, श्रद्धियों की दृष्टि का उत्लब्ध वन करना स्वधमं एवं कर्तंच्य के घ्वंस का साधक होता है, अतः इस मार्ग के उत्लब्ध वन करना स्वधमं एवं कर्तंच्य के घ्वंस का साधक होता है, अतः इस मार्ग के उत्लब्ध वन करना स्वधमं एवं कर्तंच्य के घ्वंस का साधक होता है, अतः इस मार्ग के

अवलम्बन में सर्वेषा संपुरित रहे। रूपक की कल्पना कर अर्थ करना शास्त्र का पालन नहीं शास्त्र का व्वंस करना ही मानना होगा।

इस प्रकार वेद पुरुष के छ अवयवों को यथा स्थान रखते हुए वेदार्थ का निरूपण ही कर्तंब्य है। इतिहास पुराण आदि वेद के उपाङ्ग होने से अर्थ के स्फूरण में ये सहायक हैं। सायणाचार्य ने भी ऋग्वेदमाष्यम्मिका में अपने कथन के समर्थन में इस भारत के वाक्य की अवतारणा की है। 'इतिहासपुराणाम्यां वेदं समुपबृंहयेद्'। अपनी प्रज्ञा पर विद्वास करने वाले कतिपय पाखिण्डियों ने युक्तघाभास के आधार पर वेद को द्विषा विमक्त कर बाह्मणमाग को अवेद कहते सङ्कचित नहीं होते हैं। किन्तु मन्त्रं मे गोपाय, एतद्व्राह्मणानि एव पश्चहवीं षि इत्यादि आपस्तम्ब सूत्र की यज्ञ परिमाषा के अनुसार मन्त्र और ब्राह्मण इन दोनों मागों को मिलाकर ही वेद है। इसका व्याख्यान अग्रिम सीमांसा सूत्रों के द्वारा किया गया है -- तच्चोदकेषु मन्त्राख्या' -(२।१।२२), 'शेषे ब्राह्मणशब्दः' (२।१।३३) । ब्राह्मण एवं मन्त्र प्रातः प्रबोध से आरम्स कर श्राद्धीय कर्मों के निरूपण के लिए प्रवृत्त है। इनमें वेद मन्त्र के अर्थ के अभिधायक-वानय के रूप में और ब्राह्मण विधायक वाक्य के रूप में प्रयुक्त है। मन्त्र यथा अनुधित कार्य में स्वर आदि के ज्ञान के साथ ऋषि, छन्द, देवता के अर्थ के ज्ञान के साथ यथाविधि विनियुक्त होकर अपने विवक्षित अर्थं का प्रकाशन करता हुआ दृष्ट और अदृष्ट दोनों फलों का साधक है, वे ही अनुष्ठित कर्म कव, किस देश में, किस स्थान में ये कर्तव्य हैं--इस सन्देह में बाह्मण के द्वारा विधि के रूप में प्रतिपादित होते हैं। ब्राह्मण वाक्य द्विधा विशक्त है, एक विधिमाग और दूसरा अर्थवाद। पूर्व मीमांसा में महर्षि जैमिनि मो अज्ञात ज्ञापक के रूप में अर्थवाद वाक्य और विधि वाक्य को स्थिर करते हैं।

इस प्रकार बाह्मण एवं रांहिता में आधान से लेकर पुरुष्येष्यान्त कमों का विधि स्वरूप एवं अनुष्ठान के समय उच्चारण के द्वारा गृहस्थाश्रम के उपयोगी मन्त्रों का निर्देश है। अतः वेद में उदात्त जीवन के लिए उपयोगी कतंव्यों का साक्षात्कार के आधार पर निर्देश है। यज्ञादि कमों की उपयोगिता के अनुसार एक ही वेद का चतुर्द्धा विमाग है। दश्रपूणंमास आदि विशेष यज्ञों में चार से सोलह ऋत्विजों की आवश्यकता होती है। इनमें अध्वयं, होता, उद्गाता एवं ब्रह्मा इन चार व्यक्तियों की ही विशेष आवश्यकता होती है। इन चारों के तीन जन सहकारी होते हैं। 'उक्त्वा च यजमानत्वं तेषां वीक्षाविषात्रात्' (२।७१३७) सूत्र में कहा है कि जो ऋत्विज हैं, वे यजमान हैं, 'ये ऋत्विजस्ते यजमानाः। अध्वयं गृहपति को दीक्षायत्वा ब्रह्माणं दीक्षयत्ति, तत उद्गातारं ततो होतारम्। अर्थात् अध्वयं गृहपति को दीक्षित कर इसके बाद ब्रह्मा को दीक्षित, अनन्तर होता को छीर इसके बाद उद्गाता को दीक्षित किया जाता है। इस वचन के अनुसार यज्ञ में जो ऋत्विक् वही यक्षमान एवं उनकी दीक्षा अर्थात् यागं से पूर्वं अनुष्ठिय यजमान की शुद्धता

का सम्पादक संस्कार विशेष कर्तंभ्य के रूप में उगदिष्ट है। इस श्रुतिवचन में जो सीलह मनुष्यों की दीक्षा के विषय में उपदिष्ट किया है वे ही ऋत्विक हैं। ये सोलह व्यक्ति निम्नलिखित हैं--अन्तर्युं, प्रतिप्रस्थाता, नेष्टा, उन्नेता ये चार अध्वर्य हैं, ये यजुर्वेद में कथित कर्मी का सम्पादन करते हैं। ब्रह्मा, ब्राह्मणाच्छंसी, अग्नीत् और पोता हैं। उद्गाता, प्रस्तोता, प्रतिहर्ता और सुब्रह्मण्य ये चार उद्गाता है, ये चार सामवेद में कथित सामगान आदि करते हैं। होता, मैत्रावरूण, आच्छावाक और ग्रावस्तुत ये चार होता हैं, ये ऋग्वेद में कथित कर्म ऋङ् मन्त्र का पाठ करते हुए देवताओं का **षाह्वान आदि करते हैं**। इनमें चार अध्वर्युं, ब्रह्मा होता और उद्गाता ये प्रधान होते हैं अतिरिक्त तीन इनके सहकारी होते हैं। यजुर्वेद में प्रधान रूप रा ऋत्विजों के कर्म-कलाप एवं उनके पाठच मन्त्र कहे गये हैं, ऋग्वेद में होता के विषय के मन्त्र एवं क्रियाकलाप, सामवेद में उदगाता विषयक मन्त्र, स्तीत्र एवं कर्मकलाप एवं अथर्ववेद में ब्रह्मा नाम से प्रसिद्ध ऋत्विजों का मन्त्र और कमँकलाप एवं उसके साथ धान्तिक पौष्टिक आदि क्रियाओं का तथा मन्त्रराशि पठित हैं। इसलिए चार वेदों के यथाक्रम में अध्वयुंदेद, होतृवेद, उद्गातृवेद एवं ब्रह्मवेद भी कहा जाता है। इनमें ब्राह्मणांश में कर्म की विधि एवं मन्त्रांश में विहित कर्म का अर्थ या क्रम अथवा द्रव्यदेवता आदि के स्वरूप प्रकाशित होते हैं, वे ही मन्त्र वहाँ पढ़े गये हैं। ब्राह्मणांश में प्रधान रूप से विधि एवं साधारणतः उपनिषद् होने से मीमांसा एवं वेदान्तदर्शन में ब्राह्मणांश की ही सर्वाधिक आवश्यकता होती है। यह ब्राह्मणांश यदि वेद नहीं रहता तो मीमांसा को 'वेदार्थं विचार' एवं वेदान्त को 'श्रृतिश्चिरः' कथन व्याहतार्थंक होगा ।

अनेक विद्याओं से समन्वित यह वेद वृक्ष की गुर्शीतल छाया में तापदाय जीव शान्ति लाभ करते हैं, इसका अर्थ विचार ही मीमांसा है, कम और ज्ञानक मेद की दृष्टि से ही मीमांसा और उत्तरमीमांसा या कममीमांसा और ज्ञानमीमांसा के रूप में परवर्ती काल में दो भेद किया गया है। यह सत्य है कि उपासना काण्ड जो श्रद्धा और आवेध पर प्रतिष्ठित है, उसने ज्ञानकाण्ड और कमंकाण्ड के मध्य अपना अस्तित्व समाप्त कर दिया है, किन्तु वैदिककाल की ओर दृष्टिपात करने पर उपासना में ही कम और ज्ञान अपनी भेंद भूमि को समाप्त कर उसके अङ्ग के रूप में अवस्थित थे। यह उपासना मृही संन्यासी एवं किसी वणं विशेष से आबद्ध न थी। इतना सत्य है कि कम और ज्ञान तीन वणों के साथ एवं आध्रम की दृष्टि से मिन्न थें। परम कल्याणमयी श्रुति उषती जननो के समान धम, अर्थ, काम, मोल इन चतुविध पुरुषार्थ स्वरूप स्तन्य धारा के पान कराने में सतत उद्यत थी। पूर्व कम की बाज्यता के अनुसार सवके लिए सब सुलम न था, किन्तु इस जन्म के अधिकृत कमों के आचरण से मावी जन्म के सुधार का मार्ग प्रशस्त था। इनमें तीन तो सर्वथा पूर्वमीमांसा ज्ञान सापेक्ष था और इसी से अन्त:करण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्त:करण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्त:करण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्त:करण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्त:करण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्तःकरण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्थक से अन्तःकरण की विश्विद्ध से मोक्ष मार्ग मी प्रशस्त था। किन्तु यह मोक्ष जो मोचनार्यक

मुच्लू धातु से निष्पस है या अवातार्थंक निर्वाण ये सापेक्ष शब्द है। किसका त्याग एवं किससे निर्वाण ? इस जिज्ञासा में पूर्व प्रश्नत ते ही मोधा या निर्वाण यह सहज अवगत होता है। ऐसी स्थित में खण्ड सत्य के आधार पर धारीर एवं तत्सम्बद्ध वस्तु को ही सत्य मान कर निकृष्ट स्वार्थं से उठकर सम्पूर्णं विश्व को मगवदूप या आत्म रूप मानकर मन वाणी और कमें को समन्वित रूप में सकल जनहित को प्रवृत्ति की मूमि की प्रशस्ति के अनुरूप ज्ञानधारा का प्रवाह ही खण्ड सत्य का त्याग ही मुक्ति है। इस कमें से अनादि काल सम्बत पापपञ्च का प्रकालन पूर्वंक चित्त का नैर्मल्य सम्पादित होता है, और विश्व करमाण कामना रूपी निष्काग माव से धास्त्रीय कमें का यथाविधि अनुष्ठान सम्भव होता है; जिससे धहााद्वेत ज्ञान सम्भव होता है। चित्तविधुद्ध के लिए सर्वज्ञातम मृनि ने कहा है—

एक ही से अद्वयविधिविहितानेककर्मानुमावध्वस्तस्वान्तोपरोधाः कथमपि पुरुषाश्चिद्दि-दक्षां लमन्ते ॥ (संक्षेप् ११६४) इसी लिए तैत्तिरीयोपनिषद् में घम से से पाप नष्ट होता है 'घर्मेण पापमपनुदत्ति' (तैत्तिरीयारण्यक १०१६३।६) अनाशक यज्ञ दान तप से चित्त की विशुद्धि होती है तब सावमीम अलण्ड दीशिष्ट्रप तेज की अभिन्यक्ति होती है। 'विविदिषन्त यज्ञेन दानेन तपसा अनाशकेन' (वृ० उ० ।४।२२)।

यदि धमं उपासना का सार्व मौग अखण्ड सत्यज्ञान की प्राप्ति में उपयोग न होता तो वर्णाश्रम व्यवस्था एवं मन्दिर आदि की सुव्यवस्था, यदिकाश्रम आदि में देवापासना तथा स्वयं श्रीसाधना में लोक की प्रवृत्ति के लिए मठों की स्थापना की आवश्यकता नहीं होती, वरन् शाक्ष्मरायों की स्थिति कर्ममार्ग के लोप, धमं के दवंस, वर्णाश्रम धमं के उच्छेद या विपर्यय के साधन के लिए ही माननो पड़ती, किन्तु उनके आधार एवं कर्ममार्ग के प्रवर्तन वर्णाश्रम धमं की प्रतिष्ठा से यही सिद्ध होता है कि सकल लोक के उपकार के लिए इसी धमं की जागृति चाहिए। 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' (१।१।१) सूत्र के माज्य में अधिकारी के लिए शास्त्रीय कर्मकलापों का श्रद्धाप्रक्तिपूर्व के अनुष्ठान की आवश्यकता को अनिवार्य माना है। देहात्म बुद्धि एवं तत्प्रयुक्त कर्म जिस प्रकार प्रमाण के रूप में किल्प है, वैसे ही आत्मिनश्य या आत्मसाक्षात्कार जब तक नहीं होता है, तब तक लोकिक पदार्थ प्रामाणिक, श्राह्म एवं व्यवहरणीय है।

देहात्मप्रत्ययो यद्वत् प्रमाणत्वेन कल्पितः । स्त्रीकिकं तद्वदेवेदं प्रमाणं त्वात्मनिश्चयात् ॥

विहित कर्मों के अनुष्ठान के बिना आध्यारिमंक उत्कर्षे सम्मव ही नहीं है। कर्म की सार्थ कता होने से पूर्वभीमांसा ज्ञान अनिवार्य रूप से अपेक्षित है।

मीमांसा में तीन प्रस्थान प्रसिद्ध है—प्रभाकर, कुमारिल और मुरारि मिश्र । इनमें प्रभाकर ने जिस मीमांसा सिद्धान्त का समर्थन किया है, वह अतिशय प्राचीन है। इस सिद्धान्त की प्राचीनता प्रभाकर मिश्र की प्राचीनता की साधक नहीं है। यह भी सस्य है कि प्रभाकर ने कम प्रतिपादक बेद साग की ही मीमांसा की है, किन्तु ज्ञान काण्ड की

भी प्रासिङ्गक व्याख्या प्रस्तुत की है। इनके भत में कर्मकाण्ड की भीगांसा मिस्न रूप की नहीं है। जैमिनि के सुत्रों से वेद के उभय मत की व्याह्या होती है। उनके द्वारा प्रणीत बृहती ग्रन्थ में भी निष्प्रपन्त आत्मस्यरूप की माना है, किन्तु निष्प्रपन्त आत्मस्यरूप का परिज्ञान कमें भीमांसा में अपेक्षित न होने से इस विषय की विशेष आलोचना नहीं की है, किन्तु कर्मकाण्ड का परिपन्थी इसे नहीं माना है। इस प्रसङ्घ में प्रमाकर मिश्र का को गुरु नाम से प्रख्यात है। धावरमाष्य की व्याख्या वृहती में लिखा है--अहं (मैं) यह कहने पर आत्मा का कर्तृंदव और स्वामित्व रूप में ज्ञान होने पर मम (मेरा) यह कहने पर आत्मा किसी पदार्थं का स्वामी है—यह अवगत होता है—इसी के आधार पर आत्मा का कतृर्देव और मोक्तृत्व शिद्ध होता है। आत्मा के कतृर्देव और मोबतृत्व के आधार पर ही वेद के कर्मकाण्ड का विचार प्रस्तुत होता है। अहं बुद्धि और मन बुद्धि अर्थात् अहङ्कार और ममकार यदि अनात्मा में आत्माभिमान मात्र माना जाय तो **आत्मा का कर्तृत्व और मोक्तृत्व सिद्ध नहीं हो सकता है। कर्तृत्व और मोक्तृत्व की** सिद्धि के बिना कर्मकाण्ड और पूर्वमीमांसा का विचार व्यर्थ होगा। किन्तु अध्यात्म शास्त्र में आत्मा को अकर्ता और अमोक्ता ही माना है— यह आशङ्का कर, उत्तर दिया है, अञ्चकार और ममकार अनात्मा में आत्मामिमान है, यह मैं जानता हूँ, किन्तु, यह वैराग्य सम्पन्न व्यक्तियों के लिए कहा है-वे ही इसके अधिकारी हैं, किन्तु, जो कर्म-तलपर हैं, उनके लिए यह विषय नहीं है। भगवान हैंपायन ने भी कहा है कमससङ्की अजों के लिए यह बुद्धि भेद नहीं देना चाहिए, वेदान्ताधिकारी के लिए अर्थात् वेद-रहस्यवेता ही इसके अधिकारी हैं। यही कारण है कि शबर स्वामी ने उस आत्मस्वरूप का विवेचन नहीं किया है।

शालिकनाथ ने भी पिञ्जिका टीका में इसी रूप में विवेचन किया है। 'येषां काषायो रागः, मृदितः तेषामेवैतत्कथयित' (प० १।१।५) छान्दोग्योपनिपद में भी कहा है—भगवान् सनत्कुमार ने मृदितकथाय नारद को अज्ञान के परे वस्तु का प्रदर्शन किया था। 'तस्मै मृदितकथाया तमसः पारं दर्शयित सनत्कुमारः' सिद्धान्तविन्दु की टीका न्यायरत्नावली में गौडब्रह्मानन्द ने भी स्पष्ट किया है कि मृद्दपाद और प्रमाकर वेदान्तदर्शन के विरोधी नहीं है। 'प्रमाकरमृद्योस्तु वेदान्तदर्शन विद्वेषामावः सालमा निष्प्रपश्चब्रह्मेव। तथापि कमंप्रसङ्को न तथा वाच्यम्, उक्तं हि कृष्णेन न बुद्धिभेदं जनयेदज्ञानां कमंसङ्किनाम् (न्यार- पृ० ३५४)।

१. यदुक्तं अहङ्कारममकारावनात्मन्यात्मासिमानौ इति मृदितकषायाणामेवैतत् कथनीयम्, न कमंसङ्किनामित्युपरम्यते, आह च मगवान् द्वैपायनः न बुद्धिभेदं जनयेदज्ञानां कमंसङ्किनाम् इति रहस्याधिकारे। तस्मान्न विवृतमत्र भाष्यकारेण मगवता वचनानु-रोधात्, नाज्ञानादिति । (मीमांसासूत्रमाष्यटीका वृहती १।१.५)।

इस विवरण से स्पष्ट है कि कर्म धीर ज्ञान की प्राचीर वैदिक काल में नहीं था। यह भी प्रमाक्षर मत से स्पष्ट है कि श्रद्धा-मूलक आत्मतत्त्व-विषयक घाडदज्ञान की घारा ही चिन्ता है, यह ग्राव्दज्ञान घारा ही ध्यान नाम से कही जातो है। यह ध्यान ही आत्मतत्त्व साक्षात्कार का साधन है। फल का साधन होने से इसमें विधि है।

यह जिज्ञास्य है कि कर्में मीमांसा का क्या प्रयोजन है ? क्यों कि मीमांसा शास्त्र से प्रतिपादित कर्म वर्तभान युग के अनुरूप नहीं है, अत: मीमांसा शास्त्र की आलोचना भी व्यर्थ ही है ? श्रीत कर्म अनुष्ठान के योग्य न होने पर भी मीमांसादकान अनालोच्य नहीं है। उपनिषद विषय की आलीचना का प्रचार होने से उसके उपकारक के रूप में यह शास्त्र भी आलोचनीय है। नयों कि मीमांसाशास्त्र में एक एक अधिकरण में कर्म-विषयक श्रति वावय को लेकर जिस पद्धति और जिस युक्ति के आधार पर सिद्धान्त स्थिर किया जाता है, उपनिषद् विचारात्मक वेदान्तदर्शन में, धर्म विचारात्मक स्मृति-शास्त्र में एवं व्यवहारशास्त्र आदि में भी तत्त्वार्थं की अवगति के लिए उसी सरणि का अवलम्बन करना होगा। धर्म और व्यवहार बास्त्र की पद्धति से अनुशीलन करने पर ही वेदान्त के सिद्धान्तों की सार्वंभीम आलोचना के आधार पर सत्यता और असत्यता के निर्द्धारण से लोक हित की दृष्टि से ज्ञानकाण्ड का इच्छा क्रिया और चेष्टा के क्रम से उपयोग कर सकता है। प्रकृति और प्रत्यय के निरूपण के साधन के रूप में व्याकरण पदशास्त्र है, उसी प्रकार वाक्यार्थ के निर्णय की दृष्टि से उसके साधन के रूप में इसे वानयशास्त्र माना गया है। लोक में सभी कर्म वाक्यात्मक श्रुति-स्मृति-सापेक्ष होने से मीमांशात्मक वाक्यशास्त्र के विना यथार्थं वाक्यार्थं का अवधारण सम्भव नहीं है। यह सत्य है कि तर्काद शास्त्र इसके परिपोषक हो सकते हैं, किन्तु वावयार्थ की यदार्थ अवधारणा के लिए एकमात्र इसी शास्त्र का अनुशीलन अपेक्षित है। यही कारण है कि इसे न्याय नाम से मो कहा जाता है। 'नीयते प्राप्यते विवक्षितार्थंसिद्धिरनेन' इस व्युत्पत्ति के आधार पर मीमांसा न्याय है। यही कारण है कि मीमांसा के प्राचीन ग्रन्थ न्यायकणिका, न्यायमाला, इत्यादि न्यायपद घटित है। इसीलिए अधिकरण को 'न्याय' के नाम से कहा जाता है। 'संयोगपृथक्तवन्याय', योगसिद्धि न्याय इस्यादि। यह सत्य है कि श्रुति का विशेष विचार इस शास्त्र में किया गया है, किन्तु लोक के लिए अपेक्षित स्मृति, शिष्टाचार आदि का मो विचार है, क्योंकि मारतीयता के लिए ही जनका विचार भी एकान्त रूप से अपेक्षित है। लोक और स्मृति के सिद्धान्तों की प्रामाणिकता औरा व्यावहारिकता का निर्णय मीमांसा से ही होता है। पुराण का भी काल्पनिकल्ब-निराकरण इसी शास्त्र के आधार पर होता है।

'इतिहास-पुराणाम्यां वेदं समुपवृंहयेत्' इस महाभारत का कथन ही वेदायं प्रकाशक के रूप में पुराण की चर्चा की है। हे मुनि, आपने साक्षात् श्रुत्ययं मूलक के सुदुष्कर अष्टादश महापुराण की रचना की है, किन्तु, साधारण तुर्धागण के दो सुसङ्गत अर्थ विशिष्ट पद्यों की रचना भी कठिन है

> 'मुने पुराणानि दशाष्ट सामात् श्रुत्यर्थंगर्भाणि सुदुब्कराणि । कृतानि पद्यद्वयमत्र कर्तुं को नाम शक्नोति सुसङ्गतार्थम् ॥'

(शङ्करदिग्विजय । २४)

जिसका समर्थंन आचार्य राष्ट्रर ने देवताधिकरण में 'तस्मात् समूलम् इतिहासपुराणम्' यह कहते हुए किया तथा आचार्य सायण ने भी माध्योपक्रमणिका में आपात दृष्टि से विद्ध रूप में परिलक्षित विषय का मीमांसा शास्त्रोक्त पद्धति के अनुसार प्रामाण्य स्थापित किया है। अतः – यह मानना ही होगा कि विज्ञानदृष्ट-सत्यता शिखरिणी-समारू समाज के लिए वर्तंमान युग में यह उपकारक है। अन्तिकुण्ड एवं यज्ञमण्डप आदि की निर्माण-प्रक्रिया ही आज के गृह निर्माण एवं चित्रकला आदि का मूलाधार है। दिशण और बङ्गाल में आज नारिया इसी परम्परा से दक्ष प्रातः गृहद्वार पर अनायास श्रृति सम्मत चित्र का निर्माण कर कल्याण की कामना करती हुई अनायास ही चित्रकला की प्राथमिक शिक्षा देती हैं। मीमांसा हगारों अधिकरण के सहस्रधा विचार करने पर हजारों न्याय स्थापित होते हैं, उसी के समान मौतिक वाक्यों का थथार्थ ज्ञान सम्भव होता है। यदि आधुनिक न्यायाधीश इस न्याय की पद्धति से न्याय निर्णय की दिशा प्रशस्त करें तो निष्यत ही निर्णय में विषयंय की सम्भवना नहीं होगी।

मीमांसादर्शन के सूत्रों के आधार पर दर्शनशास्त्र के आलोच्य सृष्टितत्त्व, आत्म-तत्त्व एवं ईरवरतत्त्व बादि के विषय में स्पष्टतः निर्देश नहीं है, किन्तु वट-बीज के समान अवस्थित इन तत्यों का उद्घाटन परवर्ती आचायों ने किया है—संसार अनादि होने से सृष्टि और प्रलय नहीं है। आत्मा वेद विहित कर्म का कर्ता एवं उसका फल मोक्ता होने से व्यावहारिक जीव ही आत्मा है अर्थात् शरीरातिरिक्त अहङ्कार ही आत्मा है और वह जन्म, मरण, स्वर्ग और नरक आदि के साथ सम्बन्धयुक्त है। चिरविनष्ट फल की उपपत्ति के लिए अपूर्व नामक पदार्थ माना है, ईश्वर फलप्रद नहीं है। अपीरुपेय वेद का स्वतः प्रामाण्य है। इसीलिए शङ्कर-दिग्विजय ने कहा है---'निरास्यमीशं श्रतिलोकसिद्धं श्रतेः स्वतो मात्वमुदाहरिष्यन्' (६।८९) मीमांसा-सिद्धान्त में अतीन्द्रिय सूख नहीं है, वेद क्रिया का प्रतिपादक है। माट्रमत में विपरीत स्थाति और प्रमाकरमत में अख्याति ही अम में मासमान होती है। प्रमाकरमत में क्रियान्वित शब्द में शक्ति है एवं अन्वितासिधानवाद माना गया है। माट्रमत में सिद्धवस्तु में धक्ति है एवं अमिहितान्वयवाद है। याग, दान होमादि वैध कर्म है एवं ब्रह्महत्या, कलक्जमक्षण शादि निषिद्ध कमें है। मीमांसा के सिद्धान्त में शास्त्रोक्त चतुर्थी विमक्तियुक्त शब्द से स्यज्यमान द्रव्य का उद्देश्यीभूत ही देवता है। तास्विक दृष्टि से जिस नाम से जिस धन्द में जिस भाव में जो भी देवता घास्त्र उद्देश्यीभूत हो किन्तु वैदिक दृष्टि से जैसा पूर्व

विवरण प्रस्कृत किया है 'एकं सद्विपा बहुधा वदन्त्यिंन यमं मातिरिख्वानमाहुः' (ऋग्वेद १।१४८।६६) इत्यादि श्रृति के आधार पर सनातन एक परमेश्वर से अतिरिक्त कुछ मी नहीं है।

पश्वमहायज्ञ एवं इष्टि सोमादि यज्ञ के हारा ही इस महापाप-पंकिल शरीर को ब्राह्मी किया जाता है (महायजेंक्य यज्ञेश्व ब्राह्मीयं क्रियते सनुः)। इसिलए अवस्य कर्तंब्य नित्य निर्मित्तक और का कर्म काम्य अनुष्ठान करना चाहिए। द्रव्य देवता एवं देवता के उद्देश्य से द्रव्य त्याग ही प्रधान कर्म है। इस प्रधान कर्म के निर्वाह के लिए अनेक अन्य अङ्ग कर्म भी किये जाते हैं, मन्त्र सभी जगह अनुस्यूत है।

गननात् मन्त्रः इस वेदवचनानुसार यशीय द्रव्य देवता आदि के व्यान या चिन्तन से प्रापित है उन्ही का नाम मन्त्र है। (विधायकं ब्राह्मणम्) कर्तंव्यता का प्रतिपादन करने वाला ही ब्राह्मण है। विधि तीन प्रकार की है---(१) अपूर्वं विधि, (२) नियम विधि, (२) परिसंख्या विधि। इनका पुनः चार भेद है---(१) उत्तरास्ति विधि, (२) विनियोग विधि, (३) प्रयोग विधि, (४) अधिकार विधि। अतिदेश और उपदेश के आधार दो प्रकार के हैं। इन्हीं विधियों के द्वारा धर्म प्रवृत्त होता है। मीमासा द्वादश लक्षण है, अर्थात् १२ अध्याय है। इन १२ अध्यायों में बारह पदार्थं विचारित है और उसी में धर्म का स्वरूप मीगांसित होता है।

प्रथम अध्याय प्रमाण लक्षण है, इसमें धर्म के प्रमाण सम्बन्ध में आलोचना की गई है। वेद की विधि ही साक्षात् धर्म में प्रमाण है। अर्थवाद विधि का आतुगुण्य संपादन करता है, अतः वह भी धर्म में प्रमाण हैं। ये विधियां एवं मन्त्रायंवाद मूलक मनु आदि स्मृतियां भी वेदमूलक होने से धर्म में प्रमाण हैं। अतः वेदमूलक न होने पर वे प्रमाण नहीं है। शिष्टाचार यह वेद विख्दा न होने पर धर्म में प्रमाण है। किन्तु वेद विख्दा या शास्त्र विख्दा शिष्टाचार प्रहण योग्य नहीं है। यथाविधि वेदादि शास्त्र का प्रहण कर उसके अनुसार आचरण एवं उसी का ग्रहण और आचरण पुत्र शिष्य आदि में संक्रमण करना शिष्ट पदवाच्य है। इसलिए इससे विपरीत कोई भी शिष्ट नहीं हो सकता है, इस अध्याय में चार पाद हैं।

मीमांसा के द्वितीय अध्याय का नाम भेद लक्षण है। उत्पत्ति विधि के द्वारा बोधित धर्म इस द्वितीय अध्याय के चारों पाद में आलोचित है। अतः द्वितीय अध्याय में उत्पत्ति विधि की आलोचना ही प्रधान है

तृतीय अध्याय का नाम घेष लक्षण है। घेष का अर्थ अङ्ग या उपकारक होता है, को अङ्गी का अर्थात् प्रधान का उपकारक होता है। इनकी ही आलोचना तृतीय अध्याय के बाठ पादों में की गई है। इसके द्वारा विनियोग विधि के स्वरूपाद की भी आलोचना होती है। विनियोग विधि के द्वारा श्रुति, लिङ्ग, वाक्य, प्रकरण, स्थान और समास्था-रूप छ: भ्रमाणों की सहायता से अङ्गत्य बोधित होता है। चतुर्थं अध्याय का नाम प्रयोग लक्षण है। कौन कमं किसके द्वारा प्रयुक्त अपूर्व होता है, वह कमं का प्रयोजक है या नहीं। इस छप में प्रयोग सम्बन्धीय विषय में इस अध्याय में विणत हैं।

पंचम अध्याय का नाम क्रमलक्षण है। श्रुति, अर्थं, पाठ, स्थान, मुख्य एवं प्रवृत्ति के अनुसार कर्मं का परम्पराक्रमं में विचार इस अध्याय के चार पाद के द्वारा विणत है। चतुर्थं और पंचम अध्याय में प्रयोग विधि विषय की आलोचना है।

छठा अध्याय अधिकार लक्षणं है। किस कर्म में किसका अधिकार है? यह छ: अध्याय के बाठ पाद में विणत है। अतः छठें अध्याय में अधिकार विधि की आलोचना है। इन छ: अध्यायों में उपदेश विधि का प्राधान्य है।

. सप्तम और अष्टम अन्याय के चार पादों में सामान्यातिदेश एवं विशेषातिदेश का निरूपण है। यतः इसे सामान्यतः अनिदेश लक्षण कहा गया है।

नवम अध्याय के चार पादों में ऊह विषय का विचार किया गया है। इसिलए इसका नाम ऊह लक्षण है।

दशम अध्याय के आठ पाद में वाध विषयक विचार है, इसीलिए इसे वाध लक्षण कहा जाता है। इसीलिए इसे बाध लक्षण भी कहा जाता है।

एकादरा अध्याय में तन्त्रों के सम्बन्ध में विचार है—इसलिए इसे तन्त्र लक्षण कहा जाता है। इसमें चार पाद हैं।

बारहवें अध्याय में प्रसंग विषय का विचार है। अत: इसे प्रसंग लक्षण कहा जाता है। इसमें चार पाद हैं।

#### मीमांसक आचार्य

मीमांसा वेद के समान ही अनादि है। किन्तु जैमिनि के सूत्रकाल से संबद्ध मीमांसा विचार उपलब्ध होने से ऐतिहासिक दृष्टि से इन्हें ही पूर्वाचाय माना जा सकता है। यह सत्य है कि उन्होंने अपने सूत्रों में अनेक मीमांसक आचारों का उल्लेख किया है। पाश्चात्य दृष्टिकोण से ऐतिहासिक तथ्यों के साक्ष्य पर जैमिनि का समय ईसा पूर्व पृतीय से चतुर्य शतक तक माना गया है। यह वादरायण के समकालीन है, क्योंकि ब्रह्म सूत्र में जैमिनि का नाम मिलता है। साथ ही पूर्व मीमांसा सूत्र में भी वादरायण का नाम उल्लिखित है। जैमिनि को वादरायण शिष्य माना गया है। इन्हें सामवेद का

१. जैमिनि सूत्रों में उपलब्ध कतिययय आचार्य :—आत्रेय सीट ६१६१२६) ऐतिशायन (मीट ६१६१२६), कायुकायन (६१११५०) कार्ष्णाजिनि (६८३३५), बादरायण , (मीट १११५) वादरि (मीट ३१११३), लावुकायन (६१७१३७) आदि । अतः, इसे वेद के समान प्राचीन मानना अनुचित नहीं है । कुमारिल ने ही कहा है— 'इतिकतंब्यता मात्रं मीमांसा प्रियिष्यति'

मार प्राप्त था — कुमारिल भट्ट के तन्त्रवार्तिक से यह अवगत होता है कि जैमिनि ने छान्दोग्यानुवादादि प्रत्यों की रचना की थी। किन्तु यह प्रत्य उपलब्ध नहीं है। मीमांसा शास्त्रों के संकर्ष काण्ड की रचना जो चार अध्याय में थी वह भी जैमिनि ने की थी। उसमें उपासनातत्त्व का विश्लेषण था। इसी संकर्ष काण्ड का दूसरा नाम देवता काण्ड था। प्रपन्त ह्दय में चार अध्याय में इस ग्रन्थ के प्रथम अध्याय में विणित विषय देवता तत्त्व का वर्णन है। द्वितीय अध्याय में विधि, अधावाद, नामधेय देवता का विशेषत्व आदि विणित हैं। तृतीय अध्याय में देवता एक ही साथ में अनेक शरीर को घारण कर सकते हैं, अनेक स्थान में ध्यक्त हो सकते हैं और अपनी इच्छानुमार तिरोहित हो सकते हैं। चतुर्थ अध्याय में सत्कर्भ के फलस्वरूप देवत्य लाम अपवर्ण या क्रममुक्ति का निर्देशन है। देवता तत्त्व का प्रतिपादन होने के कारण ही यह उपायना काण्ड के नाम से विख्यात है।

महामुनि बोधायन ईसा से पूर्व का माना गया है। इन्होंने द्वादशलक्षणी मीमांसा के चार अध्यायात्मक संकर्ष काण्ड एवं उत्तर मीमांता के ऊपर कृतकोटिमाध्य नामक विश्वाल माध्य की रचना भी थी। वृत्तिकार उपवर्ष ने बीस अध्याय के ऊपर वृत्ति की रचना की थी। अनन्तर देवस्वामी ने उत्तर कांड के चार अध्यायों को छोड़कर सोलह अध्याय पर माध्य की रचना की थी। मवदास मट्ट ने भी संक्षित व्याख्या की थी। ये नाम प्राचीन उत्ति से ही जातव्य है। कालक्रम ने भगवान् शवर स्वामी ने सिद्धान्त बोयोपयोगी संक्षित माध्य की रचना की जो आज प्राचीनतम आदर्श स्थानीय है। भाष्य का लक्षण लिखते हुए कहा गया है जिसमें श्रुतगत पदों का ग्रहण कर स्थनिबद्ध सूत्रान्तुकारी पदों की व्याख्या की है उसी को भाष्य कहा जाता है।

सूत्रस्थं पदमादाय पदैः सूत्रानुसारिभिः। स्वपदानि च वर्ण्यन्ते माष्यं भाष्यविदो विदुः।।

भाष्य लक्षण की ओर विशेष दृष्टिपात न करने के कारण न देवानां देवतान्तरा-भावाद इत्यादि अनेक माध्य वचित्रमिक भ्रान्ति क्रम में परिगणित हो गया है।

इस प्रकार के वर्णन की सार्यंकता प्रदर्शन प्रसंग में यह कहा जा सकता है, शिष्टों का ऐसा व्यवहार रहा है कि विद्वान् संक्षेपोक्ति पूर्वंक विस्तृत विषय में प्रस्तुत करते हैं, यही विद्वानों की शैली है। 'इष्टं विदुषां लोके समासव्याससाधारणम्' माध्यकार की प्रामाणिकता और श्रेष्ठता तो इसी से सिद्ध है कि ज्ञानमूर्ति शंकर ने मी अपने माध्य में यश्चि 'शास्त्रताल्पयंविदामनुक्रमणम्' इत्यादि अंश में पूजायंक बहुवचन का प्रयोग किया है। यह सत्य है कि आचार्यं शंकर ने शास्त्रताल्पयंविता कहते हुए भी उनका खण्डन किया है, क्योंकि शवरस्वामी कमंवादी थे और आचार्यं शंकर ज्ञानात्मक शद्धितवादी थे। शवरस्वामी ने यागयज्ञ की श्रधानता क्रम में देव-देवी के विग्रहवस्व का खण्डन किया है, और आचार्यं शंकर ने आसमुद्ध हिमावल भारत के सभी देवी-

देवताओं की स्तुति कर उनकी पूजा और प्रतिष्ठा के साथ विग्रहवती पंचदेवता की उपासना के साथ उनकी प्रतिष्ठा की है। अतः दोनों का कार्य विषद्ध है। वस्तुतः शंकर के विषय में पंचदेवों की उपासना को वेद विषद्ध व्यवहार सिद्ध करना भी आपात-रमणीय है, क्योंकि कृष्णयजुर्वेद के मैत्रायणी खाखा में च्द्र महादेव, गौरी, गणेश, ब्रह्मा, विष्णु एवं सूर्य की उपासना के लिए उनकी गायत्री पठित है। अग्नि चयन कार्य विषय कह कर उस चित् अग्नि में पूजा के लिए महादेव शिव का आवाहन करने के लिए मन्त्र में कहा गया है।

देवानां च ऋषीणां चासुराणां च पूवर्णम् । महादेवं सहस्राक्षं शिवमावाह्याम्यहम् ॥

शिव के सम्बन्ध में श्रुति कहती है—

चत्पुरुषाय विद्महे महादेवाय धीमहि तन्नो रुद्रः प्रचीदयात् । शक्ति के सम्बन्ध में कहा गया है ---

उदगाङ्को चयाय विद्महे गिरिसुताय धीमहि तन्नो गौरी प्रचोदयात् । गणपति के सम्बन्ध में कहा गया है —

हत् कराटाय च विद्महे हस्ति मुखाय धीमहि तन्नो दन्ती प्रचोयात्। विष्णु के सम्बन्ध में कहा गया है—

तत्तेशवाय विद्महे नारायणाय धीमहि तन्नो विष्णुः प्रचीदयात् । सूर्यं के सम्बन्ध में कथित है—

तद् मास्कराय विद्महे प्रमाकराय धीमहि तन्नो मानुः प्रचीदयात् । कार्तिकेय के सम्बन्ध में कथित है—

तत्कुमाराय विद्महे कार्तिकेयाय घीमहि तन्नो स्कन्दः प्रचोदयात् । ब्रह्मा के विषय में—

तच्यतुर्मुंखाय विद्महे पद्माधनाय घीमहि तन्नो ब्रह्मा प्रचोदयात् । (विजिनप्रकाशित मैत्रायणी संहिता अम्निचिति प्रकरण ११९-१२०)

अतः, पश्च देवो उपासना अश्रीत नहीं है। अतः इस अंश में दोनों माण्यकारों का सिद्धान्त विरुद्ध नहीं है। कमँबाद के सम्बन्ध में भी पारमाधिक दृष्टि से विरोध नहीं है। अशुद्ध वित्त काधना वशिक्षत जीव ज्ञानमार्ग का पश्चिम नहीं हो सकता है वह कमँ मार्ग का ही अधिकारी है। चित्त शुद्धि के लिए याज्ञदान तप कमँ अवश्य ही अनुष्ठिय है। यह ज्ञानमर्थी भी मानते हैं। मीमांसा दर्शन में 'यज्ञति चोदना द्रव्यदेवता-क्रियं समुदाये क्रुतार्थंदवात्। (४।२।२७)।

करपसूत्रकार कास्यायन ने भी 'यझं व्याख्यास्यामः द्रव्यं देवतात्यागः' (१।२।१।२) यही कहा है। इसी विषय को श्रुति मी कहती है 'यस्ये देवताये हविगृंहीतनस्ततां व्यायेत वषट् करिष्यन्'।

ऐतरेय ब्राह्मण (२११।८) इत्यादि वेद वचन से देवता का घ्यान कर हिविष्य का त्याग करना चाहिए। यह भी दोनों पक्ष में स्मरणीय हैं। शवरस्वामी ने भीमांसा दर्शन के (९११९) देवताधिकरण माध्य में कहा है वह प्रौढ़िवाद मात्र है। क्योंकि खण्डदेव ने अपने माहकौस्तुम में इस विषय का सिद्धान्त उपस्थापित किया है। माध्यकार ने छठे अध्याय के प्रथम पाद के पंचम सूत्र के तिथंगाधिकरण माध्य में 'न देवानां देवतान्तरा-मावाद' इस बचन से सामञ्जस्य भी नहीं होता है। वहाँ टीका में कुमारिल मट्ट ने कहा है येपां शब्द एव देवता तेपां अप्युक्ती अन्यः अर्थात् जिसके मत में विग्रहवान् देव नहीं हैं अपि तु शब्दमयी देवता है उस मत में यह युक्ति संगत नहीं होता है। अनः यदि यह माना जाय कि देवता का विग्रहवत्व का आलाप सामञ्जस्य की दृष्टि से शास्त्रीय सिद्धान्त नहीं है। अन्यथा संकर्षकाण्ड की देवततत्त्वालोचना व्यथं हो जायगी। इसी-लिए उत्तर मीमांसा के देवताधिकरण में पाँच विग्रह प्रदिश्ति किया गया है।

विग्रहो हविषां मोग ऐश्वयं च प्रसन्नता । फलप्रदानिमस्येतद् पञ्चकं विग्रहादिकम् ॥

इच्छानुसार धरीर घारण यज्ञ में प्रदत्त हिवः का मक्षण, सभी पर प्रमुख, हिवः की प्राप्ति से तृष्ति, फलदातृत्व ये पाँच विप्रहादि कहें गये हैं। अतः कमं-प्रतिपादनपरक-मीमांसा चास्त्र में कमं का प्रधान्य स्वामाविक है। इस विषय में एवं विस्तृत विश्लेषण आगे के खण्डों में प्रस्तृत करने जा रहा हूँ एवं आचार्यों का इतिहास भी अन्य खण्ड में प्रस्तृत करूँगा। इस प्रसङ्घ में इतना ही कहना उचित होगा कि कमं और ज्ञान का प्राचीर चास्त्रीय विषय विश्रेष में चारतीय तात्पर्यं न होने के कारण परवर्तीकाल की देन है। आयंगावना दीशि की उपासना है और स्वर्गचिन्मयभूमि मुक्ति और प्रस्तुत प्रकाशन में एक ही है। जैमिनि प्रणीत मीमांसा सूत्र श्वरस्वामि प्रणीत चावरमाध्य कुमारिलमट्टकृत तन्त्रवार्तिक, गोविन्द स्वामिकृत माध्य विवरण जिसे युचिष्टिर मीमांसक ने थवंथा दुलंग माना है उसका प्रथम प्रकाशन एवं तंत्रवार्तिक की भी सोमे- इवरमट्ट विरिवत सर्वानवद्यकारिणी न्यायसुत्रा एवं अन्त में माध्य का सार संकलन 'माध्यमावप्रकाशिका' प्रस्तुत किया गया है।

मैं अपने पूज्य गुष्देव विद्यावाचस्पति, श्री ब्रह्मदलिहिवेदी का आभार वहन करता है एवं दार्शनिकसार्वभीम न्यायरत्न तर्करत्न स्व० दामोदरलाल गोस्वामी जिनके द्वारा मुझे इन ग्रन्थों के लेखन की शक्ति प्राप्त हुई। पंडितप्रवर मीमांसारत्न श्री यस० सुब्रह्मण्य शास्त्री ने इस ग्रन्थ के प्रकाशन में पूर्ण सहयोग एवं अनेक शास्त्रीय समस्याओं के

समामान में अनवरत योगदान किया है। अतः मैं इनके प्रति इत्तत्तता वहन करता हूं, पूज्यपाद डॉ॰ एस॰ वागची का निर्देशन ही इन शास्त्रीय गवेषणा का एकमात्र सम्बल है। आचार्य प्रवर विद्यामातंण्ड श्रीबदरीनाथ शुक्ल का आशीर्वाद ही मेरे इस कठिन कार्य के लिए सदा सेतु का काम करता है। पंडितप्रवर सतकारी गुलर्जी का आशीर्वाद ही इस कृति का जपादान है। श्री प्रेमीशङ्कर शर्मा एम॰ ए॰ एवं आजाद चन्द्रशेखर चौरसिया ने इसके श्लोक सूची आदि में अतिशय सहयोग प्रदान किया है अता वे धन्यवाद के पात्र हैं। स्व॰ भूतनाथ सहतीर्थ का मीमांसादर्शन से इस ग्रन्थ लेखन में सहयोग रहा है, अतः उनका मैं कृतज्ञ हूँ। अन्य जिन आचार्यों की कृतियों से मुझे सहयोग प्राप्त हुआ है जन सभी वा मैं आमारी हूँ। इस ग्रन्थ के लेखन एवं सम्पादन में श्रीमती कुसुमलता गोस्वामी का धैर्य एवं सहयोग शविस्मरणीय है।

तारा प्रकाशन के अधिकारी उत्साहसम्पन्न विद्याप्त्रेमी थी रमाशक्कार पाण्ड्या एवं उदीयमान विद्याप्त्रेमी रविशक्कार पाण्ड्या के उत्साह एवं वार्य दक्षता की प्रशंता के साथ उन्हें ईश्वर इनके कार्यों में अतिशय साफल्य प्रदान करे इस आज्ञा के साथ मैं प्रथम माग को विद्वज्जनों के सम्पुल उपस्थापित कर रहा हूँ। यदि पाण्ड्या जी की प्रेरणा से बाध्य न होता तो इस जटिलतम कार्य का मार वाहन नहीं करता।

पद्मविभूषण पट्टामिराम शास्त्री जी ने अपनी प्रस्तावना के द्वारा इस ग्रन्थ में वैशिष्ट्याधान थिया है। अतः मैं उनकी इसकता वहन करता हूँ।

—महाप्रभुलाल गोस्वामी।

## मीमांसादर्शन-विषय-सूची

| विषयाः                                                                                                                                                                                                            | पृष्ठ-संख्या |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| अर्थवाद-प्रामाण्ये पूर्वपक्षः                                                                                                                                                                                     | ₹-१८         |
| बा० भा० ३-४, भा० वि० ४:७, त० वा० ७-९, न्या० सु०<br>९-१४, भा० प्र० १४-१⊏ ।                                                                                                                                         |              |
| अप्रामाण्ये शास्त्रदृष्ट-विरोध-प्रदर्शनम्                                                                                                                                                                         | १८-२९        |
| शा० भा० १८-१९, भा० वि० १९-२०, त० वा० २०-२२,<br>न्या० सु० २२-२९, भा० प्र० २९ ।                                                                                                                                     |              |
| फलाभावहेतुनाऽर्थवादस्याप्रामाण्यम्                                                                                                                                                                                | २९-३२        |
| शा० भा० २९-३०, भा० वि० ३०, त० वा० ३०-३१, न्या०<br>सु० ३१, भा० प्र <b>०</b> ३१-३२।                                                                                                                                 |              |
| अविध्यानर्थक्यादप्यप्रामाण्यम्                                                                                                                                                                                    | ३२-३५        |
| शा॰ भा॰, ३२, मा॰ वि॰ ३२-३३, त॰ वा॰ ३३, न्या॰ सु॰<br>३३-३४, भा॰ प्र॰ ३४-३५।                                                                                                                                        |              |
| अप्राप्तविषयनिषेधादप्यप्रामाण्यम्                                                                                                                                                                                 | ३५-३७        |
| शा० भा० ३५, भा० वि० ३५-३६, त० वा० ३६, न्या <b>० सु०</b><br>३६-३७, भा० प्र० ३७।                                                                                                                                    |              |
| अनित्यत्वं विषयसंगोगादप्यप्रामाण्यम्                                                                                                                                                                              | ३७-४०        |
| शाव भाव ३७, भाव विव ३८, तव वाव ३८, न्याव सुब<br>३८-४०, भाव प्रव ४०।                                                                                                                                               |              |
| विध्येकवाक्यत्वादर्थवादप्रामाण्यप्रदर्शनम्                                                                                                                                                                        | ४०-८३        |
| शा० भा० ४०-४१, भा० वि० ४१-४६ ।<br>केषाठ्यिनमतप्रदर्शनम् तत्खण्डनं त० वा० ४१-४६<br>यत्तु मतोद्भावनं तत्खण्डनम् त० वा० ४६-५१<br>विष्युत्खातिपूर्वपक्षप्रदर्शनम् त० वा० ४७-४८<br>विष्युत्खातिपक्षनिरासः त० वा० ४८-५१ | ¥            |

अर्थवादस्यार्थवत्त्वप्रदर्शम् त० वा० ५३-५५ विष्येक्वाक्यत्वादर्थवादप्रामाण्यप्रदर्शनम् न्या० सु० ५५-६० स्वमतेनार्थवादप्रामाण्यसमर्थनार्थं पूर्वपक्षः न्या । सु० ६०-६२ प्राभाकरसम्मत्तविध्यर्थनिरूपणम् स्या० सु० ६२ फलस्य प्रवर्त्तकत्विनरासः न्या० सु० ६२-६४ स्वमतेन विद्यर्थनिहपणम् न्या० सु० ६४-६५ अर्थवादस्य श्रेयःसाधनत्वाक्षेपस्ति इत्तराश्च न्या० सु० ६५-७८ विच्युत्खातिपक्षनिरासः न्या० सु० ७८-८० वार्तिककारमतव्याख्यानम् न्या० सु० ८०-८३ विद्येकवाक्यतथाऽर्थवादानामगर्थवत्वसमर्थनम् भा० प्र० ८३-८७ अर्थवादवावयानां प्रामाण्ये युक्त्यन्तरप्रदर्शनम् 66.97 शां भां ८८, भां वि० ८८.८९, ते वा० ८९-९०, न्या सुर ९०-९२, भाव प्रव ९२। शास्त्रदृष्टविरोधार्थमुद्धृतश्च्रतिप**ि**हारप्रदर्शनम् 97-94 शां भां ९२, भां वि ९२-९३, तं वा ९३-९४, न्या सु॰ ९४, भाव प्र॰ ९४.९५। अर्थवादवाक्यानां प्रामाण्ये युक्त्यन्तरसमर्थनम् 94-980 शां भां ९५ ९६, भां वि० ९६-१०१, ते वा० १०१-१०२। व्याख्यानत्रयप्रदर्शनं तिल्लरासश्च त० वा० १०२-१०३ अर्थवादनावयानां प्रामाण्ये युक्त्यन्तरप्रदर्शनम् न्या० सु० १०३-१०६ व्याख्यात्रयप्रदर्शनम् तिन्नरासः, स्वमतेन व्याख्यानम् स्याव सुव 208-206 अर्थवादक्यानां प्रामाण्ये युक्त्यन्तरप्रदर्शनम् भा० प्र• १०८-११०। शास्त्रदृष्टविरोधोद्धृतश्रुतिविरोधपरिहारे युवत्यन्तरप्रदर्शनम् ११०-११२ शां० भां० ११०, भां० वि० ११०, त० वा० १११, न्यां० सु० १११, भार प्रव १११-११२। दृष्टविरोधोद्धृतश्चुतिविरोधपरिहारप्रदर्शनम् ११२-११५ क्षा॰ भा॰ ११२-११३, मा॰ वि॰ ११३, त॰ वा॰ ११३, म्या सुरु ११३-११४, भार प्ररु ११४-११५।

**दृष्टिवरोधोद्धश्रुतिविरोधपरिहारः** 

284-886

शा॰ भा॰ ११५, भा॰ वि॰ ११५, त० वा॰ ११५, न्या॰ सु॰ ११६, भा॰ प्र० ११६-११८। ब्राह्मणत्वादिजातेः जन्मनिमित्तकत्वं न गुणकर्मनिमित्तकत्वम् ११७

शास्त्रदृष्टिवरोधोद्धृतश्रुतिविरोधपिरहारः

286-880

शाक भा० ११८, भा० वि० ११८-११९, तक वा० ११९, न्याक सुक ११९-१२०, ब्राह्मणत्वाजाितेर्जन्मनिमित्तकत्वम् भा० प्र० १२० ।

अर्थवादफलाभावार्थमुद्धृतशोभतेऽस्यमुखमितिश्रुतिवाक्यविरोधपिहारः १२०-१२२
ा० भा० १२०-१२१, भा० वि० १२१, त० वा० १२१,
न्या० सु० १२२, भा० प्र० १२२।

अन्यश्रुत्यानर्थंक्यपरिहारः

823-828

बार भार १२३, भार विरु १२३, तर वार १२३, न्या सुरु १२३-१२४, भार प्ररु १२४।

परिणामतः सारतश्च फलविशेषसमर्थनम्

१२४-१२७

शा० भा० १२४, भा० वि० १२५, त० वा० १२५-१२६, न्या० सु० १२६, भा० प्र० १२६-१२७।

अभागिप्रतिषेथपरिहारप्रदर्शनम्

१२७-१२९

शा० भा० १२७, भा॰ वि० १२७-१२८, त० वा० १२८, न्या० सु० १२८-१२९, भा० प्र० १२९।

## औदुम्बराधिकरण**म्**

कथिबदर्थवादश्रुतीनां विधिक्ष्पेण प्रतीतानामर्थवादत्वव्यवस्थापनम् १२९-१४१
शा० भा० १२९, मा० वि० ११९-१३०, त० वा० १३०-१३१
केचिन्मतोत्थापनं तत्समाधानञ्च त० वा० १३१
अपरे तु इत्यनेन पक्षान्तोत्थापनं तत्समाधानञ्च त० वा० १३१
केचिन्मतस्य पुनरुत्थापनं तत्समाधानञ्च त० वा० १३१
उदाहरणान्तरप्रदर्शनेन स्वमतोत्थापनम् त० वा० १३१
तन्त्रवार्तिककारमतम् त० वा० १३१

अय वेत्यनेन व्याख्यान्तराणामुदाहरणम् त० वा० १३२ अपराचार्यमतोत्थापनम् त० वा० १३२ कासाख्चिदर्थवादश्रुतीनां विधिक्षेण प्रतीतानामर्थवादत्वव्यवस्थापनम् न्या० सु० १३४ वार्तिकमतेन पौनरुक्त्यपरिहारः न्या० सु० १३५ यद्वेत्यनेनाक्षेपस्तत्परिहारश्च न्या० सु० १४० विधिक्षेण प्रतीतानामर्थवादश्रुतीनामर्थवादक्ष्पत्वेन प्रागाण्यव्यव स्थापनम् न्या० सु० १४०-१४१

## पूर्वोक्तपूर्वपक्षे युक्तिप्रदर्शनम्

888.

शा॰ मा॰ १४१, भा॰ वि॰ १४१-१४२, त॰ वा॰ १४२, न्या॰ सु॰ १४२, भा॰ प्र॰ १४२।

## प्रदिशतपूर्वपक्षयुक्तिखण्डनम्

887-884

शा॰ भा॰ १४२, भा॰ वि॰ १४३, त॰ वा॰ १४३-१४४, न्या॰ सु॰ १४४, भा॰ प्र॰ १४४-१४५ ।
विष्येकवाक्यत्वात् विधेयविषयप्रशंसयाऽर्यवादवाक्यसार्थक्यप्रदर्शनम् शा॰ भा॰ १४५, भा॰ वि॰ १४५-१४६, त॰ वा॰ १४६-१४७ । यत्तु इत्यनेन पक्षान्तरोत्थापनम् त॰ वा॰ १४७ विष्येकवाक्यत्वात् विधेयविषयप्रशंसाऽर्थवादवाव्यसार्थक्यप्रदर्शनम् न्या॰ सु॰ १४७, भा॰ प्र० १५०

१४५-१५०

## अर्थवादस्य विधित्वाभावे युक्त्यन्तरप्रदर्शन्म्

242-248

शा॰ भा॰ १५१, भा॰ वि॰ १५१, त॰ वा १५२, न्या॰ सु॰ १५२-१५३, भा• प्र० १५३-१५४।

## अर्थवादवाक्यस्य विधित्वाभावे युक्त्यन्तरप्रदर्शनम्

247-248

क्षा॰ भा॰ १५१, भा॰ वि॰ १५१, त॰ वा॰ १५२, न्या॰ सु॰ १५२-१५३, भा॰ प्र॰ १५३-१५४।

## अर्थवादवाक्यस्य विधित्वाभावे युक्त्यन्तरप्रदर्शनम्

848-840

शा॰ भा॰ १५४-१५५, भा॰ वि॰ १५५, ते॰ वा॰ १५५, न्या॰ सुं॰ १५६, भा॰ प्र॰ १५६-१५७।

## स्तुत्यर्थकार्थवादवाक्यानां स्वतन्त्रविधित्वे

१५७-१५८

वानयभेदे दोषापत्तिप्रदर्शनमधिकरणोपसंहारश्च । शा० भा० १५७ भा० वि० १५०, त० वा० १५७, न्या० सु० १५७-१५८, भा० प्र० १५८ । वानयभेदस्वरूपनिरूपणम् भा० प्र० १५८-१५९

इति द्वितीयमौदुम्बराधिकरणम्

## अथ तृतीयं हेतुविन्नगदाधिकरणम्

हेतुसदृशकथितवाक्यानामर्थवादत्वस्थापनार्थं पूर्वपक्षस्तत्समाधानञ्ज । १५९-१६७

शा० भा० १५९, भा० वि० १५९-१६० विभिन्नाभिशायप्रदर्शनपूर्वेकं पूर्वोक्तविषयविवेचनम्, त० वा० १६०-१६१, न्या० सु० १६१-१६६, भा० प्र० १६६-१६७।

## पूर्वोक्तश्रुतीनां युक्त्या समर्थनम्

१६७-१७१

शा॰ भा॰ १६७, भा॰ वि॰ १६७-१६९, त॰ वा॰ १६९, न्या॰ र्सु॰ १६९-१७०, भा॰ प्र॰ १६०-१७१, शा॰ भा॰ १७१, भा॰ वि॰ १७१, त॰ वा॰ १७१, न्या॰ सु॰ १७१, भा॰ प्र॰ १७१।

शूर्पश्रुतेरन्नसाधनत्वाभावे स्तुतित्वमनुचितिमितिपूर्वपक्षस्तिनिरासम्ब १७१-१७५ शा० भा० १७१-१७२, भा० वि० १७२, त० वा० १७३, न्या० मू० १७४-१७५, भा० प्र० ७७५।

## निगदाधिकरणसिद्धान्तप्रदर्शनम्

१७५-१७९

शा॰ भा॰ १७५, भा॰ वि॰ १७६, त॰ वा॰ १७७, न्या॰ सु॰ १७७-१७८, भा॰ प्र॰ १७८-१७९।

इति निगदाधिकरणम्

## अथ मन्त्राधिकरण्म्

मन्त्रार्थानामविवक्षितार्धमितिपूर्वपक्षः

868-208

शा॰ भा॰ १७९-१८१, भा॰ वि॰ १८२-१८७, त॰ वा॰ १८७-१९१, न्या॰ सु॰ १९१-१९९, भा॰ प्र॰ १९९-२०४।

अदृष्टार्थत्वसमर्थनेन प्रतीयमानार्थविवक्षितत्वसिद्धिः

२०४-२०९

शा॰ भा॰ २०४, भा॰ वि॰ २०४-२०६, त॰ वा॰२०६, न्या॰ सु॰ २०६-२०८, भा॰ प्र॰ २०८-२०९।

मन्त्रानर्थंकत्वपूर्वंपक्षनिरासः

२०९-२१०

शा॰ भा॰ २०९, भा॰ वि २०९, त॰ वा॰ २०९-२१०, भा॰ वि॰ २०९। न्यां० सु० २१०, भा॰ प्र॰ २१०।

आनर्थंक्यनिवारणे परिसंख्याप्रदर्शनम्

240-580

शा॰ मा॰ २१०-२११, मा॰ वि २११ अपूर्वनियमपरिसंख्याविधीनां निरूपणम् त० वा॰ २११-२१२, त॰ वा॰ २१२-२१३, न्या॰ सु॰ २१३-२१५, मा॰ प्र॰ २१५-२१६।

अर्थवादपरतया मन्त्राणां विविक्षितार्थंत्वसमर्थनम्

२१७-२२१

शा॰ भा॰ २१६, मा॰ वि॰ २१६-२१८, त॰ वा॰ २१८-२२०, न्या॰ सु॰ २२०-२२१, मा॰ प्र॰ २२१।

मन्त्राणां विवक्षितार्थत्वे उद्भावितदोषनिरासः

222-223

शा॰ भा॰ २२२, भा॰ वि॰ २२२, त॰ वा॰ २२२, न्या॰ सु॰ २२२, भा॰ प्र॰ २२२-२२३।

बुद्धशास्त्रोद्भावितविवक्षितार्थपक्षदोषनिरासः

२२३-२२४

शा॰ भा॰ २२३, भा॰ विं॰ २२३, त॰ वा॰ २२३, न्या॰ सु॰ २२३-२२४, भा॰ प्र॰ ५२४।

अविद्यमानवचनादितिदोषनिरासः

२२४-२२८

शा॰ भा॰ २२४, भा॰ वि॰ २२४-२२५, त॰ वा॰ २२५, न्या॰ सु॰ २२६, भा॰ प्र॰ २२६-२२८। गीणप्रयोगानमन्त्रार्थवरोधसमाधानम् २२८-२३१ शा॰ भा॰ २२८, भा॰ वि॰ २२८, त॰ वा॰ २२९, न्या॰ सु॰ २२९, भा० प्र० २२९-२३१। मन्त्राणां दुविज्ञेयत्वेनाविवक्षितार्थत्वनिरासः २३१-२३६ शां भां २३१, भां वि २३१-२३२, तं वा ६३२-२३४, न्या० सु० २३४-२३५, भा० प्र० २३५-२३६। अनित्यसंयोगादिति सूत्रोत्थापितपूर्वपक्षनिरासः 734-736 शा॰ भा॰ २३६, भा॰ वि॰ २३६-२३७, त॰ वा॰ २३७, न्या॰ सु॰ २३७, भा॰ प्र॰ २३७-२३८। मन्त्राणां विवक्षितार्थकत्रे युक्तिप्रदर्शनम् 736-739 शा० मा० २३८, भा० वि० २३८, त० वा० २३८, न्या० सु० २३८, भा० प्र० २३८-२३९। अविद्यामानवचनत्वादिति हेतुनोत्थापितापत्तीनामर्थवादपरतया समाधानम् २३९-२४१ शां भां २३९, भां वि २३९, तं वा २३९, न्या सु २४०, भा० प्र० २४१। मन्त्राणां विवक्षितार्थत्वसमर्थनम् 388-585 शा॰ भा॰ २४१, भा॰ वि॰ २४१, त॰ वा॰ २४२, न्या॰ सु॰

इति मन्त्राविकरणम्

### स्मृत्यधिकरणम्

स्मृतेः आचारस्य च प्रामाण्ये पूर्वपक्षः २४३-२५७ शा० गा० २४३, भा० वि० २४३, ता० वा० २४३-२४८, न्या० सु० २४८-२५१, भा० प्र० २५१-२५७।

२५८-२८०

स्मृत्याचारितद्धान्तपक्षव्यवस्था शा० मा० २५९, मा० वि० २५९, त० वा० २६५ केषाञ्चिच्छङ्का तत्समाधानञ्च त० वा० २५९-२६५ अलीकिकविषयाणां वेदमूलकत्वम् त० वा० २६७

२४२, भा० प्र० २४२।

शिक्षादीनां वेदमूलकत्वम् त० वा० २६७-२६८
स्मृत्याचारसिद्धान्तपक्षव्यवस्था न्या० सु० २६९-२७५
शिक्षाद्यञ्जनामुपयोगकथनम् न्या० सु० २७५-२७८
स्मृत्याचारसिद्धान्तपक्षव्यवस्था भा० प्र० २७८-२८०।

## श्रुतिविरुद्धस्मृत्याचारविषयाधिकरणम् (विरोधाधिकरणम् )

२८०-३१९

शा॰ मा॰ २८०-२८२, भा॰ वि॰ २५९ पृष्ठे द्रष्टव्यम् त० वा० २८२-२८७

तुल्यबलयोविकल्पशङ्कानिरासौ त० वा० २८२-२८७ अतुल्यबलयोविकल्पस्यान्याव्यत्वम् त० वा० २८७ विकल्पस्याध्दोषत्ववर्णनम् त० वा० २८७ वाक्यान्तरे दोषचतुष्ट्यस्योपपादनम् त० वा० २८७-२९६ स्पर्शनस्य बल्हृप्तं मूलं कल्प्यं स्मृतेरिति समाधानम् त० वा० २९६-२९७ विरोधाधिकरणम् न्या० सु० २९७-३१७, भा० प्र० ३१७-३१९ ।

## **औदम्ब**ऱीस्तम्भवेष्टनस्मृतिविश्लेषणम्

३१९-३४६

शां भां २१९, भां वि० ३१९-३२०, त० वा० ३२० अधिकरणान्तराशङ्का त० वा० ३२१ भाष्यकारीयाधिकरणाक्षेपः त० वा० ३२१ दीक्षितान्नभोजनविचारः त॰ वा० ३२३-३२६ अप्टाचत्वारिशदिति उदाहरणनिरासः त० वा० ३२६ प्रसङ्गाद् वादरायणमतस्य निर्देशः त० वा० ३२७ जैमिनिमतस्योपन्यासः त० वा० ३२७ वार्तिकमतेन सूत्रार्थवर्णनम् त० वा० ३२७ शाक्यादिवचसां श्रुतिस्मृतिविरुद्धत्ववर्णनम् त० वा० ३२९ हेतुदर्शनेन शाक्यमतिनरासः त० वा० ३३० **औद्रम्बरीस्तम्भवेष्टनस्मृतिविक्लेपणम् न्या० सु० ३३०-३३१** भाष्यकारीयाधिकरणाक्षेपः (वार्तिकमतेन प्रथमाधिकरणाश्यः) न्या॰ सु॰ ३३१-३४१ द्वितीयव्याख्यानम् (वार्तिकमतेन बाह्यमताप्रामाण्यम्) न्या० सु० ३४१-३४३ सौद्रम्बरीवेष्टनस्मृतिविवेचनम् भा० प्र० ३४३-३४४ तन्त्रवातिकमतविवरणम् भा० प्र० ३४४-३४६।

## **शिष्टाकोपाधिकरणम्**

स्मृतीनां श्रुतिविहितविषयाबाधे प्रामाण्यम्

384-348

शा० भा० ३४६, भा० वि० ३४७, त० वा० ३४७, प्रमाणक्षमेयवलावलविचारः त० वा० ३४८ स्मृतीनां कुत्राप्रामाण्यम्, कियदंशे चेति पूर्वपक्षः न्या० सु० ३४८-३५०, भा० प्र० ३५०-३५१

स्मृतीना कुत्राप्रामाण्यम्, कियदंशे चेति पूर्वपक्षः

348-344

शा॰ भा॰ ३५१, भा॰ वि॰ ३५१, त॰ वा॰ ३५१-३५२, व्या॰ सु॰ ३५२-३५४, भा॰ प्र॰ ३५४-३५५

पूर्वपक्षखण्डनपूर्वकं सिद्धान्तपक्षव्यवस्थापन्म्

३५५-४०३

शां भां ३५५-३५६, भां वि० ३५६-३५७, 340-346 कालस्याङ्गरवोपपादनम् त० वा० ३५८-३५९ विरोधाभावकथनम् त० वा० ३५९ भाष्योक्तोबाहरणाक्षेपः त० वा० ३५९-३६० वेदाविषद्धशावयवचसामप्रामाण्यनिरूपणम् त० वा० ३६०-३६२ सदाचारप्रामाण्याधिकरणम् त० वा० ३६२ अद्यतनानामाचारक्षेपः त० वा० ३६२-३६३ सिद्धान्तप्रदर्शनम् त० वा० ३६३-३६४ अन्योऽन्याश्रयत्वशङ्कानिरासौ त० वा० ३६४-३६५ आत्मतुष्टेधंमें प्रामाण्यसाधनम् त० वा० ३६५ व्यात्मतुष्टेः श्रामाण्योपसंहारः त० वा० ३६५-३६६ अनेवीर्द्ष्टान्तैरात्मतुष्टेः प्रामाण्यसमर्थनम् त० वा० ३६६ पूर्वपक्षे उदाहतानां क्रमेण परिहारवर्णनम् त॰ वा॰ ३६६-३६८ स्रानिषेधे उक्तस्यार्थस्य संक्षेपः त० वा० ३६९ लिङ्गोपन्यासः त० वा० ३६९ आधुनिकानामाक्षेपपरिहारोपपादनम् त० वा० ३६९-३७० वाह्मणराजन्यी वैश्यश्च न सुरां पिवेदित्यत्र पुंलिङ्गस्य विवक्षाऽस्ति न वेति विचारः त० वा० ३७०.३७१ विधिप्रतिषेवयोरत्यन्तभेद इतिवादिनां मतम् त० वा० ३७१ मतभेदेन पूर्वोक्तवाक्य।र्थवर्णनम् त० वा ०:३७१

ज्हेश्यिवशेषणस्याविवक्षोषपादनम् त० वा० ३७२-३७३
प्रकाराम्तरेणाधिकरणव्याख्यानम् (द्वितीयं वर्णकम्) त० वा० ३७३-३७५
तृतीयवर्णकरूपेणाधिकरणान्तरव्यवस्था त० वा० ३७५
शिष्टाकोपाधिकरणम् न्या० सु० ३७५-३८०
धर्मव्यतिक्रमवर्णनम् न्या० सु० ३८०-३८१
अञ्चतनानां धर्मव्यतिक्रमवर्णनम् पूर्वपक्षः न्या० सु० ३८१-३८२
सिद्धान्तवर्णनम् न्या० सु० ३८२-३९१
पुस्त्वस्य विवक्षेतिशङ्कासमाधानं न्या० सु० ३९१-३९२
सर्वत्र लिङः प्रवर्तकतावाचित्वमतोपन्यासः न्या० सु० ३९२-३९८
शास्त्रप्रसिद्धपदार्थप्रामाण्याधिकरणम् न्या० सु० ३७५-३९८
शिष्टाकोपाधिकरणम् भा० प्र० ३९९-४०३

## बवराधिकर्णम् ( आर्यम्लेच्छवलाबलविचारः )

४०३-४१६

शा॰ भा॰ ४०३, भा॰ वि॰ ४०४, त॰ वा॰ ४०४ ४०५, ( पूर्व-पक्षः ) न्या॰ सु॰ ४०५-४१३, (सिद्धान्तः ) न्या॰ सु॰ ४१३-४१५, भा॰ प्र॰ ४१६।

#### बवराधिकरणम्

४१६-४३०

शा॰ मा॰ ४१६, मा॰ वि॰ ४१७, त० वा॰ ४१८-४१९
पीत्विधकरणम् (पूर्वपक्षः) त० वा॰ ४१९-४२०
वार्तिकमतेन पीलुवर्णकम् त० वा॰ ४२०
(स्मृत्याचारिवरोधे बलाबलिन्तनम्)
समा विप्रतिपत्तिरिति सूत्रयोजना त० वा॰ ४२०
तेष्वदर्शनादिति सूत्रयोजना त० वा॰ ४२१
सिद्धान्तः त० वा॰ ४२१
यज्ञो वै देवेभ्योऽद्यो भूत्वाऽपाक्रामत्सोऽपः प्राविधत् (पूर्वपक्षः)
बलाबलपूर्वपक्षः त० वा॰ ४२२
आर्यम्लेष्छयोर्बलाबलिवचारसिद्धान्तः (बलाबले सिद्धान्तः)
यववराहाधिकरणम् ४२३-४२४
यववराहाधिकरणम् (पिकनेमाधिकरणम्) न्या॰ सु॰ ४२५-४२९
भा॰ प्र० ४२९-४३०

विकनेमाधिकरणम् (सिद्धान्तः)

४३१-४५२

शा॰ भा॰ ४३१, भा॰ वि॰ ४३१-४३३, त॰ वा॰ ४३३-४३७, -

## कल्पसूत्रधिकरणम् (पूर्वपक्षः)

847-866

शा० भा० ४५२, भा० वि० ४५२-४५३, त० वा० ४५३ कल्पसूत्रयोभेंदवर्णनम् त० वा० ४५३-४५६ उक्तार्थे सूत्रकारवचनम् त० वा० ४५६ उक्तदाढ्यिय कात्यायनवचनोपन्यासः त० वा० ४५६-४५९ शाक्ष्यप्रन्थानां वेदवत्स्वातक्त्र्येण प्रामाण्यमिति पूर्वपक्षः त० वा० ४५९, न्या० सु० ४५९-४६६, भा० प्र० ४६६।

#### सिद्धान्तपक्षः

४६६-४७३

शा० भा० ४६६, भा० वि० ४६७, त० वा० ४६७-४६९, ऋग्वेदस्यापौरुषयत्वे युक्तिः त० वा० ४६९-४७० यजुर्वेस्यापौरुषेयत्वे हेतुः ता० वा० ४७० सामवेदेष्वियं युक्तिः त० वा० ४७० ४७१ असिन्यमादित्यस्य त्रेधा व्याख्यानम् त० वा० ४७१ कल्पसूत्राणां स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यनिरासः त० वा० ४७१-४७२ सिद्धान्तपक्षः न्या० सु० ४७२, भा प्र० ४७२-४७३।

## कल्पसूत्राणामपौरुषेयत्वनिरासः

४७३-४८०

शा॰ भा॰ ४७३, भा॰ वि॰ ४७३-४७४, त॰ वा॰ ४७४-४७६, न्या॰ सु॰ ४७७-३७९, भा॰ वि॰ ४७८-४८०।

## कल्पसूत्राधिकरणोपसंहारः

820-822

शा॰ भा॰ ४८०, भा॰ वि॰ ४८०, त॰ वा॰ ४८०-४८१, भा॰ प्र॰ ४८१-४८२।

## होलाकाधिकरणम्

४८२-४८६

देशाचारविषषे प्रामाण्यार्थंमधिकरणावतारणाविषये पूर्वपक्षः शा॰ मा॰ ४८२ मा॰ वि॰ ४८२, त॰ वा॰ ४८३-४८४, भा॰ प्र॰ ४८४-४८६।

## होलाकाधिकरणसिद्धान्तपक्षः

४८६-४९१

चा॰ भा॰ ४८६, भा॰ वि॰ ४८६-४८७, त॰ वा॰ ४८७-४८८ कस्यिचन्मतस्योपन्यासः, तिन्नराकरणम् त० वा॰ ४८८-४९० होलाकाधिकरणसिद्धान्तपक्षः भा॰ प्र॰ ४९०-४९१ । होलाकाधिकरणप्रसङ्गे शिखाकर्मव्यवस्था

शा॰ भा॰ ४९१, भा॰ वि॰ ४९१ त॰ वा॰ ४९१-४९२, भा॰ प्र॰ ४९२।

होलाकादिकर्मणः न देशविशेषसम्बद्धत्वम्

शा॰ भा॰ ४९२-४९३, भा॰ वि॰ ४९३, त॰ वा॰ ४९३-४९४, भा॰ प्र॰ ४९४-४९५।

देशविशेषसम्बद्धत्वेऽपि देशसंयोगादाख्याप्रतिपादनम्

शा॰ भा॰ ४९५, भा॰ वि॰ ४९५-४९६, त० वा॰ ४९६, न्या॰ सु॰ ४९६, भा॰ प्र॰ ४९६-४९७। देशविशेषसम्बद्धत्वशङ्कानिराकृतिः शा॰ भा॰ ४९७, भा॰ वि॰ ४९७, त॰ वा॰ ४९७-४९८, न्या॰ सु॰ ४९८, भा॰ प्र॰ ४९८-४९९, शा॰ भा॰ ४९९, भा॰ वि॰ ४९९ माध्यमते दूषणम् त० वा॰ ४९९ देशविशेषसम्बद्धशङ्कानिराकृतिः न्या॰ सु॰ ५००,

होलाकादीनां देशविशेषसम्बद्धत्वे पूर्वपक्षः

चा० भा० ५०२, भा० वि० ५०२, त० वा० ५०२, न्या० सु० ५०२, भा० प्र० ५०२।

सिद्धान्तपक्षः

शा॰ भा॰ ५०३, भा॰ वि॰ ५०३, त॰ वा॰ ५०३, न्या॰ सु० ५०३-५०४, भा॰ प्र॰ ५०४-५०५।

व्याकरणाधिकरणम्

सर्वेषां शब्दानां साधुत्वमिति पूर्वपक्षः शा० भा० ५०५, भा० वि० ५०५-५०६, त० वा० ५०६-५०८ कात्यायनकितिकावलम्बनेन शङ्का त० वा० ५०८-५०९ नियमापूर्वस्य निरासः त० वा० ५०९-५१० वेदवत् स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यनिरासः त० वा० ५१० व्याकरणस्मृतेः धर्मशास्त्रैस्तुत्यस्वम् त० वा० ५१०

४९१-४९२

४९२-४९५

४९५-४९७

४२७-५०१

.

403

५०३-५०५

५०५-७२०

सूत्रवातिकभाष्यकाराणां प्रयोजनविगानेनाप्रामाण्यम् त० वा॰ ५१०-५११

ज्ञानप्रयोगयोरन्योऽन्यतरस्यानुनिष्पादितत्वेन उपसंहारः त० वा० ५११

व्यवहारनित्यतया कण्ठस्थनित्यतया वेदस्य नित्यत्वनिरासः त॰ वा॰ ५११-५१२

पातस्रलभाष्यानुसारेणाशस्त्रानिरासी त० वा० ५१२-५१३ कल्पसूत्रकारादोनाभपशब्दप्रयोगवर्णनम् त० वा० ५१३-५१४ इतिहासपुराणयोरपशब्दवर्णनम् त० वा० ५१४ वेदेऽपि अपशब्दप्रयोगवर्णनम् त० वा० ५१४ व्याकरणसूत्रवात्तिकभाष्येषु अपशब्दवर्णनम् त० वा० ५१५-५१६ अन्यसिद्धवेदरक्षादिप्रयोजनितराकरणम् त० वा० ५१७ वेदरक्षाया इहाव्याधिभिरेव सम्भवात् व्याकरणस्य नैष्फल्यम् त० वा० ५१७-५१८

काव्यप्रयोगनियमोत्पत्त्यशास्त्रात्वाच्च व्याकरणस्य वैयध्यम् त॰ वा॰ ५१८

ऊहस्याप्यन्यतस्मिद्धत्याद् व्याकरणस्यानुपयोगः त० वा० , ५१८-५१९

मन्त्रेषु व्याकरणेनेहकरणमशक्यिमत्यत्र प्रमाणोपन्यासः त० था० ५१९

प्रयोजनवत्त्वे प्रमाणत्वेनोपन्यस्तस्थागमस्य निरासः त्० वा० ५१९-५२०

वेशगमशिक्षासङ्गपरत्वेन द्वितीयं व्याख्यानम् त० वा० ५२०-५२१ प्रातिशाख्यपरत्वेन तृतीयं व्याख्यानम् त० वा० ५२१ व्याकरणस्य प्रयोगशास्त्रत्वमाशङ्कानिरासौ त० वा० ५२१ व्याकरणस्य शब्दापशब्दज्ञानं प्रयोजनिमत्यस्य निरासः त० वा० ५२१ ५२१

गौरवस्यैवोपचारेण लाघवकथनिमिति उपहासकथनम् त॰ वा॰ ५२१ भर्तृहरिणा वाक्यपदीयेऽभिहितस्यार्थस्य निरासः त० वा॰ ५२१-५२२

पञ्चमस्यासन्देहप्रयोजनस्य निरासः त० वा० ५२२ वेदविषद्धार्थे व्याकरणस्याप्रामाण्यमिति प्रतिपादनम् त० वा० ५२२-५२३ वानयार्थनिर्णयेऽपि व्याकरणस्यानुपयोगवर्णनम् त० वा० ५२३ व्याक्यानादेव सन्देहनिवृत्तेः नहि सन्देहादवेदनिरूपणम् त० वा० ५२३

स्वरादर्थनिश्चयस्य निरासः त० वा० ५२३-५२४ आनुषिङ्गिकाणां त्रयोदशानां प्रयोजनानां निरासः त० वा० ५२४-५२७

लक्षणं प्रवर्त्यमिति भाष्योक्तस्य अर्थस्य निरासः त० वा० ५२७-५२८ दृष्टर्थेषु शब्देषु अदृष्टार्थनियमस्यासंभवोपपादनम् त० वा० ५२८-५२९

स्फोटपक्षे संस्कारानुपपित्तवर्णनम् त० वा० ५२९-५३१ ब्याकरणिकरणे पूर्वपक्षः त० वा० न्या० सु० ५३१-५७०, भा० प्र० ५७०-५७१।

#### व्याकरणाधिकरणे सिद्धान्तपक्षः

त्त वा० ५९४-५९५

शा॰ भा॰ ५७१, भा॰ वि॰ ५७१-५७२, त॰ वा॰ ५७२-५७४, न्या॰ सु॰ ५७४-५७६, भा॰ प्र॰ ५७६-५८०।

#### **आशङ्कानिरासी**

शा॰ भा॰ ५८०, भा॰ वि॰ ५८०-५८१, त॰ वा॰ ५८१-५८२, म्या० सु० ५८२.५८३, भा० प्र० ५८३-५८४। शा• भा० ५=४, भा० वि० ५८४-५८५, शा० भा० ५८५ भाव विव ५८५-५८६, बाव भाव ५८६, भाव विव ५८६, त० वा० ५८६-५८९ । साधुनियमप्रयोगनियमयोरम्युपगमे पूर्वोक्तदोषपरिहारः त॰ वा॰ ५८९ विधिनिषेधतया स्वरूपप्रतिपादनपरस्यादिशास्त्रत्वम् त० वा० 468-480 अर्थापत्याऽपि साधुत्वसमर्थनम् त० वा० ५९०.५९३ नियमापूर्वस्याश्रयनिरूपणम् त० वा० ५९३ तत्रैव दृष्टान्तप्रदर्शनम् त • वा ० ५९२-५९३ शास्त्रशब्दस्य रूढ्या योगेन च व्याकरणस्य ग्रहणम् त० वा ५९३-५९४ सदृष्टान्तं व्याकरणस्य शास्त्रत्वनिषेषे परिहारकथनम् त० वा० ५९४ च्याकरणस्य स्मृतिभिर्वेषम्येऽपि वेदमूलत्वेन व्याकरणान्तरेण साम्यम्

५७१-५८०

460-468

सूत्रवार्तिकभाष्याकाराणां विगानस्य परिहारः त० वा० ५९५ सूत्रप्रत्याख्यानस्य समाधानम् त० वा० ५९५ सत्यं यूयादित्यस्य स्मृतिविहितस्य सत्यद्वयस्य निर्वचनम् त० वा० ५९५

साधुनियमप्रयोगनियमार्थाय श्याकरणम् त० वा० ५९६ वार्तिक्याष्यकारयोः परिहारं कृत्वा चिन्तान्यायेन आत्मज्ञानस्याभ्युदयनिः श्रेयसफलकत्वेन अप्रकरणस्यत्वे-नार्थवादस्यमिति वर्णनम् त० वा० ५९६-५९७ आदिमद्वयाकरणस्यानादिविविमूलकत्वं व्यवहारनित्यतामादायो-पपत्तिः त० वा० ५९७-५९८

व्याकरणाधिकरणसिद्धान्तपक्षः न्या० सु० ५९८-६१५ भाग प्रग ६१५-६१६

आकृत्यघिकरणे पूर्वपक्षः शा० भा० ६१६-६१९, भा० वि० ६१९-६२३

लोकवेदाधिकरणम् त० था॰ ६२३-६२५ आकृत्यधिकरणे पूर्वपक्षः त० वा० ६२५ वातिकमतम् त० वा० ६२६-६२७ भाष्योक्तपक्षद्वयस्य समर्थनम् त० वा॰ ६२७ पुनरुक्तिसमाधानं त॰ वा० ६२७ संस्थानाकृत्योभेंदप्रतिपादनम् ६२७

शब्दान्तरादिभिः पड्भिः प्रमाणैः कर्मभेदः त० वा० ६२७-६२८

तार्किक जैमिनिमतयो रुपन्यासः त० वा० ६२८

तन्निरासः त० वा० ६२८-६२९ अत्र शङ्कासमाधाने त० वा० ६२९ स्वमतोपन्यासः त० वा० ६२९-६३०

भर्तृहरिणा वाक्यपदीयेऽभिहितस्यार्थस्यानुवादः त० वा० ६३०

तित्ररासः त० वा० ६३०-६३२

वक्ष्यमाणेन निरासहेतुना अस्य पक्षस्य निराकरणम् त० वा॰ ६३२ हरिणोक्तस्य दृष्टान्तस्य प्रतिक्षेपः त० वा ६३२-६३३

अपूर्वदेवतास्वर्गादिशब्दानामधान्तरपरत्वम्, न सत्तावाचित्विमत्यु-पपादनम् त० वा० ६३३

संशयस्योपसंहारः त० वा० ६३३-६३५

पूर्वपक्षः न्या मु ६३५-६५६

आकृतिशक्तयधिकरणम् भा० प्र० ६५६-६६०

शङ्कानिरासौ शा० भा० ६६०, भा० वि० ६**६०-६६१** त० वा० ६६१, न्या० सु० ६६१-६६३, भा० प्र० ६६२-६६४ सिद्धान्तपक्षः शा० भा० ६६४-६६७, भा० वि० ६६७-६७२ त० वा० ६७२-६७४

परमतेनाधिकरणं व्याख्याय स्वमतेन नामाख्यातयोरर्थनिर्णयः इति

निरूपणम् त० वा० ६०४ आख्यातार्थविचारस्य भावार्थाविकरणे क्रुतत्वात् अत्र प्रकृत्यर्थविचारः त० वा० ६७४

अत्र सिद्धस्यैव तत्र व्यवहारो भाष्यकृतः त० वा० ६७४-६७५ अपूर्वं कस्मादिति प्रधानविचारे न पुनरुक्तिशङ्का त० वा० ६७५ संगतिसंशययोष्ठपपादनम् त० वा० ६७५ वाकृतिपक्षेऽपि क्रियाया उपपत्तिवर्णकि.मादायैव वाच्येति फळवैफल्याभावशङ्कासमाधाने त० वा० ६७५ ६७६ आकृतिशब्दार्थं इत्यत्र हेतूपन्यासार्थमिति कथनम् त० वा० ६७६ अाकृतिशब्दार्थंत्वं पूर्वसिद्धं व्यक्तेविच्यावाच्यत्विचिता

शन्दिनित्यत्वाधिकरणे लौकिकशब्दानामभेदो विचारितः, अव लौकिकानां वैदिकानां शब्दानां भेदाभेदविचार इति प्रकारान्तरम त० वा० ६७७

लौकिकवैदिकानां शब्दानामर्थभेदाभेदविचारः त० वा० ६७७ पूर्वपक्षः त० वा० ६७७-६७८

भेदपक्षे हेत्वन्तरोपन्यासः त॰ वा॰ ६७८ ६७९

सिद्धान्तः त॰ वा० ६७९-६८०

त॰ वा॰ ६७६

पक्षाणामानन्त्येऽपि भाष्यमतेन पक्षचतुष्टयोपपादनम् त० वा० ६८०-६८१

पूर्वपक्षः त॰ वा॰ ६८२-६८३ सिद्धान्तः त॰ वा॰ ६८३-६८४

सामान्यस्य बाच्यत्वसमर्थनम् त० वा० ६८४ व्यक्तिविच्यत्वेऽनुपपत्तिप्रदर्शनम् त० वा० ६८४ समुदायस्य वाच्यत्वनिरासः त० वा० ६८५ एतावता वातिकेन व्यक्तिसमुदायपक्षौ दूषयित्वा

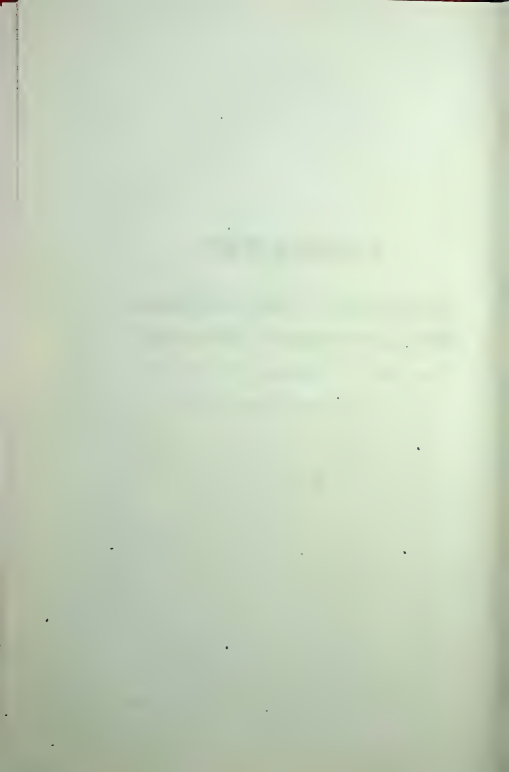
जातिपक्षः समर्थितः अपरभाष्यन्याख्यायाम् त० वा० ६८५-६८८ सिद्धान्तपक्षः त० वा० ६८८, न्या० सू० ६८८-७११, भा० प्र० ७११-७१६

मीमांसादर्शनस्थरलोकानां सूची मीमांसादर्शनस्थराब्द सूची ७२१-७४१ ७४२-७४**६** 

# मीमांसादर्शनम्

[ भावप्रकाशिकाभावार्थोपबृहित-भाष्यविवरण-न्यायसुधाव्याख्योपेत-तन्त्रव।र्त्तिकव्याख्यान-सनाथीकृत-शाबरभाष्यसहितं जैमिनि-प्रणीतं मीमांसादर्शनम् ]

प्रथमो भागः



## मीमांसादर्शनम्

## प्रथमाध्याये द्वितीयः पादः

आम्नायस्य क्रियार्थत्वादानर्थक्यमतदर्थानां तस्माद-नित्यमुच्यते ॥ १.२.१ ॥ [पू०]

#### शाबरभाष्यम्

'सोऽरोदोद्यदरोदोत्तद्रुद्धस्य रद्धत्वम् । प्रजापितरात्मनो वपामुदिक्खदत् । देवा वै देवयजनमध्यवसाय दिशो न प्राजानन् देवा देवयजनमध्यवसाय दिशो न प्राजानन् देवा देवयजनमध्यवसाय दिशो न प्राजानन् देवा वेति समामनातारः समामनित वाक्यानि । तानि कि कि कि कि प्रामित्ते, उत नेति भवति विचारणा । तदिभिधीयते । किया कथमनुष्ठीयेतेति हि तां विदितं समामनातारो वाक्यानि समामनित । तद्यानि वाक्यानि क्रियां नावगमयन्ति, क्रियासम्बद्धं वा कि क्रियं, एवमेव भूतमर्थमन्वाचक्षते रुदितवान्त्रद्रो, वपामुच्चिषेद प्रजापितः, देवा वै दिशो न प्रजित्तर इत्येवं जातीयकानि, तानि कं धमं प्रमिमीरन् ? अथोच्येत—अध्याहारेण वा विपरिणामेन वा, व्यवहितकल्पनया वा, व्यवधारणकल्पनया वा, गुणकल्पनया वा कि क्षिद्धय्यः कल्पियव्यत इति, स कल्प्यमानः कः कल्पेत ? रुद्धः किल रुरोद अतोऽन्येनापि रोदितव्यम् । उच्चिखदात्मनो वपा प्रजापतिरतोऽन्योऽप्युत्स्विदेदात्मनो वपाम् । देवा वै वेवयजनकाले दिशो न प्रजातवन्तः, अतोऽन्योऽपि विशो न प्रजानीयादिति ।

तच्चाश्यम् । इष्टिवियोगेन , अभिघातेन वा यद् बाष्पिनमींचनम्, तद्रोदन-मित्युच्यते । न च तदिच्छातो भवति । न च कश्चिदात्मनो वपामृत्विद्यः, तामग्नौ प्रहृत्य तत उत्थितेन तूपरेण पशुना यष्टुं शक्नुयात् । न च देव-यजनाध्यवसानकाले केचिद् दिशो मुह्येषुः । अत एषामानथंक्यम् । तस्मादेवं जातीयकानि वाक्यान्यनित्यानीत्युच्यन्ते । यद्यपि च नित्यानि, तथाऽपि न नित्यमथं कुर्वन्तीति । स एष वाक्यैकदेशस्याऽऽक्षेपो न कृत्स्नस्य वाक्यस्य । नन्वेकदेशाद्विना साकाङ्काः पदसमूहो न पर्याप्तः स्वस्मै प्रयोजनाय । अत आक्षिप्त एवेति । नैवम् । भवति हि कश्चित्पदसमूहो योऽर्थवादेभ्यो विनाऽपि विद्याति किञ्चिद्यंम् । यानि पुनस्तैः सह संयुज्यार्थान्तरे वर्तन्ते, तान्येक-देशाक्षेपेणाऽऽक्षिप्यन्ते ॥ १ ॥

१. तै॰ सं॰ १-५-१। २. तै॰ सं॰ २-१-१। ३. तै॰ सं॰ ६-१-५। ४. अनुष्ठेयेति वृदि॰ पु॰। ५. अ इष्टिक्योगादिना।

#### भाष्यविवरणम्

यस्मादाविरभूद्विश्वं यत्र च प्रविलीयते । तत्स्वतः सिंचदानन्दं नमस्यामः परं महः ॥ १ ॥ प्रणमामि गणेशानं देवीं वाचं तथा गुरून् । यत्कृपालोकनादेव मनो मे शुद्धतामगात् ॥ २ ॥ श्रीमच्छाबरभाष्यस्य मया शिष्यहितैषिणा । कुमारिलोक्तभावस्य क्रियते विवृतिर्मया ॥ ३ ॥

अस्याधिकरणस्य विषयमाह—सोरोदीदित्यादिना । सङ्गतयस्त्वेवंद्रष्टव्याः—अथातो धर्मंजिज्ञासेति प्रमाणादिभिः धर्मे जिज्ञास्यतया प्रतिज्ञाते किं तत्र प्रमाणमित्यपेक्षायां प्रथमेऽध्याये प्रमाणं निरूप्यते, तेनार्थवादादिप्रामाण्यनिरूप-णस्यापि धर्मप्रमाणविचारत्वादस्त्यध्यायसङ्गतिः, पादसङ्गतिस्तु प्रथमे सूत्रे समस्तस्य वेदस्य विवक्षितार्थंतया प्रामाण्यप्रतिज्ञायां सत्यामि अर्थवादादि-प्रायाण्यस्य विधिप्रामाण्याधोनत्वात् विधिभागस्यैव धर्मे प्रामाण्यं प्रतिज्ञाय प्रसाधितं प्रथमे पादे, अधुना धर्मप्रमितावर्थवादादोनामुपयोगतद्विशेषाभावेना-प्रामाण्यमाशङ्क्षय, तत्प्रतिपादनेन प्रामाण्यं प्रतिपादत्व इत्येवं मन्तव्याः ।

यद्वोत्तरसूत्रसन्दर्भपर्यालोचनया चोदनाशब्दस्य वेदमात्रपरत्वावगमात् समस्तस्यैव वेदस्य धर्मे प्रामाण्यं चोदनासूत्रे प्रतिज्ञातम् । तच्च परतः प्रामाण्या-दिनिषेचेन समस्तस्य विध्याद्यात्मनो वेदस्यापातप्रतिपन्नैकवाक्यताबलेना-विवेचितावान्तरव्यापारं सामान्यतः प्रतिपादितम्, सम्प्रत्यर्थवादादोनामुपयोग-मात्राभावेन प्रातिस्विकोपयोगागावेन चाक्रियार्थत्वादाक्षिप्योपयोगतद्विविशेष-प्रतिपादनेन समाधीयत इति ।

वेदाधिकरणसङ्गितिस्तु चोदनानां प्रामाण्ये पदपदार्थसंवन्धोत्पत्तिकत्वादिभिः प्रितिपादितेऽनन्तराधिकरणेन वेदपौरुषेयतया तदवयवानां तासां पौरुषेयत्वेना प्रामाण्यमाशङ्क्ष्य, वेदापौरुषेयत्वप्रतिपादनेन चोदनानामि तथात्वेन प्रामाण्ये प्रतिपादिते वेदावयवत्वेन धर्मप्रमाणतया बुद्धिसमारूढानामर्थवादादीनां तत्र प्रामाण्यमस्ति न वेति विचार्यते इति । अत्र चाद्येऽधिकरणे सर्वेषामेवार्थवादमन्त्र-नामधेयानामिक्रयार्थत्वेनानर्थक्यमाशङ्क्याध्ययनविधिपरिग्रहाविशेषात् सामान्यतः क्रियार्थत्वं विधिना त्वेकवाक्यत्वात् इति सूत्रावयवेन प्रतिपाद्य, विशेषतोऽर्थवादानां द्वारविशेषाभावेनािक्रयार्थत्वमाशङ्क्य द्वारविशेषः प्रतिपादते । न चैवं सत्यर्थवादमात्रोदाहरणासंभवः सामान्यविनियोगप्रतिपादन-दशाया मन्त्रनामधेययोरुपलक्षणत्वात् विशेषविनियोगप्रतिपादनािभप्रायेण च तावन्मात्रोदाहरणं मन्त्रापेक्षया च प्रवृत्त्यङ्गत्वेन पदैकवाक्यत्वेन चार्थवादानां तावन्मात्रोदाहरणं मन्त्रापेक्षया च प्रवृत्त्यङ्गत्वेन पदैकवाक्यत्वेन चार्थवादानां

विधिसिन्नधानादर्थवादाधिकरणप्राथम्यम् । चिन्ताप्रयोजनं त्वर्थवादानां धर्म-प्रमित्युपयोगितया प्रामाण्यसिद्धिरिति ।

अध्ययनिविधिपरिग्रहात् अक्रियार्थंत्वाच्च संशयमाह्—तानीति—कश्चिविति । यथाश्रुतशब्दप्रतिपादितं स्वार्थपर्यवसानानुपपत्तिकल्पितचोदनाप्रमाणकं
वा स्वसन्निधिपिठतिविधिप्रमाणकं वेत्यर्थंः । धर्ममित्यधर्मस्याप्युपलच्चणम्,
तत्तस्यां विचारणायाम् अभिघोयते पूर्वपक्षः अक्रियार्थत्वेनानर्थंक्ये साघनीये
हेतोरन्यथासिद्धिनिरासाय सूत्रकृताम्नायस्य क्रियार्थत्वादित्युक्तम्, तस्यान्यथासिद्धि परिहरन् पूर्वपक्षमाह—क्रियेत्यादिना । क्रिया=प्रवृत्तिनवृत्तिलच्चणार्थभावना, सा कथम्, केन प्रकारेणानुष्टेयेत्यपेक्षायां तत्प्रतिपत्तिद्धारेण तद्गतेष्टानिष्टसाधनत्वप्रतिपत्तये वाक्यानि समामनन्तीत्यर्थः, क्रियाबोधनव्यापारेण वेदस्य
धर्माधर्मयोः प्रामाण्यमिति प्रतिपादितम्, चोदनालक्षणो धर्मं इत्यादिनेत्याशयः ।
ततः किमित्यपेक्षायां स्वशक्त्यवगत्तधर्मप्रामाण्यं तावन्न संभवतोत्यानर्थक्यमतदर्थानामिति सूत्रांशं योजयन्नाह—तद्यानीति । तत्तथासत्येवंजातीयकानि यानि
क्रियाभावं गमयन्ति, तानि न कञ्चिद्धर्मं प्रमिमोरिन्नत्यन्वयः ।

ननु क्रियाप्रातिपदिकत्वाभावेऽपि यथा साध्यसावनेतिकर्तंव्यताप्रतिपादकानां प्रामाण्यम् । तद्वत्कि न स्यात् अत आह्—क्रियासम्बद्धमिति । किं तर्हि
तान्यवगमयन्ति इत्यत्र आह्—एविमिति । एविमित्युक्तं दर्शयति—रोदितवानिति । एवमर्थवादानां श्रुत्या क्रियार्थत्वाभावेन धर्मप्रामाण्ये निरस्ते, वृत्त्यन्तरमाश्रित्य क्रियार्थत्वं चोदयति—अथेति । कश्चित् क्रियार्छपः साक्षित्व्यार्थत्वाभावेनानर्थव्यकल्पनात् कथित्रत् क्रियार्थत्वेन धर्माधर्मप्रामाण्यकल्पनं वरम्,
अन्यथाध्ययनविधिविरोधादिति भावः । वृत्त्यन्तराणामत्यन्तासंभवेनाध्याहारपक्षमाश्रित्य समाधत्ते—स कल्प्यमान इति । यद्यप्युपादानवद्वपेक्षाया अपि
प्रमाणफळत्वेनाध्ययनविधेस्तद्विषयतयाप्युपपत्तेः न विधिकल्पकत्वं तथाभ्युपेत्योच्यत इति सूचित्तं कल्प्यमान इत्युक्तम् । अतीते रुद्ररोदनादौ प्रमाणान्तराभा सत्यत्विनश्चयात् तद्द्वारेणापि न विधिकल्पनेति किळकारः ।

दिशो न ज्ञातवन्तः—दिङ्मूढा आसन्। दिशो न प्रजानीयादिति दिक्षु
मुद्धोदिति यावत्। एवमध्याहारेण विधिकल्पनाप्रकारमनूद्य दूषयित—तच्चेति।
कल्पनं तच्छब्दार्थः। कुत इत्याशङ्क्य कल्प्यमानार्थस्येच्छानधीनतया दुरनुष्ठांनत्वेन दृष्टविरुद्धत्वादित्याह —इष्टेत्यादिना। अभिधातः—दण्डप्रहारादिः।

न चेष्टवियोजनादिद्वारापि तत्कतुँ शन्यम्, तत्रापोच्छाया असंभवात्, मङ्गलाचरणशोलतावादिशास्त्रविरोधाच्चेति भावः। वपोत्खननस्यापि इच्छा-संभवेन वाक्यशेषोक्ततूपरयागानुष्ठानासंभवेन च।शक्यानुष्ठानत्वेन दृष्टविरुद्ध- त्वादात्मरक्षणकर्तव्यताप्रतिपादकशास्त्रविरोधाच्च न विधानिमत्याह्—न होति—दिङ्मोहस्य चापुन्तन्त्रत्वेन दृष्टविरुद्धत्वात् 'प्राङ्मुखोऽन्नानि भुङ्गोत' इत्यादिशास्त्रविरोधाच्च न कर्तव्यमित्याह—न चेति ।

ननु माभूद्विधिकल्पना स्वार्थंपर्यंवसानमेवैषामस्तु, अथ वा कि विधिकल्पनया प्रामाण्याभ्युपगमेन प्राशस्त्यादिलचणाद्वारेण स्वसन्निहित्तविध्येकपाक्यत्या धर्मप्रामाण्योपपत्तेरिति शङ्कां परिहरन्नुपसंहरित अत इति । अतः क्रिया-बोधनद्वारेण धर्माधर्मप्रमापकत्वाभावादेषामर्थंवादानामानर्थंक्यं निष्प्रयोजनत्व-मेव युक्तमित्यर्थः ।

अयं भावः प्रयोजनवदर्थंपर्यवसायित्वमध्ययनिविधिपर्यालोचनया वेदमात्रस्य भवताभ्युपगतमेव ! न चार्थवादानां स्वार्थपर्यवसायिनां तद्युज्यते, तत्व्रतीत्या प्रयोजनादर्शनात् । अतः प्राशस्त्यादिद्वारा विध्येकवाक्यत्वमेवैषां प्रामाण्य-प्रयोजकमाश्रयितव्यम् न च तत्र प्रमाणमस्ति, न च प्राशस्त्यादिणक्षणैवैक-वाक्यत्वे प्रमाणम् सर्वत्रैकवाक्यताधीनत्वाल्लक्षणायाः तस्या अपि तदधीनत्वे परस्पराश्रयदोषप्रसङ्गात् । न च प्रयोजनवदर्शाववोधपरत्वं वेदस्य प्रतिपाद-यन्नध्ययनविधिरेवैकवाक्यत्वे प्रमाणमिति वाच्यम् । अध्ययनविधेरर्थवादशक्य-नुसारित्वेन तदवगमितस्यैव विशिष्टस्यार्थस्योपेक्षादिफलवत्त्वकल्पनायामेव तस्य सामर्थ्यादिति आनर्थक्यप्रतिपादनफलत्या सूत्रशेषं व्याचष्टे—तस्मादिति ।

नन्वर्थवादेष्वप्यपौरुषेयत्वादिनित्यत्वहेतुसाम्यात् कथमनित्यत्वव्यपदेशः तत्राह—यद्यपोति । तथापि नित्यानां चोदनानां यत्कार्यं धर्माधर्मप्रमितिलक्षणम्, तन्न कुर्वन्तीति कृत्वा नित्या नित्यविलक्षणानि अप्रमाणानीत्युच्येरन्नित्यर्थः । अन्यैर्वृत्तिकारेरिदं सूत्रं सर्ववेदप्रामाण्याक्षेपार्थं व्याख्यातम् ।

अर्थवादाप्रामाण्ये हि स्तुर्तिनिन्दादिलक्षणेतिकर्तव्यतांशाभावेन शब्दभावना-संभवात् चोदनाप्रामाण्यस्याक्षित्रत्वं स्यादिति तां निराकरोति—स एष इति । वाक्यस्यैकदेशो वाक्यैकदेशः, विध्युद्देशातिरिक्तस्य वेदभागस्येति यावत् । अर्थवादादीनामविशेषेण धर्मं प्रत्यनुपयोगस्यापि पूर्वपक्षणोऽभिमतत्वम् ।

न चेह वाक्यभेदमङ्गीकृत्य पूर्वपक्षप्रतिपादनात् एकवाक्यत्वासंभवेन वाययैकदेशत्वासंभवः, सिद्धान्त्यभिमतैकवाक्यत्वमाश्रित्यैकदेशत्वोक्त्यविरोधात्।

यद्वा ऋय्योः, गौरियं हि सम्पन्नबहुक्षीरेत्यादौ कारकपदानामिव स्तावक-पदानामप्येकवाक्यत्वदर्शनात्, वेदेऽप्येकवाक्यत्वसंभवमाश्रित्य तस्य वेदे द्वारा-भावेन निर्वाहमपश्यतः प्रत्यवस्थानात् पूर्वपक्षेप्येकवाक्यत्वमाश्रितमेवेति न विरोधः।

नित्यानित्यिवलक्षणानीति मातृकायां पाठः ।

ननु समस्ताक्षेपवादिनामप्येकदेशाक्षेप इष्ट एवेति आशङ्कावधारणं विव-क्षितमिति दर्शयन्नाह—नेति । विध्युद्देशानां धर्मप्रमितिहेतुत्वस्य प्रतिपादित-त्वादिति भावः । तत्र वृत्तिकाराभिप्रेतं सर्वाक्षेप हेतुं निराकर्तुमाविष्करोति— निविति । एकदेशोऽर्थवादादिः पदसमूहो विध्युद्देशः स्वस्मे प्रयोजनाय—स्वीय-धर्मप्रमितिरूपकार्यसम्पादनायेत्यर्थः । अपर्याप्तौ हेतुः साकाङ्क इति । अतस्त-दाक्षेपेणाक्षिप्ता एव पदसमूहरूपा विध्युद्देशा इत्यर्थः ।

निराकरोति—नैविमिति । न तावत्सर्वो विध्युद्देशः सार्थवादः, वसन्ताय किपञ्जलानालभेतित्यादेश्शुद्धस्यापि दर्शनात्, यत्र तु 'वायव्यं श्वेतमालभेते' त्यादो तद्वत्त्वम्, तत्रापि न तदाक्षेपेण सर्वाक्षेपिनियम इत्याह—भवित होति । किष्चिद्यायव्यं श्वेताित्यादिः, किञ्चदर्थमिनान्तरवाक्यार्थं श्वेतालम्भनादिरूपम्, किमर्थानि तर्द्यांवादपदानीति चेत् तत्राह—तैरिति । अर्थान्तरे—स्तुतिस्तुत्य-सम्बन्धात्मके महावाक्यार्थे तर्द्धोकदेशाक्षेपेण महावाक्यस्याक्षेपः स्यादित्याशङ्क्य सिद्धसाधनतामाह—तानीति । अर्थवादपदैः संयुज्य महावाक्यार्थे वर्तमानान्येकदेशाक्षेपेणाक्षित्यन्त इति अर्थवादाप्रामाण्येन महावाक्यार्थविवन्क्षायामप्यवान्तरवाक्यार्थविवक्षा दुनिवारेति भावः ॥ १॥

#### तन्त्रवात्तिकम्

सिद्धप्रमाणभावस्य धर्मे वेदस्य सर्वशः । विध्यर्थवादमन्त्राणामुपयोगोऽधुनोच्यते ॥ १ ॥

सामान्यतः प्रामाण्ये सिद्धेऽधुना विभज्य विनियोगः प्रतिपाद्यते । अवधृतप्रामाण्यस्य वा वेदस्येदानीं समस्तस्य विध्यर्थवादमन्त्रनामधेयात्मकस्य यथाविभागं धर्मं प्रत्युपयोगः प्रतिपाद्यते । तत्र पूर्वपक्षवाद्यभिप्रायः । 'चोदनालक्षोणोऽर्थो धर्मः वै० सू० १।१।१० इत्युपक्रमात्, 'तस्य ज्ञानमुप्देशः' इति परामर्शात्, तद्भूतानां क्रियार्थेन समाम्नाय इत्यपसंहाराद्विधिप्रतिषधयोरेन प्रामाण्यं
प्रतिपादितम्, न च तद्वचितिरक्तशब्दगम्यत्वं धर्माधर्मयोः, नाप्यनिधगतार्थंबोधनं
मुक्त्वाऽन्यः शब्दस्य न्यापारोऽस्तीत्युक्तमेन । अतश्च यानन्त्येन साध्यसाधनेतिकर्तंन्यतावाचित्वेन विधिप्रतिषेधान्तर्गतानि, तेषां भवतु प्रामाण्यम्, यानि
स्वितिरक्तार्थान्यर्थवादमन्त्रनामधेयानुपातीनि 'सोऽरोदोदिषे त्वोर्जे त्वोद्भिदेतेयेवमादीनि, तानि सत्यप्यपौरुषेयत्वे, अर्थाभिधानसामध्यें च धर्माधर्मयोरप्रमाणम्,
अतदर्थत्वात् । यथाश्रुतगृहीतानां तानत्प्रतीत्यनुपल्ब्धेः प्रसिद्धमेवातदर्थंत्वम् ।

अथ कयाचिच्छब्दवृत्या तादथ्यं कल्प्येत, एवमपि व्यवस्थाहेत्वभावाभ्र धर्माघर्मयोरवघारणं स्यात् । यदेव हि वाक्यं गृहीतं तदेवाघ्याहारविपरिणा-मादिभिर्यथेष्टं कल्पयितुं शक्यते । तद्यथा सोऽरोदोदित्येवमेव तावद्वाक्यं विशिष्ट- पुरुषाचरितोपन्यासद्वारा रोदनकर्तव्यतापरम् । अय वा महतामप्येवंविधाः प्रमादाः संभवन्ति, तस्मात्प्रयत्नेन वर्जयितव्यमिति । अतो विधिप्रतिषेधयोर-स्फुटत्वाद्धमधिमत्वेन निर्णये शक्त्यमावः । शास्त्रहष्टविरोधादयश्च स्थिता एव ।

यत्तु भूतान्वाख्यानमात्रं यथावस्थितैः प्रतिपाद्यते, तत्र यद्यपि सत्यत्व-मस्त्येव । तथाऽपि न तेन प्रयोजनिमत्यानर्थंक्यम् । अपि च 'घम एवाग्नेदि-वेत्यादीनां स्वार्थेऽप्यप्रामाण्यं वक्ष्यते । विध्येकवाक्यत्ववशेनैव तेषां रूपभङ्गः क्रियते । न च तस्यापि किञ्चित्प्रमाणमस्ति । भिन्नैरपि हि तैः किञ्चित्प्रतिपाद-यितुं शक्यमेव । न च तत्प्रतिपादयतां निष्प्रयोजनतेत्यविज्ञायमानप्रयोजन-वदर्थान्तरकल्पना शक्या। न हि लोष्टं पश्यतस्तद्दर्शनं निष्प्रयोजनमिति, कल्प्यते । सर्वाण्येव च प्रमाणान्युपयुज्यमानमनुपयुज्यमानं वाऽर्थमारमगोचरतापन्नं गमयन्ति । तेनैव चैषां हानोपादानोपेक्षाबुद्धयः फलत्वेन वर्ण्यन्ते । अन्यथा ह्युपादानमेवैकं फलं स्यात् । अपि च प्रमाणोत्पत्त्युत्तरकालं प्रयोजनवत्त्वमप्रयोजनवत्त्वं वा विज्ञायते, न तु तद्वशेन प्रमाणोद्भूतिः। तस्माद्यो यद्रपोऽर्थः प्रतीयते, स तथैव प्रयोजनवत्त्वमप्रयोजनवत्त्वं वा प्रतिपद्यते । न हि प्रयोजनवदेव प्रमातव्यमिति कश्चिन्नियमहेतुरस्ति । यत्रापि तावत्स्वाधोनः प्रमाणविनियोगः, तत्राप्येतद् दुर्लभं किमुताबुद्धिपूर्वनित्यावस्थितवेदोत्थापित-ज्ञानग्राह्ये। न च वेदस्य प्रयोजनवदर्थाभिधानशक्तः प्रथममवधृता। अयमेव हि परीक्षाकालो वर्तते कीदृशं पुनर्जवीतीति । तच्च विदित्वा यथानुरूपमनुष्ठातुं क्षमा वयम्, न तु वेदं पर्यनुयोक्तुम्, किमयं निष्प्रयोजनमभिद्याति तद्वाऽभिद-घत्किमर्थं प्रयत्नेन धार्यत इति । सर्वपुरुषाणां केवलं प्रतिपत्तृत्वेन पारतन्त्र्या-द्वेदग्रहणोत्तरकालं च परीक्षावसरात् । न ह्यनधोतवेद एवाऽऽदौ परीक्षितुं क्षमः । पश्चात्परीक्षमाणस्य तु नाबुद्धिपूर्वनिवृत्तमध्ययनं प्रकरणगतन्यायेन निश्चय-हेतुर्भवति । तस्माद्यथैवाग्निहोत्रादिवाक्यानां गम्यमानप्रयोजनवत्त्वादानर्थक्यं निष्प्रमाणकमिति नाऽऽश्रीयते, तथैवैषां प्रयोजनवत्त्वं नाऽऽश्रयितव्यम् । न हि यथावगताभ्युपगमादन्यत्किञ्चत्साधीयः परोक्षकाणाम् । योऽपि च क्लेशेन स्तुतिनिन्दोत्मकोऽर्थः कल्पयेत, स भावनयाऽशक्यानन्तःपातित्वान्न गृह्यते । तया चागृहीतं न विधिप्रतिषेधावाश्रयतः। तदानाश्रितं च दूरे पुरुषार्था-द्भवतीति ।

अपि चैवंविधेषु स्तुतिनिन्दाकल्पनायामितरेतराश्रयप्रसङ्गः । स्तुतिनिन्दात्म-कत्वेनैव ह्योकवाक्यता, तया चानुन्मीलितस्तुतिनिन्दोत्प्रेक्षाश्रयणम् । न चान्य-तरमूलप्रसिद्धिरस्ति, यतो व्यवतिष्ठेत । तस्मात्पृथगवस्थितानां दृष्टत्वादानर्थक्य-मेवोपपन्नतरमिति । स एष वाक्यैकदेशस्येति । विध्युद्देशातिरिक्तस्य सिद्धान्ता-भिप्रायेणैकदेशत्वं न तु पूर्वपक्षे, भिन्नवाक्यत्वाभ्युपगमात् । अथ वा वाक्यानां

र कानि

मध्य एकदेशाक्षेपः कतिपयानामित्यर्थः। तत्र यानि तावत्केवलविधियुक्तानि तेषु नैवाऽऽशङ्का। यान्यपि लिङादिमन्ति प्रागर्थवादेम्यो विधिसमर्थानि, तैः संयुज्यार्थान्तरे स्तुतिस्तुत्यसंबन्धे वर्तन्ते, तेषामर्थवादामावे तन्मात्रमेव हीयते। न तु विधित्वेन पुरुषार्थताऽपि। यानि तु वर्तमानापदेशयुक्तानि स्तुतिनिरपेक्ष-विध्यसमर्थानि। यथा "यस्य खादिरः स्नुवो भवति, स च्छन्दसामेव रसेना-वद्यति", इत्येवमादोनि। तान्येकदेशद्वारेण समस्तान्याक्षिप्यन्ते।।१॥

#### सर्वानवद्यकारिणी न्यायसुधा

आनन्दात्मिन विश्ववैभवभवाविर्मावसम्मावितः ।
स्वेच्छाधीसचिवः पुरन्दरपुरीशानः स्वयं खेळिति ॥
तत्कारुण्यकटाक्षकुड्मलकलाकान्तोदयाघूणितः ।
स्वात्मानन्दसुधाम्बुधिविजयते धीमान्महेन्द्रामृतः ॥ १ ॥
यचप्यूषरमुसमेत्य गुरुणा वीजम्महेन्द्रामृत् ।
क्षेत्रिच्चनमनेकथोरु फलिति प्राप्यात्मनोऽनर्घ्यंताम् ॥
यन्मेघस्रुतवाङ्निरन्तरसुधासारैः समासिश्वितम् ।
सोऽयं सर्वमृह्रज्जनार्दनजगज्जीयाज्जगन्मण्डनम् ॥ २ ॥
उमानन्दनमाराध्य द्यारदामीश्वरं गुरुम् ॥
कृत्स्नशास्त्रप्रसादेन व्याख्यास्ये तन्त्रवाक्तिकम् ॥ ३ ॥

अत्र भाष्यकारेणार्थवादानुदाहृत्य कि श्विद्धम्मं प्रिममते, उत नेति विचारितम् । तदयुक्तम् । प्रथमपाद एव सर्वाप्रामाण्यकारणिनरासेन सर्वात्मकवेदप्रामाण्यस्य सुस्थापितत्वात् । अथ साघ्यसाधनेतिकक्तं व्यतान्वितमावनाप्रतिपादकपदसमुदायमात्रेण श्रेयःसाधनरूपधमंप्रमितिसिद्धः, तदितिरिक्तानां वायुक्षेपिष्ठादिपदानां धमंप्रमितावनुपयोगमाशङ्काच, उपयोगोऽत्रोच्यते । ततो विधिमन्त्रनामध्यान्यप्युदाह्नियेरन् । धमंप्रमित्यनुत्पादकत्वेन चानुपयोगित्वे अर्थवादादेदींषाभावेऽपि प्रामाण्यायोगादयमेव विचारः
प्राग्मावी स्यात् । चोदतासूत्रप्रतिज्ञातप्रमाण्यस्य विधिमागस्य प्रसिद्धधमं संयोगस्य
परतः प्रामाण्यिनरासेन प्राक् प्रामाण्योक्तावर्थनदिवचारोऽप्रतिज्ञातिवषयत्वादसङ्गतः स्यादित्याशङ्काचनुष्टयं निराकर्तुमाह—सिद्धप्रमाणभावस्यति । तत्रार्थवादापितप्राशस्यमन्त्रस्मारितनामध्याविच्छन्नधात्वर्थानुरक्तमावनाविषयप्रवर्त्तंकपरत्वेन चोदनाशब्दस्य मन्त्रार्थवादाद्युपेतमहावाक्यविषयत्वािजज्ञासासूत्रेण चाध्ययनिविधदृष्टार्थताप्रतिपादनेन सकलवेदप्रामाण्योपक्षेपादौत्पिक्तिक्तवादियुक्तिसाधारण्याच्च वेदमात्रप्रामाण्यस्य
प्रतिज्ञापरत्वेऽपि, यागेन स्वर्गमित्यादिसाघ्यसाधनमावप्रतिपादकशब्दामावेन धर्मप्रमित्यशक्तवादसम्भवदर्थविषयत्वमाशङ्काय धर्मप्रमितिशक्तिप्रदर्शनार्थत्वेन चोदनात्वसङ्कीर्सनो-

१. तै॰ सं॰ ३। २. इमी श्लीकी २ पु॰ न मनतः।

पण्त्तेष्पदेशो हि भवतीति चोदनाख्योपदेशत्वस्य हेतुत्वेन भाष्यकृता व्याख्यातत्वाद्वेद-वाक्यानि धर्मे प्रमाणं चोदनात्वादिति प्रतिज्ञासूत्रार्थावधारणादर्थवादादिप्रामाण्यविचारस्य प्रतिज्ञासङ्गतिनिरूपणार्थं वेदग्रहणम्, सिद्धेऽपि सामान्यतो वेदप्रमाण्ये तद्विशेषस्यार्थ-वादादेस्तदसंभवाशङ्कानिरासार्थंत्वेनास्य विचारस्यापौनश्क्यनिरूपणार्थं विवेककीर्त्तनम् । सिद्धग्रहणेन चैतद्दर्शयति । प्रमाकरणत्वं प्रमाणत्वम् ।

न च प्रथमे पादे धर्मप्रमोत्पित्तिसिद्धचङ्गीकारेण तत्र वेदस्य करणत्वमुच्यते । प्रत्यक्षादेस्तत्करणत्विनिषेधाच्छव्दस्य च प्रमाणान्तरादृष्टेऽथें कारणत्वासिद्धेः तस्मात्का-रणामावेन धर्मप्रमानुत्पित्तमाद्यङ्कच कारणान्तराभावेऽप्याकाङ्कासिविधियोग्यता-सम्भीचीनपदार्थप्रतिपादनद्वारेणापौरुपेयत्वात्प्रमाणान्तरानपेक्षः स्यात् एव निरस्तदोषा-धाङ्कस्य वेदस्य कारणत्वोपपत्तेधंर्मप्रमारच्धकार्यसद्भावस्तत्र प्रिपादितः, इह त्वर्थं-वादादिरूपस्य वेदमागस्य तत्राकरणत्वमाद्याङ्कच करणत्वं प्रतिपाद्यत इति स्पष्टमेवापौन-रक्तयं करणनिरूपणार्थं तु प्रथमपादे सत्युक्तप्रमाणमावस्येत्यवक्ष्यत् । धर्मप्रमाया वेद-कार्यत्वप्रतिपादनेन त्वर्थात्सिद्धचदिप वेदस्य करणत्वं संमुग्धरूपेणैव सिध्येन्नार्थवादादि-विशेषरूपेणीत प्रतिपादियतुं सर्वश इत्युक्तम् ।

अर्थवादादिप्रामाण्यासिद्धौ सर्वात्मकवेदप्रामाण्यासिद्धोः संमुग्धाभिप्रायः सर्वशक्दो व्याख्येयः । परतः प्रामाण्यादिद्वारा अप्रामाण्ये सकलस्य वेदस्य निरस्तेऽप्यर्थवादादीनाम- बोधकत्वेनाप्रामाण्यमाशः ङ्कष्य धर्मवोधोपयोगित्वमिह प्रतिपाद्यमित्युपयोगशब्देनोक्तम् । अर्थवादोदाहरणं त्वानर्थंक्यमतदर्थानामित्यविशेषश्रवणात् प्रदर्शनार्थम्, द्वारप्रविशेषप्रति- पादने चार्थवादमात्रस्य द्वारविशेषोऽत्राधिकरणे प्रतिपाद्यत इति दर्शयितुम् । सामान्य- तः स्तुत्युपयोगित्वासिद्धौ लाक्षणिकस्तुत्यादिद्वारिवशेषस्याशक्यकल्पनत्वात्पूर्वं सामान्यो- पयोगे विचार्ये । सर्वेषामेवोदाहरणत्विमिति विष्यर्थवादमन्त्राणामित्यनेनोक्तम् ।

सिद्धे च धर्मप्रमाख्ये कार्ये कियतो वेदमागस्य तत्र कारणनेति विचारावसरो मवतीत्यधुनेत्यनेनोक्तम् । तस्मात्सर्वमदुष्टम् ।

श्लोकं व्याचष्टे-सामान्यत इति ।

यद्वा प्रतिपादितमपि सकलवेदप्रामाण्यमर्थंवादादिष्वसम्मवादाक्षिप्येह समाधीयते इति । अन्यथा श्लोकं व्याचष्टे—अवधृतप्रामाण्यस्येति । अस्मिन्व्याख्याने सामस्त्यं सर्व-शब्दार्थं: । विध्यर्थवादमन्त्राणामिति तस्यैव विवरणम् । विध्यादिग्रहणस्योपलक्षणत्वा-द्वचाख्याने नामधेयग्रहणम् ।

इह हि द्विपर्वाविचारः । पूर्वं तावदेषामक्रियार्थंत्वेनानुपयोगमाशङ्क्ष्रघाध्ययनविधि-बलाद्विधिना त्वेकवाक्यत्वादिति सूत्रावयवेन, तत्तुल्यं च साम्प्रदायिकमित्यनेन च सूत्रेण निराकृतं द्वारासंम्मवात् पुनरुज्जीव्यार्थंनादानां तावत् द्वारिवशेषोऽस्मिन्नधिकरणे चिन्त्यते । तस्मादनेन सूत्रेण सामान्यविशेषरूपेण पूर्वपक्षद्वयं तन्त्रेणोच्यते । आम्नायस्य 'तद्भूतानां क्रियार्थंन समाम्नायं इत्यनेन न्यायेन क्रियार्थंत्वावधारणादर्थंवादादीनां तदसम्भवादानार्थंक्यम् । अथाप्यध्ययनिविधवलादेषां कथं चित्क्रियार्थंत्वं कल्पयितु-मारभ्यते, तथाप्यर्थंवादानां तावद् द्वारासम्भवाद् दुःपरिहरमानर्थंक्यमिति । भाष्यमप्येव-मेव गोज्यम् । सामान्योपयोगप्रतिपादनं विना विशेषोपयोगप्रतिपादनासम्भवस्य 'अतो यावद्वेद एव पुरुषार्थंतया सकलमात्मानं न प्रतिपादयति, तावदप्रमाणिमि'त्यत्र वक्ष्यमाणत्वात् ।

तदिभधीयत इत्यादिपुर्वपक्षमाष्यं व्याचष्टे—तत्रेत्यादिना प्रसिद्धमेवातदर्थत्विमत्यन्तेन । विध्युपयोगस्यापि पूर्वपक्षिणोऽनिष्टत्वात्साध्यसाधनेतिकर्त्तंव्यतान्वितभावनाप्रतिपादक-पदसमूहपरो विधिशब्दः । चोदनोपदेशशब्दाविप तत्परौ पूर्वपक्षी मन्यते ।

यद्वैतद्ग्रन्थपर्यालोचनयार्थवादादीनामेवेहोपयोगिश्वन्त्यते । पूर्वं तु विधिग्रहणं न केवलं विधेरेवोपयोगः, किं त्वर्थवादादीनामपीत्येवं नेयम् । धर्माधर्मोपयोगिविचारो-पक्रमाद्धर्माधर्मेविषयमेव प्रामाण्यमिप्रतेतम्; विधिनिषेधयोरेव चोदनोपदेशशब्दाम्यां धर्मा-धर्मप्रामाण्याभिधानादतद्व्पस्यार्थवादादेनं तत्र प्रामाण्यम्, नाप्यन्यत्र 'तद्भूतानां क्रियार्थेन समाम्नाय' इति सर्वस्य समाम्नायस्य क्रियार्थत्वावधारणेन भूतान्वाख्यानपरत्वानभ्युपग्-मादित्यर्थः । न चैतत्प्रक्रियामानम्; किं तु न्याय्यभेवेति यथाक्रमं फविककाद्वयेनोक्तम् ।

'उक्तमेवेति' अर्थे उनुपलव्धे इत्यत्रेत्यर्थः । तदनेन क्रियेत्यादि समामन्तीत्यन्तो-भाष्यावयवो व्याख्यातः । तद्यानीत्यादिभाष्यं व्याख्यातुमतश्चेत्याद्युक्तम् । कं धर्मं प्रमि-मीरन्निति काक्वा सूचितो ऽथों यथाश्रुतेत्यादिना प्रकाशितः ।

एवं सर्वेषामनुपयोगित्वे पूर्वपक्षिते अध्ययनिविधिसामर्थ्योपवृंहितसिद्धान्तसूत्रगततुशब्दोपक्षिसं तुल्यं साम्प्रदायिकसूत्रोपपादितपुरुषार्थानुविध्यत्विनिविद्याय अध्याहारादिनापि क्रियार्थत्वं यथासम्मवं कल्प्यमिति पूर्वेविचारसिद्धान्तिन्छपणार्थमथोच्येतित्यादिमाष्यं
तद्वधाचष्टे—अथ कयाचिदिति । द्वारिविशेषानिद्धिरणेन पुनः प्रत्यवस्थानार्थं स कल्प्यमान
इत्यादिमाष्यम् । तद्वधाचष्टे—एवमपीत्यादिनाऽनर्थक्यमित्यन्तेन । कः कल्प्येतेत्यनेनोक्तमनवधारणं दर्शयतुमुद्धाष्यः प्रतिषधाष्याहारोपन्यासः चिरवृत्तेष्टवियोगघ्यानादिना
रोदनादिशक्यताशङ्कापरिहाराय शास्त्रविरोधोपन्यासः । रोदनवपोतुखननदिङ्मोहेषु
यथाक्रमं मङ्गलाचारात्मरक्षणप्राङ्मुखभोजनशास्त्रविरोधः । अश्रुणश्च रजतपरिणामविरुद्धसद्यःशोषदर्शनाद् दष्टविरोधः । पुरास्य सम्वत्सराद् गृहे रोदनं भवतीत्यत्र फलामावमादिशब्देनाह । धर्माधर्मपरत्वाभावेऽपि सिद्धार्थकथनेनानर्थक्योपसंहारानुपपत्तिमाशङ्कयोक्तम्—यत्तु भूतान्वाख्यानम।त्रमिति । क्रियत इत्यस्मिन्नर्थे प्रत्ययेन विवक्षिते
तदनुग्रहार्थे पाकं पचतीतिवत् प्रतिपाद्यत इतिवातुप्रयोगः । वायुक्षेपिष्ठादिवाक्यानां स्वार्थसत्यत्वेऽपि अनुवादमात्रत्वाद्, धूमादिवाक्यानां च स्वरूपेऽप्यसत्यत्वादानर्थंक्यम् ।
एवमपि प्राशस्त्यादिलक्षणया क्रियार्थत्वसम्भवादानर्थक्योपसंहारो न युक्त इति सिद्धान्ति-

मतमाशङ्क्ष्याह—विध्येकवाक्यत्ववशेन चेति । तत्र निरासहेतुमाह—न चेति । लक्षणयैक-वाक्यत्वकल्पने अन्योन्याश्रयापत्तेरिति मावः । श्रौतार्याभिधानं तु भिन्नवाक्यत्वे ऽप्यूप-पन्नमित्याह—भिन्नेरपीति । न च निष्प्रयोजनत्वप्रसङ्क्षभयेन प्रतीयमानविषयत्यागेन विषयान्तरकल्पनोचिता प्रत्यक्षादावदर्शनादित्याह—न चेति । नमु अस्तु प्रमाणान्तरे तथा-शब्दे तु प्रयोजनवत्त्वाय श्रौतार्थत्यागेनार्थान्तरकल्पना युक्ता, बहुक्षीरादिवाक्ये तथा दर्शनादित्याशङ्कचाह—सर्वाण्येवेति । सर्वमेव वस्तु स्वविषय एव व्याप्रियते, न ह्यूर्णनामः कदाचित्यदसूत्रं करोति । लौकिकवाक्ये तु प्रमाणं प्रत्यक्षादेरन्यथात्वकल्पनम् । तदमावे तत्रापि श्रौतार्थानितक्रमादिति मावः ।

तार्किकस्थितिपर्यालोचनस्थापि न प्रयोजनानुसारेण विषयकल्पनोचितेत्याह—तेनैवेति प्रयोजनवत एव प्रमेव्दवे तस्य हानोपेक्षानुपपत्तेः प्रमाणानां त्रैफल्यं न स्यादित्यर्थः । अप्रतीयमानस्य च प्रयोजनवत्तया ज्ञानुमशक्यत्वात्तद्विषयत्वमशक्यनिरूपणमित्याह—अपि चेति । प्रयोजनानुसारेण प्रमाणविषयकल्पनं निराकृतमुपसंहरति तस्माविति ।

प्रमातृणां प्रयोजनवत्प्रमित्सायामपि प्रमाणशक्त्यानियमात्प्रमेयानियम इत्याह—न हीति । पुरुषाधीनेऽपि च चक्षुरादिव्यापारे प्रमेयानियमात्स्वतन्त्रे वेदे का वार्त्तत्याह— प्रयोजनवद्विपयत्वानियमेऽपि वेदस्य शास्त्रत्वेन हितो-यत्रापीति । प्रमाणान्तरस्य पदेशित्वात् प्रयोजनवद्विषयत्वनियमेन भाव्यमित्याशङ्कृचाह--- चेति । कृतः प्रथममित्य-विक्षिते परीक्षात इति दर्शयितमाह-अयमेव होति । शास्त्रत्वस्यैव प्रागसिद्धेरिति भावः । न च वेदस्य निष्प्रयोजनार्थाभिधायित्वं तथाभूतस्य चादरणीयत्वं पर्यनुयोज्यमित्याह—-तच्चेति । उभयत्र यथाक्रमं कारणमाह—सर्वेति । उत्तरकालतामुपपादयति न हीति । परीक्षणेन हि पुरुषाधीनप्रामाण्यापत्ते नाध्येत्राऽऽदरमात्रेण प्रयोजनवत्त्वनिश्चय इत्याह— पश्चादिति । यथा दर्शपूर्णमासप्रकरणाधीतानामपि पूषाद्यनुमन्त्रणमन्त्राणां न तादथ्यंनिश्रय इति दृष्टान्तार्थः । न चाग्निहोत्रादिवाक्येषु प्रयोजनवद्विषयत्वदर्शनाद्वेदवाक्यत्वेन वायु-क्षेपिष्ठादिवाक्येष्विप तथानुमानं युक्तम् । प्रतीतिविरोधादित्यभिप्रायेणोपसंहरति—तस्मा-दिति । इह च यानि त्वतिरिक्तार्थान्यर्थवादमन्त्रनामधेयानुपातीनीति सर्वेषां पूर्वनिर्दिष्टानां विध्येकवाक्यत्ववशेन चैतेषामित्यादिभिर्निर्दिष्टप्रतिनिर्दिष्टकैः सर्वनामिनः परामर्शाद्, धूम एवाग्नेदिवेत्यादीनामपीत्यत्राप्यादिशब्दस्योपक्रमवशेन सर्वेविषयत्वात्सदृशविषयत्वे चार्थ-वादानामि सर्वेषामपरामर्शापत्तेस्तुत्यहेतुत्वेन चैतावता ग्रन्थेन सर्वानुपयोगप्रतिपादन-

१. अध्ययनोत्तरकालीनपरीक्षणेन अध्येत्रादरमात्रेण वा न प्रयोजनवत्त्वनिश्चय इत्याह परीक्षणेन हीति प्रथमपक्षे हेतुमाह पुरुषाधीनप्रमाण्यापत्तेरिति । द्वितीयपक्षे वार्त्तिक-कृतैव दृष्टान्त उक्तः यथा पूषाद्यनुमन्त्राणां दर्शपूर्णमासप्रकरणपाठे सत्यपि न तदङ्ग-त्विनश्चयस्तथादरमात्रेण न प्रकरणेन न च लिङ्गनिश्चयादित्यर्थः ।

परतयैतःद्भाष्यं व्याख्यातमिति गम्यते । मन्त्रेष्विपि च प्रयोगविष्येकवाक्यत्वविशेना पूर्वसाधनरूपलक्षणा सिद्धान्तिनोऽभिप्रेतैवेति, न तद्वशेनाप्यर्थवादमात्रपरत्वनिद्ययः । व्याख्यातृणां त्वर्थवादमात्रपरत्वेनेमं ग्रन्थं व्याचक्षाणानामभिप्रायं न विद्यः ।

इदानीमेतदेव भाष्यमथँवादमात्रानुपयोगप्रतिपादनपरतया व्याच्छे—योऽपि चेति।
सर्वानुपयोगसाधारणोपपत्यनुकर्षणार्थं थशव्दः। कल्येनेत्यप्रतीयमानैकवाक्यताकल्पनेनेत्यर्थः। कल्प्येतेत्यनेनैतहर्शयित न तावत्स्तुतिनिन्दे एव निरूप्येते गुणदोषवत्त्वप्रतिपादनं हि स्तुतिनिन्दाशब्दाम्यामभिप्रतेतम्। तत्र यदीष्टानिष्टफल्लत्वम्, विधिप्रतिषेषविषयत्वं वा विशिष्टेतिकर्त्तं व्यताकत्वं वा गुणदोषवत्त्वं तदन्यतः सिद्धत्यान्नार्थंवादापेक्षम्। न च वायुक्षेपिष्ठत्वादेर्गुणदोषवत्त्वं सर्वार्थंवादाननुवृत्तः श्रौतत्वाच्च तस्य, लाक्षणिकस्तुतिनिन्दार्थंवत्वं प्रयोजनवत्त्वमिष्यते । तत्र न तावदिच्छानिच्छे तच्छव्दवाच्ये विधिनिषयावगतेष्टानिष्टफल्लत्वादेव तत्तिद्धः। प्रवृत्तिनिन्दयोरर्थंवत्वं प्रयोजनवत्त्वमिष्यते । तत्र न तावदिच्छानिच्छे तच्छव्दवाच्ये विधिनिषयावगतेष्टानिष्टफल्लत्वादेव तत्तिद्धः। प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रतिवन्धकविपरीतत्वेनाल्यस्योत्साहमङ्गोऽपि न । प्रवृत्तिनिवृत्तिहेतुभूतविधिनिषयसिद्धत्वात् । तस्मान्न स्तुतिनिन्दाख्यः कथिदर्थः। न ह्यसावर्थवादगम्यो नापि तत्त्रयोजनिमिति । एवं सिद्धान्त्य-भिमतविधिनिषयपिक्षतप्ररोजनाद्वेषजनकस्तुतिनिन्दासमर्पकत्वेन विधिनिषयम्यां प्रहणे निराक्तते । यदि भावनान्तर्गतिः स्यात् ततस्तद्द्वारेण विधिनिषधप्रहणात् पुरुषार्थान्वविधत्वं भवेत्तच्च नाशङ्कथमेवेति भावः।

अगम्यमानैकवाक्यत्वेष्वर्थवादेषु लाक्षणिकस्तुतिनिन्दार्थत्वकल्पने दुःपरिहरमितरेतराश्रयत्वमित्याह—अपि चेति । एतच्च पूर्वं सर्वानर्थाक्याय योजितमपीदानीमर्थवादानर्थंक्याय प्रकटितमित्यपीनरुक्त्यम् । अर्थंवादानर्थंक्यमेवोपसंहरित—तस्मादिति । 'तस्मादनित्यमुच्यते' इत्येतत्सूत्रावयवव्याख्यानपरं तस्मादित्यादिभाष्यं स्पष्टत्वान्न व्याख्यातम् ।
वृत्तिकारान्तरैरेतत्सूत्रमर्थंवादाप्रामाण्येन तदेकवाक्यतया साकाङ्क्षत्वाद्विध्युद्देशस्याप्यप्रामाण्यापत्तेः । प्राभाकरैरपि सकलवेदाप्रामाण्यपरतया व्याख्यातं तिन्नराकरणार्थं स
एष इत्यादिभाष्यम् । तत्र पूर्वंपक्षे ऽर्थंवादानां भिन्नार्थत्वेनैकवाक्यत्वायोगादेकदेशशब्दो
न युक्त इत्यादाङ्क्षचाह—स एष इति ।

१. लक्षणया विध्येकवाक्यत्वराङ्क्षया अर्थवादमात्रपरत्वम्मविष्यतीत्याराङ्क्ष्मवाह मन्त्रेष्व-पीति । अर्थवादानामिव समिनव्याहारलक्षणैकवाक्यत्वावाधिष प्रयोगिविष्येकवाक्य-त्वमसत्येवेति चाह—प्रयोगिति । लिङ्गसमवायो हि विधिममन्त्रनामधेययोः—द्रीहीनव-हन्तीत्यादौ अक्रियार्थत्वादितिहेतोः स्तुत्यत्वादिति भावः ।

२. एकत्र प्रयाजादि परत्र खड्गोद्यम।दि ।

३. नापि स्तुतिनिन्दयोः प्रयोजनिमत्याह-प्ररोचनेति ।

४. न गुणदोधवत्त्वमित्यनुषङ्गः।

व्याख्यानान्तरमाह—अय वेति । एतश्व विभवार्थम्, ने निर्द्धारण इति षष्ठीसमासनिषेधात्सम्बन्धमात्रषष्ठ्यां च मध्यशब्दानुपपत्तेः । कर्मधारयेऽप्येकदेशशब्दस्योपसज्जंनत्वेन पूर्वंनिपातापातादवयववाजित्वेन च कितपयार्थंत्वामावात् । निवत्यादिवृत्तिकारान्तराभिप्रायिववरणार्थं भाष्यम् । तस्योत्तरं—नैवेत्यादि । तस्यार्थः न तावत्सवों
विध्युद्देशोऽर्थंवादापेक्षः, शुद्धस्यापि वसन्ताय किपञ्जलानालभत इत्यादेदंशंनात्कश्चिदेव तु
वायव्यं व्वेतमालभेतेत्यादिस्तदपेक्षः, तस्यापि विधिविधेयसम्बन्धरूपावान्तरवाक्यार्थंऽर्थवादपदिनरपेक्षस्य स्तुतिस्तुत्यसम्बन्धात्मके महावाक्यार्थंरूपेऽर्थान्तर एव तदपेक्षा ।
तत्वर्वेकदेशाक्षेपरूप एव तेषामाक्षेपः । अर्थवादाप्रामाण्येन महावाक्यार्थाविवक्षायामप्यवान्तरवाक्यार्थंविवक्षा दुन्तिवारेति भावः । तत्र कश्चिदिति काक्वा सूचितमर्थं दर्शयित—
तत्रेति । भाष्यार्थं व्याच्छे—यान्यपोति । विधिप्रत्ययशून्येषु तींह—समस्ताक्षेपः स्यादित्याशङ्क्ष्य सिद्धसाघ्यतामाह—यानि त्विति ।

यद्वा ऽनेनावृत्त्या खण्डशो भाष्यं व्याख्यायते-कश्चित्पदसमूहो नैव भवति नाप्रमाणत्वेन शङ्कभो भवतीत्यर्थः । कश्चित्वर्थंवादपदैः संयुज्यार्थान्तरे वर्त्तते, तत्र तान्यर्थवादपदानि केवलान्याक्षिप्यन्ते । पुनस्तानीत्यादि शुद्धार्थवादविषयत्वेनैव व्याख्यातम् । यानि केवला-न्यर्थंवादपदानि तच्छब्दिनिर्द्धिनि, तानि समस्तान्याक्षिप्यन्त इति ॥ १ ॥

#### भावप्रकाशिका

वेद में इष्ट फल के साधन के रूप में उपिद किया ही धर्म है। अर्थात् वेदिवहित याग, दान, होम आदि क्रिया ही धर्म है, कारण इसी के द्वारा पुरुष अभिलिषत श्रेय का लाभ कर सकता है।

प्रथम पाद में इष्ट-फल-साधन वेद-विधि का प्रामाण्य प्रतिष्ठापित होने पर समग्र वेद का प्रामाण्य सूचित होता है। प्रथमाध्याय के द्वितीय पाद में केवल विधिवोधक वेदवाक्य का ही प्रामाण्य है, समग्र वेदवाक्य का नहीं—इस आशय से पूर्वपक्षी के मत का उत्थापन करते हुए महर्षि जैमिनि ने छः सूत्रों से पूर्वपक्ष का प्रतिपादन किया है। अनन्तर सिद्धान्ती ने "विधिना त्वेकवाक्यत्वात्" इत्यादि बारहसूत्रों से पूर्वोक्त पूर्वपक्ष का परिहार और सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है।

पूर्वंपक्षी ने "अथातो धर्मजिज्ञासा" इस सूत्र के द्वारा वेदार्थं रूप धर्म का विचार करना कर्तं व्य है—यह कहा है। इस सूत्र के विषयीमूत "स्वाध्यायोऽध्येतव्यः" इस वेदवाक्य से अवगत होता है कि सम्पूर्ण वेद में पुरुषार्थं की प्राप्ति का साधन सूचित किया गया है। धर्म और अधर्म का स्वरूप अवगत कर अधर्म का परित्याग-पूर्वं क्यम का अनुष्ठान करने पर पुरुषार्थं की प्राप्ति हो सकती है। इसलिए विधि एवं निषेध ही पुरुषार्थं का साधन है, अतः विधि और निषेध क्रियास्वरूप है, अतः वेद के जिस छंश से क्रिया का प्रतिपादन नहीं है उन वेदांशों को अप्रामाणिक ही मानना उचित है। विधि, मन्त्र, नामधेय और अर्थवाद इन चार मागों में वेद विमक्त है। वेद का विधि

भाग ही साक्षात् सम्बन्ध से पुरुषार्थं के उपायों का निर्देश करता है, अतः क्रिया प्रतिपादन करनेवाले वेद के अंशों का ही प्रामाण्य सिद्ध होता है। उपक्रम, उपसंहार और अभ्यास मी क्रियाप्रतिपादक वेद अंशों का प्रामाण्य सिद्ध करता है। "चोदना-लक्षणोऽर्थें घर्मः" इससे उपक्रम कर "तस्य ज्ञानमुपदेशः" इस मध्यस्य वचन से इसी अर्थ का अभ्यास किया है और "तद्भूतानां क्रियार्थेन समाम्नायः" इस वाक्य से उपसंहार किया है, अतः वेद के विधि अंश का ही प्रामाण्य अवगत होता है। वेद के जिन अंशों से क्रिया का प्रतिपादन नहीं है, वे अंश अनर्थंक हैं, उनके प्रामाण्य मानने का कोई भी उचित तर्क या हेतु नहीं है।

"आम्नायस्य" = आम्नाय (वेद) के "क्रियार्थंत्वात्" विधि और निषेध रूप
क्रिया के प्रतिपादन साधन होने से "अतदर्थानाम्" अतदर्थं अर्थात् क्रिया प्रतिपादन का
साधन न होने से "आनर्थंक्यम्" वे अंश निष्प्रयोजन हैं, "तस्मात्" इसिलिए आनर्थंक्यम् वे अंश निष्प्रयोजन हैं "तस्मात्" इसिलिए आनर्थंक्यम् वे अंश निष्प्रयोजन हैं अर्थात् पौष्ण्य वाक्यों के समान ही वे वेदवाक्य निष्प्रयोजन हैं "उच्यते" (यह) कहा गया है, क्योंकि, क्रियात्मक यागादिष्ट्प धर्म का
प्रतिपादन करना ही वेद का प्रयोजन है, इसिलिए, वेद जिन अंशों से क्रिया का
प्रतिपादन नहीं कर रहा है, उन वेदांशो को अनर्थंक अर्थात् प्रयोजनशून्य मानना पड़ेगा
और इसी कारण से वे वेदांश अनित्य अर्थात् पौष्ण्य वाक्यों के समान अप्रामाणिक हैं।

मन्त्र, नामधेय और अर्थवाद में अर्थवाद की आलोचना में प्रथमाध्याय का प्रथमपाद परिसमाप्त हो जाता है एवं अर्थवाद वाक्यों की विधिजन्य प्रवृत्ति के विषय में विशेष रूप से अपेक्षा होने से इस पाद में उसी का विचार आवश्यक है। सीऽरो-दीत तद्रजतस्य रजतत्वम्'' (तै० सं० १।५।१) वे रोएँ थे इसलिए वही रजत का रजतत्व है। "प्रजापतिरात्मनोवपामुदखिदत्" (तै० सं० २।१।१) प्रजापति ने अपनी वपा को (अपने हृदय से) बाहर किया। "देवा वै देवयजनमध्यवसाय दिशो न प्रजानन्'' (तै० सं० ६।१।५) देवताओं ने देवयजन (देवपूजा, यज्ञ) का आरम्भ कर विज्ञा के निर्णय में समर्थ नहीं हुए, इत्यादि वेदवानय किसी प्रकार से क्रिया के प्रतिपादक नहीं हैं, अतः, इनको अनर्थक अर्थात् अप्रमाण मानना होगा। क्योंकि. इन वाक्यों का--- रुद्र ने रोदन किया है, अतः, तुम लोग भी रोदन करो अथवा प्रजापित ने अपनी वपा अर्थात् हृदय का भेदन किया था। अतः, संसार के सभी वही करें। देवों का यज्ञ का अनुष्ठान करते हुए दिङ्मोह हो गया था, अतः संसार में भी वैसा होना उचित है-इत्यादि अर्थ नहीं हो सकते हैं। अतः, इस तरह के वाक्य अनित्य हैं। यद्यपि वेद अनादि हैं, वेदान्तर्गत सभी वाक्यों की स्वरूपतः अनित्यता नहीं हो सकती है तथापि ये वेद-वाक्य नित्य या सर्वकालीन धर्म और अधर्म के तत्त्वों का जापन नहीं करते हैं. अत: ये पूरुवार्थ के साधन नहीं है, इसलिए लौकिक काव्यविद् के समान इन वाक्यों का प्रामाण्य नहीं है।

### आचार्य शङ्कर और वाचस्पति के अनुसार इस सूत्र का तात्पर्य

आचार्यं शक्कर ने भी इस सूत्र को पूर्वं पक्ष के रूप में उपस्थापित कर "तत्तु समन्वयात्" (ब्र॰ सू॰ १-१-४) इस सूत्र में सिद्धान्त का प्रदर्शन किया है। कमं मीमांसकों ने शक्का की है कि शास्त्र प्रमाण के द्वारा ब्रह्म का प्रतिपादन होता है, किन्तु, यह किसी भी तरह सङ्गत नहीं है, क्योंकि, शास्त्र के द्वारा ब्रह्म का प्रतिपादन नहीं हो सकता है, कारण, महर्षि जैमिनि ने कहा है कि वेद कर्तव्य कमों का ही प्रतिपादन करता है, वेद के जिन अंशों से किसी भी तरह कर्तव्य कमों का प्रतिपादन नहीं हो रहा है, वे अंश निरर्थंक हैं अर्थात् उन अंशों का प्रयोजन = सार्थंक्य सिद्ध नहीं किया जा सकता है, वेद के वे अंश अप्रामाणिक हैं। इन सूत्रों के द्वारा आचार्य जैमिनि ने यही सिद्ध किया है कि समग्र वेदशास्त्र किसी रूप में कर्तव्य कमों का ही प्रतिपादन करते हैं, कर्तव्य कमों का प्रतिपादन करना ही वेद का स्वमाव है। वेदान्त शास्त्र अर्थात् उपनिषद् हम लोगों के लिए किसी कर्तव्य कमों का उपदेश नहीं करती है, अतः, उपनिषद् की कोई सार्थकता नहीं है, ये निरर्थक हैं। इसलिए, उपनिषद् के प्रामाण्य पर अवगत ब्रह्मतत्त्व मी निरर्थक हैं। फलतः, "अथातो ब्रह्मिजासा" (ब्र॰ सू० १।१।१) आदि सिद्ध ब्रह्मतत्त्व के प्रतिपादन के लिए निरर्थक है।

महर्षि जैमिनि वेद के उपनिषद् भाग को सर्वथा निरर्शक नहीं मान सकते हैं, क्योंकि मीमांसा दर्शन के ''अथातो धर्मजिज्ञासा'' (जै० सू० १।१।१) इस प्रथम सूत्र के आधार पर समग्र वेद का अध्ययन प्रतिपादित कर वेदार्थज्ञान उसका फल सिद्ध किया है। ''स्वाध्यायोऽध्येतव्यः'' (तै० आ० २।१५।१) वेद का अध्ययन अवश्य करना चाहिए) इस वेदवचन के द्वारा समग्र वेद का अध्ययन ही विहित है, उपनिषद् माग से अतिरिक्त वेद माग का ही अध्ययन करना चाहिए, कर्मकाण्ड ही सार्थक है, उपनिषद् माग या ज्ञानकाण्ड कियार्थक नहीं है, इसमें क्रिया या कर्तव्य का प्रतिपादन नहीं है, अतः निरर्थक या निष्प्रयोजन है—यह प्रतिपादन नहीं है; वेद के अध्ययन से वेदार्थ का ज्ञान होता है, यही यदि 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इस वाक्य का अर्थ जैमिनि को अभिमत है, तो उपनिषद् अंश परित्याग कर वेद का अध्ययन करना चाहिए—यह अर्थ किस प्रकार अवगत होगा ?

आशय यह है कि ब्रह्मसूत्र के तृतीय सूत्र "शास्त्रयोनित्वात्" (१।१।३) की क्याख्या के अनुसार इतना ही सिद्ध होता है कि शास्त्र ब्रह्म में प्रमाण है = शास्त्र-प्रमाण ब्रह्म है। ब्रह्म के शास्त्रप्रमाणकत्व की प्रतिज्ञामात्र इस वचन से की गई है, किन्तु, शास्त्रप्रमाणकत्व के लिए किसी हेतु का प्रदर्शन नहीं किया है। शब्द को ब्रह्म विषय में ज्ञापक मानने पर शब्द का प्रामाण्य ही नहीं हो सकता है, कारण, फलवत् अर्थ का 'प्रतिपादक होने पर ही शब्द का प्रामाण्य रहता है। 'ब्रह्म' सिद्ध

वस्तु है, इस सिद्ध वस्तु का बोधक वाक्य सर्वंत्र फलवत् अर्थ का ही बोधक होगा—
यह कोई आवश्यक नहीं है, कारण, कभी वह फलवत् अर्थ का बोधक हो सकता है
और किसी स्थल में नहीं भी हो सकता है। जैसे—'नदी के तट पर फल हैं' यह
शब्द सुनकर जो व्यक्ति फल का संग्रह करता है उसके लिए यह वाक्य फलवत् होगा
और प्रमाण भी होगा, किन्तु, जो व्यक्ति उसका संग्रह नहीं करना चाहता है उसके
लिए यह शब्द अर्थबोधक होने पर भी फलवत् नहीं होने से प्रमाण नहीं होगा।
इसलिए सिद्ध वस्तु ब्रह्मबोधक वाक्य अर्थबोधक होने पर भी फलवत् नहीं हो सकते
हैं, अतः, अप्रमाण भी हो सकते हैं। यह भी कहा जा सकता है कि ख्यादिविहीन
सिद्धवस्तु ब्रह्म के बोधक वाक्य से अवगत ब्रह्म यदि अन्य प्रमाण से गम्य होगा तो
वेदान्तशास्त्रप्रमाणक ब्रह्म नहीं हो सकता है। यदि वह ब्रह्म अन्य प्रमाण से गम्य
नहीं होता है तभी वह वेदान्त प्रमाण गम्य हो सकता है। यह सिद्ध ब्रह्म अन्य प्रमाण
से वेद्य है या नहीं—यह जब तक निर्णीत नहीं हो जाता है, तब तक सिद्ध ब्रह्मबोधक
वाक्य प्रमाण है या नहीं यह संशय उपस्थित रहेगा।

इसी प्रसङ्ग में आचार्य राङ्कर ने राङ्का की कि ब्रह्म शास्त्रप्रमाणगम्य कैसे हो सकता है, क्योंकि वेद क्रिया अर्थ का ही बोधक है और अन्य अर्थ बोधक वेद वाक्य का अप्रामाण्य ही सिद्ध होता है। अतः, वेद ब्रह्म के प्रति प्रमाण कैसे हो सकता है? फलतः ब्रह्म शास्त्रप्रमाणगम्य कैसे हो सकता है?

अाचार्यं वाचस्पति ने कहा है—जो शुद्ध-बुद्ध अर्थात् ज्ञानस्वरूप उदासीन स्वभाव अर्थात् निष्क्रिय है, वह उपेक्षणीय होता है, ब्रह्म भी ऐसा ही है, अतः, बह मी उपेक्ष-णीय है। यदि सिद्धवस्तु ब्रह्म वेदान्त से प्रतिपाद्य है तो वेदान्त किसी पुरुषार्थ का उपदेशक नहीं रहेगा। कारण, पुरुषार्थ से आशय है सुख साधन या दुःखनिवृत्ति साधन कर्म, किन्तु, वेदान्त ऐसे किसी पुरुषार्थ का उपदेश नहीं करता है, अतः, वेदान्त का क्या प्रयोजन है अर्थात् निष्प्रयोजन ही है। ब्रह्म सिद्धवस्तु है, अतः, प्रत्यक्ष आदि मी उसमें प्रमाण हो सकता है, अर्थात् प्रत्यक्ष आदि प्रमाण के द्वारा भी उसके स्वरूप की अवगति हो सकती है। ऐसी स्थिति में प्रत्यक्ष आदि प्रमाण से अवगत विषय में जैसे लौकिकवाक्य प्रमाण नहीं होता है, अपि तु, वह उसका अनुवादक ही होता है, फलतः, वह अप्रमाण ही होगा, इस स्थिति में ब्रह्म प्रतिपादक शास्त्र मी अप्रमाण क्यों नहीं होंगे? शास्त्र के द्वारा प्रतिपादित ब्रह्म सिद्ध वस्तु है, अतः, वह प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से ही गम्य वस्तु होगा। इसलिए सिद्धवस्तु का प्रमाण शास्त्र है यह कथन सङ्गत नहीं है। लौकिक वाक्य अन्य प्रमाणों से अवगत विषय का बोषक होने पर वह स्वतः प्रमाण नहीं होता है—यह सभी मानते हैं। वेदान्त की भी यही

स्थिति है तो यह भी स्वतः प्रमाण नहीं होगा। इस प्रकार वेदान्त का अनपेक्षत्व लक्षण प्रामाण्य सङ्गत नहीं है।

वैदान्त का अप्रामाण्य या अप्रयोजनीयता उचित नहीं है। 'वेदाध्ययन करना चाहिए' इस विधि के द्वारा समग्र वेंद की प्रयोजनवत्ता सिद्ध है। अतः, वेदान्त को ब्रह्म बोधक न मानकर वेदिवहित अग्निहोत्रादि रूप कर्म के लिए अपेक्षित कर्ता देवता आदि वस्तुओं का प्रतिपादक मानना ही उचित है। यदि कमेंबोधक वेदांश के साम्निष्य का अभाव वेदान्त (उपनिषद्) में होने से कर्मपरक मानना उचित न हो तो उपासनादिरूप क्रियापरक मानने में क्या आपत्ति है ? ऐसा मानने पर प्रत्यक्षादि प्रमाण से अनिधगतिषयक होने से अनिपक्षत्वरूप प्रामाण्य और सप्रयोजनत्व भी सिद्ध होता है। आचार्य के इसी अभिप्राय से आचार्य शङ्कर ने इस सूत्र का पूर्वपक्ष के रूप में उपस्थापन किया है। इस सूत्र में भामतीकार ने आनर्थक्य का अर्थ अप्रयोजनवस्व माना है और यह अप्रयोजनवत्त्व अनुवादक मानने पर ही सम्भव है। आपात दृष्टि से आनर्थक्य का अर्थ अभिधेयरहितत्व ही होता है अर्थात् किसी प्रकार अर्थ न होना एवं निष्प्रयोजनत्व । उपनिषद् का श्रवणकर किसी व्युत्पन्न व्यक्ति को अर्थ का वोष होगा ही तब उपनिषद् का कोई अर्थ नहीं है—यह कथन सङ्गत नहीं है। यही कारण है कि आनर्थक्य का अर्थ निष्प्रयोजनवत्त्व अर्थ किया है। फलतः, ब्रह्म शास्त्रप्रमाण-गम्य नहीं है—यही पूर्वपक्ष के रूप में आचार्य शङ्कर ने किया है। किन्तु, परर्माष जैमिनि के द्वारा प्रदर्शित सिद्धान्त पक्ष के साथ आचार्य शङ्कर का ऐकमस्य नहीं है। अतः, इस विरोध का विश्लेषण "विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युः।" (जै॰ स॰ १।२।६) इस सूत्र के विश्लेषण प्रसङ्ग में कर गा ।। १ ।।

## शास्त्रदृष्ट्रविरोधाच्य ॥ १.२.२ ॥

शा०—'स्तेनं मनः' 'अनृतवादिनी वाक्' इत्येवं जातीयकानां धमं प्रत्यप्रामाण्यम्, भूतानुवादात् । विपरिणामादिभिरिप कल्प्यमाने स्तेयं मृषोद्यं च कर्तव्यमित्यापति । तच्चाशक्यं स्तेयानृतवादप्रतिषेधमबाधमानेनानुष्ठातुम् । न च विकल्पः, वैषम्यात् । एकः कल्प्यो विधिः; एकः प्रत्यक्षः ।

अथ दृष्टविरोधः । 'तस्माद् धूम एवाग्नेदिवा दहन्ने, नाचिः । तस्मादिच-रेवाग्नेनंक्तं दहन्ने न धूमः' तस्माद् दृष्टविरुद्धं इति । 'अस्माल्लोकादुक्तम्याग्नि-

१. प्रमाणसम्वादवाद या प्रमाणसंप्लववाद एवं प्रमाणासंप्लववाद या प्रमाणिवसम्बाद-दाद । प्रथम मत में एक वस्तु में एक से अधिक प्रमाण रहने पर मी कोई मी अनुवादक या अनुवादकत्व निबन्धन अप्रमाण नहीं होता है । द्वितीय मत में एक से अधिक प्रमाण रहने पर जिस प्रमाण से जो प्रथम अवगत होता है वह प्रमाण ओर वाद में जिस प्रमाण से अवगत होता है उसमें अनुवादकत्व निबन्धन प्रमाण नहीं रहता है ।

रादित्यं गतो रात्रावादित्यस्तम्' इत्येतदुपपादियतुमिदम् । उभयमि दृष्टविरुद्ध-मुच्यते । तस्मान्नैषाऽवधारणा सिध्यतीति अपरो दृष्टविरोधः । न चैतद् विद्यो वयं बाह्मणा वा स्मोऽबाह्मणा वा वचनम् प्रमाणम् तै० व्रा० २।१।२, (गोप० ब्रा० पू० ५।२१) इति ।

अक्रियार्थत्वादनर्थकम् । अथायमर्था नैवैतज्ज्ञायते, कि वा ब्राह्मणा वय-मुताब्राह्मणा वेति, प्रत्यक्षविरुद्धमप्रमाणम् । अपरः शास्त्रदृष्टेन विरोधः । को हि तद्वेद, यद्यमुष्टिमल्लोकेऽस्ति वा न वा, (तै० सं० ६।२।२, ६।१।१) इति । यदि प्रश्नोऽयम्, अक्रियार्थत्वादनर्थकः । अथानवक्त्वितः, शास्त्रदृष्टेन विरोधः । अतः प्रत्यक्षविरुद्धमप्रमाणम् ।। २ ।।

भा० वि०—सोऽरोदीदित्यादीनामानर्थंक्ये हेत्वन्तरमाह—शास्त्रेति । तत्र सोऽरोदीदित्याद्यदाहरणानामतीतार्थंविषयत्वेन योग्यानुपलब्ध्यभावात् स्वार्था-सत्यत्वानिश्चयेन तद्द्वारा विधिकल्पनायामपि धर्मं प्रत्यप्रामाण्यं शास्त्रदृष्टिवरोधेन प्रसङ्गादुक्तमेव, तेन येषां स्वार्थेप्यसत्त्वं तेषां धर्मं प्रति प्रामाण्ये कैव कथेत्यभि-प्रत्योदाहरणान्तरमाह—'स्तेनिमिति । अस्मिन्नप्युदाहरणे विधिकल्पनायां शास्त्र विरोधं दर्शयतुं यथा श्रुत्यप्रमाण्ये पूर्वसूत्रं योजयति-एविमिति। सिद्धरूपस्यैव मनसः स्तेनत्वस्य, वाचोऽनृतवादिनीत्वस्य चानुवादादिक्रयार्थंत्वादप्रामाण्यमित्यर्थं: ।

ननु तह्र्बंध्याहारादिना क्रियार्थंत्वं कल्प्यतामित्याशङ्क्यैतत्सूत्रगतशास्त्र-विरोधं व्याचष्टे-विपरिणामेति । वाङ्मनसयोः प्राधान्यादितरेन्द्रियैरपि तच्च-रितमनुर्वाततव्यमिति वाक्यार्थंः स्यात्, ततक्च निषेधशास्त्रविरोध इत्याह— तच्चेति ।

ननु पाक्षिकवः धसंभवेऽपि नात्यन्तबाधः, विकल्पोपपत्तेः । विधेविशेषविषय-त्वान्निषेधस्य च सामान्यविषयत्वादतुल्यवल्रत्वेन विकल्पासंभध इति वाच्यम् । यथाकथि चिद्यास्त्रार्थवत्त्वस्यैव विकल्पशब्देनाभिप्रेतत्वात् इत्यत आह— न चेति । विधिशास्त्रस्य कल्प्यत्वात्, क्लृप्तं निषेधशास्त्रं विधिविषयमप्या-स्कन्दन् तत्कल्पनामेव निरुणद्धि इति विध्यनवकाश एवेत्यभिप्रेत्याह— वैषम्यादिति । तदेवाह—एक इति । अन्यो निषेधः प्रत्यक्षः क्लृप्तः ।

सूत्रकारेण हि सिद्धान्ते स्तेनं मनः इत्यादावभिहितस्य शास्त्रविरोधस्य 'अप्राप्ताचानुपपत्तिरि'त्यादिनाऽकर्तव्यतापरत्वेन गुणवादत्वेन च परिहारमुक्त्वा, गुणवादिनिमत्तं च रूपात्प्रायादिति दर्शयित्वा, पुनस्तस्योदाहरणान्तरेऽव्याप्ति-माशङ्क्य, दूरभूयस्त्वादित्यनेन परिहरिष्यते, तदनुसारेण दृष्टविरोधादित्यवयवं व्याख्यातुमुदाहरति—अथ दृष्टिविरोध इति। उदाहरणगततच्छब्दार्थमाह—

१. स्तेयमित्यादर्शकोशे पाठः।

सस्मादिति । यस्माद्वाग्निरादित्यं गच्छति, तस्मादेव घूम एवाग्नेदिवा दहशे नाचिः, यस्माच्च रात्रावादित्योऽग्निम्, तस्मादेवाचिरेवाग्नेनंकं दहशे, न धूमः इत्येवमेतदुपपादियतुं यद्वैतद्वाक्यम्, तिदृहोदाहरणमित्यर्थः । तदुपपादनदृयोरिप सन्ध्ययोः देवताद्वयसित्रधानमुपपादनीयान्तरं सूचियतुं तावदित्युक्तम्, सूत्रावयवं योजयित—तदिति । दृहश इति लड्छें लिट्प्रयोगाद् धूम एवाचिरेवेति द्वयमिष दृष्टिविरुद्धम्, रात्रिन्दिवं धूमाचिषोदंर्शनात् इत्यर्थः । ततश्च यदनेन वाक्येन प्रतिपाद्यते, दिवाग्निरादित्यमनुप्रविशति रात्रावादित्यस्तमिति तस्यावधारणा न सिध्यत्तीत्याह—तस्माविति ।

नतु घूमगतभूयस्त्वाद्यभावाद्द्वा विद्वदर्शनाभावाभिधानिप्ययुक्तम् । अस्यापि निमित्तस्य ब्राह्मण्यज्ञानाभावाभिधानेऽव्याप्तेरिति शङ्कानिरासार्थं "स्त्र्यपराधाद्" इत्यादिसूत्रं तदनुसारेणोदाहरणान्तरमाह-अपर इति । अस्या-प्यार्षेयवरणानुमन्त्रणविधिसन्निधिसमाम्नातस्यापि तत्स्तुत्यर्थंत्वाप्रतीतेः न प्रामाण्यमित्याद्यसूत्रं तावद्योजयित—अक्रियेति ।

ननु मा भूत्क्रियार्थंत्वेनार्थवस्वम्, स्वतन्त्रज्ञाह्मण्याज्ञानप्रतिपादनेनैवास्त्विति मन्वानश्चोदयति-अथेति । प्रत्यक्षाद्यवगतोत्पाद्योत्पादकसंबन्धस्मरणानुगृहीतेन्द्र-येण ब्राह्मणत्वस्य प्रत्यक्षतोऽवगमात् तद्विरुद्धतदज्ञानवचनमप्रमाणमेवेति दूषयति-प्रत्यक्षेति । न च प्रत्यत्तेण सहाज्ञानवचनस्य विकल्पः, ज्ञानस्वरूपत्वेन विकल्प-विषयत्वादिति भावः, अत्राक्रियार्थत्वेनानर्थवयं सिद्धं कृत्वेतत् । अतश्चाज्ञानम-प्रमाणमित्याह-अत इति । प्रत्यक्षज्ञानेनामुब्मिकफलवचनस्य दृढप्रतिपत्तिहेतुत्व-रूपं प्रावल्यं विकल्पाशङ्कानिराससूचितं यदि व्राह्मण्यादेर्दुज्ञीनत्वादज्ञानवचनम्, तिह परलोकादी तदभावज्ञानवचनानुपपत्तिमाशङ्क्र्याकालिकेप्सेति सूत्रं तदनुसारे-णोदाहरणान्तरमाह—जास्त्रेति । अस्मिन्नप्युदाहरणे प्रथमं तावदाद्यसूत्रं योज-यति—यदि हीति । प्रश्नज्ञानादिसूचकतया सिद्धार्थत्वेनाक्रियार्थत्वादानर्थक्य-मित्यर्थः । इदानीं शास्त्रदृष्टविरोधं प्रश्नपूर्वकं दर्शयति—अथेत्यादिना । अनव-निश्चितवेदप्रामाण्यैरामुष्मिकफलस्य क्लिंसरनिश्चयोऽज्ञानम्, शास्त्रजनितेनामुष्टिमकफलदर्शनेन ज्ञायमानत्वाच्छास्त्रदृष्टविरोधः, इत्यर्थः ॥ २ ॥

त् वा वा वाङ्गनसयोविद्यमानमिवद्यमानं वा स्तेयानृतवदनमुच्यमानं धर्मे स्वार्थेऽपि वा न प्रामाण्यं प्रतिपद्यते । अथ त्वध्याहारादिभिरेवं कल्प्येत वाङ्मन-सयोः सर्वशरीरेषु चेष्टाः प्रति प्राधान्यादितरभूतेन्द्रियैरपि तच्चरितमनुर्वातत्व्य-मिति, ततः शास्त्रविरोधः । तत्रैतत्स्यात्-विहितप्रतिषिद्धत्वात् षोडश्यादिवद्विकल्प इति । इतरस्तु कल्पनीयक्लृप्तत्वेन वैषम्यमाह । ननु चात्यन्तदुर्बलोऽपि विधिस्त-दधीनात्मलामेन प्रतिषेधेन तुल्यवलो भवतोति "प्रतिषेधः प्रदेशेऽनारभ्य विधाने

च", (अ० १० पा० ८ अ० १) इत्यत्र वक्ष्यते । सत्यम् । यस्य शास्त्रमन्तरेणा-प्राप्तिरस्ति, तत्रैतदेवम् । यत्पुनरर्थप्राप्तं निषध्यते, तत्र विध्यनभ्यनुज्ञयैव लब्धा-त्मानः प्रतिषेघा बलीयांसो भवन्तोति तत्रैव वक्ष्यते—"अर्थप्राप्तवदित चेदि"ति । स्तैयानृतवादयोश्च विनैव शास्त्रेण प्रवृत्तयोविधिनिरपेक्षोऽवस्थितः प्रतिषेघ इति कल्प्यं विधि वाधते । तस्मादानर्थंक्यम् ।।

अतः परं स्वार्थेनैवाऽऽनर्थक्यं प्रतिपादयति । रात्रिन्दिवं धूमाचिषोरपि दर्शनात् "धूम एवाचिरेवेति" चैतद् द्वयमिप प्रत्यक्षविरोवादवधारणं न संभवति । अथ वा यदनेन प्रतिपाद्यते दिवाऽग्निरादित्यमनुप्रविश्वति रात्रावादित्योऽग्निमिति तदव-धारणं नोपपद्यते । पूर्वोक्तस्य हेतोरसिद्धत्वात् । ततश्चाग्निसूर्ययोर्नकन्दिवं व्यवस्थितज्योतिष्ट्वप्रतिपादनाय स्तुतिरप्यसत्यत्वान्नावकल्पत इत्येषा वाऽनव-घारणा । अथ वा सूर्यो ज्योतिरिति प्रातरयं मन्त्रोऽग्निज्योतिरित्येष सायमित्येषा मन्त्रयोरवघारणा न सिध्यति । अथ वा समस्तो वेदः प्रमाणमित्येषाऽवघारणा न सिध्यतीत्यभिप्रायः। शास्त्रविरोधो दृष्टविरोधद्वयं पुनः शास्त्रदृष्टविरोध इति यत् सहशन्यायानि सन्ति, क्रमभेदेन चोद्यते तत्परिहारसूत्रक्रमभेदा-नुरोधेन । 'न चैतद्विदा' इत्यार्षेयवरणशेषोऽभिमतः । स चायं क्रियातत्संबन्ध्यन-भिधानात्तद्विषयत्वेनाप्रमाणम् । न हि बाह्मणत्वाज्ञानसंदेहविपर्ययाः ब्राह्मण-त्वादिजातिविषये आक्षेपसमाघानै केनचिदंशेन कर्मण्युपयुज्यन्ते । न च प्रत्यक्ष-विरुद्धाः स्तुतिः संभवति । न च स्वतन्त्रब्राह्मणत्वाज्ञानप्रतिपादनेन प्रामाण्यम् । कथं पुनरयं दृष्टिविरोधो यदा समानाकारेषु पिण्डेषु ब्राह्मणत्वादिविभागः शास्त्रेणैव निश्चीयते । नायं शास्त्रतिषयो, लोकप्रसिद्धत्वाद् वृक्षत्वादिवत् । कथं पुनरिदं लोकस्य प्रसिद्धम् प्रत्यक्षेणेति ब्रूमः। कस्मात्पुनर्मातापितृसंबन्धानभिज्ञारचक्षुः संनिकृष्टेषु मनुष्येष्वनाख्यातं न प्रतिपद्यन्ते, शक्तचभावात् । यथा वृक्षत्वं प्राग-भिधानव्युत्पत्तेः । नैतत्तुल्यम्, वृक्षत्वं प्रागभिधायकव्यापाराज्जात्यन्तरव्यविच्छन्नं स्वव्यक्तिष्वनुगतं शाखादिमदूर्पेण दृश्यते । न तु ब्राह्मणत्वम् । अपि च व्युत्पन्न-शब्दोऽपि निमित्तान्तराहते नैव प्रतिपद्यते। न चोपवीताध्ययनादिनिमित्तम्, वर्णत्रयसाधारणत्वात् । अध्यापनाद्यपि भिन्नाचारक्षत्त्रियवैश्यप्रतियोगित्वात्संदि-ग्धम् । सर्वं च दुष्टशूद्रेषु संभाग्यमानत्वादनिश्चितम् । यस्त्वविचारितसिद्धमेव प्रतिपद्येत, स शुक्तिकामपि रजतं मन्यमानः क्रीणीयात् । नैष दोषः । क्वचिद्धि काचिज्जातिग्रह्णे इतिकर्तंव्यता भवतीति वर्णितमेतत् । तेन यथैवाऽऽलोकेन्द्रिया-नेकपिण्डानुस्यूतिशब्दस्मरणव्यक्तिमहत्त्वसंनिकर्षाकारविशेषादयोऽन्यजातिग्रहणे-कारणम्, तथैवात्रोत्पादकजातिस्मरणम् । अयं चोत्पाद्योत्पादकसंबन्धो मातुरेव प्रत्यक्षः, अन्येषां त्वनुमानाप्तोपदेशाद्यवगतकारणं भवति । न चावश्यं प्रत्यक्षा-वगतमेव प्रत्यत्तनिमित्तं भवति, चक्षुरादेरनवगतस्यापि निमित्तत्वदर्शनात्। आन्तरालिकस्मृतिव्यवहितमपि चेन्द्रियसंबन्धानुसारि प्रत्यक्षमित्येतत्साधितम्।

न च यत्सहसा सर्वंस्य प्रत्यक्षं न भवति, तन्निपुणतोऽपि पश्यतां न प्रत्यक्ष-मित्येतदप्युक्तमेव । स्त्रचपराधात्तु दुर्ज्ञानोऽयं संबन्धं इति स्वयमेव वक्ष्यति । न च तावन्मात्रेण प्रत्यक्षता हीयते । न हि यदिगरिश्रः क्लमारुह्य गृह्येत, तद-प्रत्यक्षम् । न च स्त्रीणां क्वचिद्वयभिचारदर्शनात्सर्वत्रैव कल्पना युक्ता, लोक-विरुद्धानुमानासंभवात् । विशिष्टेन हि प्रयत्नेन महाकुलीनाः परिरक्षान्त्यात्मा-नमनेनैव हेतुना राजभित्रह्मिणैश्च स्विपतृपितामहादिपारम्पर्याविस्मरणार्थं समूहलेख्यानि प्रवर्तितानि । तथा च प्रतिकुल गुणदोषस्मरणात् तदनुरूपाः प्रवृत्तिनिवृत्तयो दृश्यन्ते । न च भर्तृंव्यितरेककृतेन वर्णसंकरोऽपराधेन जायते । हर्यते ह्यपराधिनीनामपि स्वभर्तृनिमित्तः प्रसवः । तदपराधनिमित्तस्तु तासाम-शुभफलोपभोगो भवेत्, न त्वपत्यानां वर्णसंकरः। न च नियोगतो वर्णान्तरैरेव सह प्रमादः । सवर्णेन चोत्पादित्तस्य नैव वर्णान्तरत्वापत्तिः । संकरजातानामपि च पुनरुत्कर्षापकर्षाभ्यां सप्तमे पञ्चमे वाऽन्यतरवर्णापत्तिः स्मर्यते । तत्र त्वेता-वन्मात्रमागमिकं प्रत्येतव्यम् । न ह्ययं पुरुषेयत्तानियमो लौकिकप्रमाणगम्यः । तस्मात्सत्यिप सारूप्ये यथा केनचिन्निमित्तेन स्त्रीपुंस्कोकिलादिविभागज्ञानम्, तथैव दर्शनस्मरणपारम्पर्यानुगृहीतप्रत्यक्षगम्यानि ब्राह्मणत्वादीनीति, भवत्य-ज्ञानवचनस्य प्रत्यक्षविरोधः। येषामप्याचारनिमित्ता ब्राह्मणत्वादयस्तेषामपि दृष्टविरोधस्तावदस्त्येव, न त्वाचारनिमित्तवर्णाविभागे प्रमाणं किंचित् । सिद्धानां हि ब्राह्मणादोनामाचारा विधीयन्ते, तत्रेतरेतराश्रयता भवेत्। ब्राह्मणादीना-माचारस्तद्वशेन ब्राह्मणादय इति । स एव शुभाचारकाले ब्राह्मणः पुनरशुभा-चारकाले शूद्र इत्यनवस्थितत्वम् । तथैकेनैव प्रयत्नेन परपीडानुग्रहादिकुर्वतां युगपद्बाह्मणत्वाब्राह्मणत्विवरोधः।

एताभिरुपपत्तिभिरतवयं प्रतिपाद्यते । न तप आदीनां समुदायो ब्राह्मण्यम्, न तज्जिन्तः संस्कारः । न तदभिव्यङ्गचा जातिः । कि तर्हि ? मातापितृजातिज्ञानाभिव्यङ्गचा प्रत्यक्षसमिधगम्या । तस्मात्पूर्वेणैव न्यायेन वर्णिवभागे
व्यवस्थिते, मासेन शूदीभवतीत्येवमादीनि कर्मीनन्दावचनानि, अथ वा वर्णत्रयकर्महानिप्रतिपादनार्थानीति वक्तव्यम् । पूर्ववच्चात्रापि क्लृप्तत्वात्प्रत्यक्षस्य,
कल्प्येनाज्ञानविधिना सह विकल्पो न संभवति । अपि च तत्रानुष्ठानात्मकत्वाद्भवेदिष, न त्वत्र, वस्तुरूपाणामैकात्म्येनाविकल्प्यत्वात् । 'को हि तद्वदेति
पूर्ववदेवाज्ञानसंशयविपर्ययाणामनौपयिकत्वादानथँक्यम् । निश्चितवेदप्रामाण्यैश्च
त्रविद्यवृद्धैविज्ञायमानत्वात्स्वार्थेऽप्यातर्थंक्यम् विकल्पाभावश्चानन्तरोक्तवत् ॥२॥

न्या । गु० — अत्र माष्यकारेण स्तेनं मन इत्याद्युदाहृस्य एवंजातीयकानां धर्मं प्रति अप्रामाण्यम्, भूतानुवादादित्युक्तम् । तदेवंजातीयकानि कं घर्मं प्रमिमीरिज्ञित्यनेन गतार्थं-त्वात्युनकक्तमित्यादाङ्क्षघ व्याचष्टे — वाङ्मनसोरिति । अनेनैवं भाष्यं व्याख्यातं भूतशब्दः

परमार्थवाची, यादृशं परमार्थतः प्रच्छन्नरूपत्दौपचारिकं मनसःस्तेनत्वम्, प्रायिकं च वाचीऽ-नतवादिनीत्वम्, ताहशानुवादमालोच्य धर्मं प्रत्यप्राण्यम् अतथाभूतमुख्यरूपस्तेना-नृतवादिनोत्वकीर्त्तने तु स्वार्थेऽप्यप्रामाण्यमिति भूतानुवादादिति विशेषणोपादानसामध्यीत् सचितम् । ततश्र पूर्वोदाहरणेष्वतीतार्थंकीर्त्तनेन योग्यानुपलब्ध्यभावात्स्वार्थासत्यत्वा-निश्चयेऽपि धर्मं प्रत्यप्रामाण्यम्क्तम् । इह त् स्वार्थेऽप्यसत्यत्वमित्यधिकार्थत्वादपीन्वक्तय-मिति । अनेन चेहोदाहरणे पूर्वसूत्रमेवं योजितम् । मनसःस्तेनशध्दवाच्यपरस्वापहारित्वा-भावाद्वाचथान्तवदनकर्तृत्वाभावान्मुख्यरूपस्तेनान्तवादिनीत्वकीत्त्वेते स्वार्थासत्यत्वादान-र्थंक्यमभिधेयशून्यत्वं यथादृष्टार्थानुवादेऽप्यक्रियार्थंत्वादानर्थंक्यं निष्प्रयोजनत्वमिति । अघ्याहारादिभिस्तु क्रियार्थंत्वकल्पने प्रतिषेघशास्त्रविरोधापत्तेरानर्थंक्यमेव युक्तमिति, शास्त्रविरोधसूत्रव्याख्यानार्थं विपरीणामादिभिरित्यादिमाष्यं तद्वचाच**ष्टे—अय त्वित ।** न चेत्यादिभाष्यमाशङ्कापूर्वं व्याचष्टे—तत्रेति । अत्राशङ्कते—ननु चेति । पितृयज्ञे र ऽतिदेशप्राप्तस्य होतृवरणस्य न होतारं वृणीत इति निषेधः श्रूयते । दर्शपूर्णमासयोखा-नारम्य विधिप्राप्तस्य ये यजामहस्य नानुयाजेषु यजामहं करोतीति । तत्रानयोनित्यं बाधो विकल्पेन वेति निरूपणार्थं नज् अयं प्रतिषेधार्थः, पर्युदासार्थो वेति चिन्तायां पूर्वंपक्षयिष्यते । श्रुत्याः नजः प्रधानभूतविधायकान्वयेन निषेधार्थत्वं प्रतीतमपि नेस्रेतेत्यत्र वृतशब्दसामानधिकरण्यादनङ्गीकृत्योपसर्ज्जनीमृतधात्वर्थान्वयेन पर्यदासोऽङ्गीकृतः । न त्विह तथा, विकल्पपर्युदासे ऽप्यपरिहार्यः, तस्यापि पर्युदसनीयप्राप्तिसापेक्षत्वात् । अन्यथा 'न सौम्येऽध्वर' इत्यस्यापि पर्युदासत्वापत्तेः।

कि चान्यत एव तदन्येषु प्राप्तेस्तदन्यमात्रसङ्कोचार्थंत्वे च पर्युदासोपसंहारयोरभेदापत्तेनं पर्युदासाख्यविध्यन्तरोपपत्तिः । तस्मात्प्रतिषेष एवायम्, ततश्च विह्तिप्रतिषिद्धत्वाद्विकल्प इति तत्र प्राप्तिसापेक्षस्यापि सुरापानादिनिषेषविद्वशेषिनिष्ठत्वाद् बलीयस्त्वं
स्यादित्याशङ्कय विशेषिनिष्ठेनापि निषेवेनात्मलामायोगापत्तेः सामान्यरूपस्यापि विषेः
स्वविषयादपनेतुमशक्यत्वादनपनीतस्य च शास्त्रस्यात्यन्तबाधायोगाद्विकल्पो दुःपरिहर
इत्युक्तम् । न तुल्यहेतुत्वादुभयं शब्दलक्षणिमति । सिद्धान्तस्तु कर्तंव्यत्वप्रतिपादानात्मकविधिविरोधित्वेनाकर्त्तंव्यत्वप्रतिपादनात्मकनिषेषे जाग्रति विकल्पापत्ते स्तत्परिहाराय
पर्युदासो ऽत्राङ्गीक्रियते, तस्य विषयसमपंणेनानुक्रलत्या विकल्पानासञ्जकत्वात्तन्मात्रसङ्कोचनार्थोपसंहारात्तदन्यमात्रसङ्कोचार्थंस्य पर्युदासस्य स्पष्टं वैलक्षण्यमित्यनवद्यम् ।

परिहरति—सत्यिमिति । दृष्टविरोधादीन्वक्ष्यमाणान्सर्वान्हेतूनिमधेयशून्यरूपानथंनय-प्रतिपादनपरतया सामान्यतो व्याचष्टे—अतः पर्रामित । अत्र भाष्यकारेण घूम एवाग्ने-दिवा दृहशे नाचिरित्यादिदृष्टविरोधोदाहरणं दर्शयित्वा, तस्मान्नैषावधारणा सिष्यती-त्युक्तम् । तद्वम एवाचिरेवेत्यवधारणानुपपत्युपसंहाराथंत्वेन तावद्वधाचष्टे—रात्रि-

१. पूर्वोक्तविपरीतमिति भावः।

२. चातुर्मास्ये साकमेधास्ये तृतीये पर्वणि महापित्र्येष्टावित्यर्थः ।

न्विविभिति । यद्वैतेदवधारणद्वयानुपपत्त्युपसं हारस्य तस्मात् दृष्टविरुद्धमित्यनेनैव सिद्धत्वात्त-दुपपाद्यस्य द्यस्य दिवाग्निरादित्यं गतो रात्रावादित्यस्तमित्यवधारणद्वयस्यासिद्धिप्रतिपाद-नार्थमेतद्भाष्यमित्याह-अथ वेति । स्वरूपपरत्वस्य वा सिद्धान्तिनोऽनिष्टत्वात्तत्रा-सत्यत्वे ऽपि न कापि क्षतिरित्याशङ्कय स्वार्यासत्यत्वे निरालम्बनस्तुत्यनुपपत्तिम्, तदनु-पपत्था वा तत्कल्प्यमन्त्रविध्यनुपपत्तिमेकदेशाप्रामाण्ये वा समस्तवेदप्रामाण्यावधारणा-नुपर्पात्त प्रतिपादयितुमेतिदत्याह—ततश्चेति । एतच्च स्वार्थासत्यत्वप्रतिपादनस्य पूर्व-पक्ष्यिमप्रेतधर्माप्रामाण्योपयोगित्वप्रदर्शनार्थं व्याख्यानत्रयम् । न त्वनन्तरानिर्दृष्टस्य स्तुत्या-दिरेवेति, सर्वनाम्ना निर्देशो युज्यते । एकैकोदाहरणे चोभयविरोधव्याख्यासिद्धेरुदाहरण-द्वयमनर्थंकम् । अय परिहारवैलक्षण्यादुदाहरणद्वयम् । तथापि शास्त्रविरोधोदाहरण-द्वयमुक्त्वा दृष्टविरोधोदाहरणं वाच्यम्, व्युत्क्रमे कि कारणमित्याशङ्क्रचाह—शास्त्रेति । प्रायादित्यनेनानृतवादिनीत्वालम्बने बाहुल्येऽभिहिते, धुम एवेत्यवधारणेऽपि भूयस्त्वा-ख्यस्य बाहुल्यस्यालम्बनत्वेन बुद्धिस्थत्वादनृतवादिनीत्वोदाहरणपरिहारानन्तरं धूमो-वाहरणपरिहारेऽपि भूयस्त्वशब्देनोक्तंनाचिरित्यदर्शंनोक्त्यालम्बने च समीपगमनक्लेश-निबन्धने दुर्ज्ञेयत्वे दूरशब्देनोक्ते, ब्राह्मण्याज्ञानोक्ताविप स्त्रचपराधनिवन्धनस्य दुर्ज्ञेयत्व-स्यालम्बनत्वेन बुद्धिस्थत्वात्तदनन्तर परिहार इति परिहारक्रमकारणम् । परिहाराणां सूत्रक्रमेण भेदेन चेति विग्रहः । उदाहरणानेकत्वकारणत्वेन परिहारभेदोक्तिः ।

'न चैतिहिच' इत्यत्राक्रियार्थंत्वादप्रमाणमिति माध्यकारेणोक्तम् । तित्सद्धान्त्यिममंतस्तुत्यर्थंत्वनिराकरणपरतया व्याचष्टे—न चैतिहितः । आर्थेयप्रवरणशब्देनात्र 'प्रवरे प्रवियमाणे देवाः पितर' इति ब्रूयादित्यार्थंयवरणानुमन्त्रणविधिरिमप्रेतः । तेन चेहोदाहरणेऽनुमन्त्रणक्रियास्तुत्यप्रतीतेरानर्थंक्यमित्याद्यं सूत्रं योजितम् । तदेवोपपादयति—न होति ।
केन चिदंशेनेति—विध्यस्तुत्यंशेनान्यिनन्दांशेन वेत्यर्थः । यहा दृष्टविरोधित्वेनैव क्रियास्तुत्यर्थंत्वासम्मवादानर्थंक्यमनेनोक्तमित्येतदेव माध्यमन्यथा व्याचष्टे—न चेति । अथायमर्थं इत्यनेनानर्थंक्य एव दृष्टविरोधो हेतु रुक्तः । तद्वधाचष्टे—न चेति । चोदयति—कथं
पुनिरिति । शास्त्रणेवेति । सवर्णायां स्वमार्यायामुत्पादितः सवर्णं एवासवर्णायां मूर्द्धाविक्तादिः । परमार्यायां जीवत्पतिकायां कुण्डः, विधवायां गोलकः । पुनथोत्कर्पापकर्षाक्यामन्यतरवर्णापत्तिरित्यादिशास्त्रैकगोचरत्वात्र प्रत्यक्षगम्यमित्यर्थः । परिहरति—नायमिति । एतदेवाशङ्कापूर्वंकं विवृणोति—कथं पुनिरिति । आशङ्किता स्वामिप्रायमाविकरोति—कस्मात्पुनिरिति । सत्यपीन्द्रियव्यापारे प्रतीत्यमावान्न ब्राह्मणत्वादेः प्रत्यक्षत्वं
युज्यते । न चोत्पादकजातिज्ञानस्य सहकारित्वं सम्भवति, आत्माश्यदोषापत्तेः । प्रागुत्यादकजातिज्ञानादाप्तवाक्यजनितं ज्ञानं न प्रत्यक्षत्वेनाशङ्कप्रयमित्यनाक्ष्यात्पव्रहणेनोक्तम् ।

यहानेन ग्रन्थेन ब्राह्मण्यादिजातिरपह्लूयते । सिपण्डानुवर्त्ती विजातीयेभ्यो व्यावृत्त आकारो जातिनं च क्षत्रियादिम्यो व्यावृत्तो ब्राह्मणेष्वनुवृत्तः कश्चिदाकारविशेषो माता-पितृसम्बन्धज्ञेनापि प्रतीयते । तस्माद् ब्राह्मणादिशब्दव्यपदेश्यमातापितृसन्तानजन्यत्वौ- पाधिको ब्राह्मणादिशब्दः, न जातिवचनः । सन्तानस्य चानेकविप्रकृष्टकालपुरुषव्यासिङ्गनः प्रत्यक्षेण ग्रहीतुमशक्यत्वान्न तदुपाधिकस्य ब्राह्मण्यादेः प्रत्यक्षत्वं सम्मवतीति ।

आशङ्काभिप्रायं परिहत्तां दूषयत<del>ि शक्त्यभावादिति।</del> अयमाशयः मातापितृ-सम्बन्धज्ञस्यापत्ये बाह्मण्यादिप्रत्ययस्तावत्सन्देहवाधरहितः स्वसंवेद्यः। न च निर्विषयः प्रत्ययो ऽस्तीत्युक्तम् । न चास्य सन्तानविशेषजन्यत्वं विषयः, निरालम्बनशब्दप्रयोगा-योगेन जातिव्यतिरिक्तस्य सन्तानान्तरव्यावृत्तस्य विशेषस्यासम्मवात् द्वित्रिसन्तानमात्रे सन्तानः समाप्यते । येन सम्बन्धिविशेषेणेव सम्बन्धः सन्तानिविशेषेण सन्तानो विशेष्टुं शक्यते । यथा चैकदेशावस्थिता वृक्षा एव वनशब्देनोच्यन्ते । तथोत्पाद्यो-त्पादकक्रमेणावस्थिताः पुरुषा एव सन्तानशब्दवाच्याः । न सन्तानाख्यं कि चिद्रस्त्वस्ति । तस्मात्सर्वेषु ब्राह्मणेष्वनुस्युतं प्रत्येकसमवेतं ब्राह्मणप्रत्ययविषयभूतं कि चिदवस्यमेष्टव्यम् । यच्चाकारविशेषो न प्रतीयत इत्युक्तम् । तत्र यद्याकारशब्देन संस्थानं मुद्रापरनामघेयम-भिप्रेतम्, ततस्तस्य जातित्वानङ्गीकाराददोषः । ब्राह्मणप्रत्ययवेद्यस्तु धर्मविशेषोऽनुभव-सिद्धत्वान्नापह्नवमहीति । वृक्षत्वाद्यप्यनुमवारूढरूपातिरेकेण निरूपियतुमशक्यम् । शाला-दिमद्रुपस्य संस्थानात्मकत्वेन जातित्वाभावात्संस्थानविशेषस्य हि प्रतिव्यक्तिविलक्षण-त्वात्संस्थानमात्रस्य त्वन्यजातीयेष्वपि समानत्त्रादवान्तरिवशेषस्य चानिरूपणादयवि-न्यासविशेषात्मकस्य संस्थानस्य निरवयवेष्वसंम्मवान्न संस्थानमाकारमृद्वापरनामघेयं जातिरिष्यते । तस्मात्समानाकारेष्वपि पिण्डेषु विलक्षणब्राह्मणप्रत्ययवेद्यब्राह्मण्यादि-जातिर्नापह्नोतुं शक्यते । न चासौ शास्त्रस्य विषयः । प्रमाणान्तरागृहीतायां जातौ अगृहीतसम्बन्धत्वेन ब्राह्मण्यादिपदार्थाज्ञानात् । ब्राह्मणाद् ब्राह्मण्यां यो जायते, स ब्राह्मण इति वाक्यार्थानवधारणात्सम्बन्धाग्रहणादेव नानुमेयत्वम्, सदृशानुपपद्यमानार्थामाबादुप-मानार्थापत्त्यसम्भवात्पारिशेष्यात्प्रत्यक्षत्वम् । उत्पादकजातिज्ञानात्तु प्रागप्रतीतेस्तस्य सहकारित्वं कल्प्यते, जात्यभेदेऽपि व्यक्तिभेदेन जातिव्यक्तिसम्बन्धभेदादुत्पादकव्यक्ति-सम्बन्धितया जातिज्ञानमुत्पाद्य व्यक्तिसम्बन्धितया जातिज्ञाने कारणमित्यात्माश्रय-त्वाप्रसङ्गः ।

सहकार्यपेक्षत्वे उप्यैन्द्रियकत्वाव्याघाते दृष्टान्तमाह—यथेति । शब्दोल्लेखप्रतीती वायं दृष्टान्तः । आशिष्कृता तु वृक्षत्वस्य स्वरूपग्रहणे सहकार्यनपेक्षणाद्वैषम्यमाह—नेतदिति । शब्दोल्लेखप्रतीताविप शब्दातिरिक्तसहकार्यनपेक्षणादपरं वैषम्यमाह—अपि
वेति । निमित्तान्तरग्रहणेनैतदृर्शयित । प्रतीत्यन्यथानुपपत्त्या कल्प्यमानमिष शब्दातिरिक्तसहकारिग्राह्यात् ब्राह्मणत्वादन्यत्कल्प्यम् । न चोत्पादकगतं ब्राह्मणत्वमुत्पाद्यगतात्
ब्राह्मणत्वादन्यदित्येकस्य कर्मकरणत्वायोगान्न तस्य सहकारित्वं युक्तमिति । उपवीतादीनां

नन्वगृहीतसङ्गितनापि समनस्केन्द्रियसिन्नकर्षे वृक्षत्वं गृह्यत एव तत्त्वेन परं न गृह्यतः
 इत्यत आह शब्दोल्लेखेति । वृक्षोऽयमिति शब्दोल्लेखप्रतीतिरित्यर्थः ।

२. वृक्षत्वज्ञाने शब्दातिरिक्तं सहकारि नापेक्ष्यते, ब्राह्मण्ये त्वपेक्षत इति वैषम्यमित्ययाः ।

तु व्यमिचारात्सहकारित्वमनाशङ्क्ष्यमेवेत्याह—न चेति । अध्यापनादीनां न्नाह्मणस्यैव विधानादव्यभिचारमाशङ्क्ष्याह—अध्यापनाद्यपीति । क्षत्रियवैश्यौ प्रति युज्यत इति क्षत्रियवैश्यप्रतियोगिक्षत्रियवैश्यौ वा प्रतियोगिनौ प्रतिसंविन्धनौ यस्येत्यर्थः । नन्वध्यापनादिकारिण लोके निर्विचिकित्सन्नाह्मणप्रत्ययदर्शनात् न क्विचव्यभिचारमान्नेणाप्रामाण्याशङ्क्षा युक्तेत्यशङ्क्ष्याह—यस्त्वित । अध्यापनादीनां व्यभिचारित्वेन निर्विचिकित्स-प्रत्ययोत्पादकत्वं न युक्तिमिति मावः । परिहक्ती तून्मीलितनेत्रस्य ब्राह्मणोऽयमित्यसन्त्व-मधावाधितापरोक्षप्रत्ययोत्पत्तेन्निह्मण्यप्रत्यक्षत्वापह्मवायोगादन्वयव्यतिरेकवलेनोत्पादकजाति-ज्ञानस्योक्तप्रकारेण परिह्तात्माश्रयदोषस्य सहकारित्वकल्पनैवोचितेत्यभिप्रायेणाह—नैष दोष इति । वृक्षे त्ववैषम्यलक्षणोऽध्यापनादिनिमिक्तत्वासम्भवलक्षणो वा न दोष इत्यथः । यदि चान्यजातिग्रहणे सर्वत्रैकरूपं सहकारि स्यान्, ततोऽत्र तद्वैषम्यस्य दोषत्वं शङ्केषतापि । न त्वेतदस्ति ।

आकृतिवादे [तस्योपलक्षणं वापि क्वचित् केनचिदिष्यते] इत्यादिना जातिविशेषेषु यथादर्शनविलक्षणसहकार्यंभिधानादित्याह—क्वचिदिति । रूपादेर्गुणविशेपस्यैव सुवर्ण-त्वादिजातिग्रहणे सहकारित्वदर्शनाम्न जातेः सहकारित्वं कल्पयितुं युक्तमित्याश ङ्कश्चान्य-त्रादृष्टमपीहैव प्रतीतिवलादवश्यं कल्पनीयमिति दर्शयभ्रुपसंहरति—तेनेति । प्रतीति-वलादेव यथासम्भवं प्रत्यक्षानुमानाद्यवगतायाः सहकारित्वकल्पनं नायुक्तमित्याह—अर्थं चेति ।

न च प्रत्यक्षावगतमेव प्रत्यक्षज्ञाने कारणिमति नियमो युज्यते, चक्षुरादौ व्यमि-चारादित्याह—न चेति । न च जातिस्मरणव्यवधानमात्रेण चक्षुषोऽकारणत्वं वांच्यं प्रत्यक्षसूत्रे ।

तत्र शब्दार्थसंबन्धमित्यादिना स्मरणव्यवधानेऽप्यपरोक्षप्रतीतेः प्रत्यक्षत्वा-भिधानादित्याह—आन्तरालिकेति । न च मातापितृसंबन्धानभिज्ञाप्रत्यक्षत्वमात्रेण तद्मिज्ञाप्रत्यक्षत्वम् ।

विमनस्का यदा केचिदित्यादिना निराकृतत्यादित्याह — न चेति । ननु स्त्रीव्यिमचारशङ्कथा मातापिनृसंबन्धानिश्वयाङ्गापत्ये ब्राह्मण्यनिश्वयः कस्यचिदिप सम्भवतीत्याशङ्कथाह — स्त्रथपराधात्वित । स्त्रीणां स्वातन्त्र्यनिषेधाद्भत्रांदिभिः प्रयत्नेन रक्षणाद्योग्यानुपरूब्ध्या व्यभिचारशङ्कायाः परिहत्तुं शक्यत्वाद्, दुर्ज्ञानत्वमात्रं मातापिनृसंबन्धानिभज्ञस्य भवेन्न तु सर्वात्मना ज्ञानामाव इत्यर्थः । एतच्च दुर्ज्ञानत्वावज्ञानवचनं
गौणभिति स्त्रधपराधेनेत्यत्र भाष्यकारो वक्ष्यतीत्याह — इति स्वयमेवेति । न च दुर्ज्ञानस्वमात्रेणाप्रत्यक्षत्वं शङ्कथम्, गिरित्र्यङ्कारोहणजन्यस्यापि दूरस्थपदार्थज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वसिद्धेरित्याह — न चेति । ननु स्त्रीणां प्रायेण चन्चरुत्वदर्शनात् न वै स्त्रैणानि सस्यानि

१. स्मर्थते शब्दसम्बन्धौ माभूत्प्रत्यक्षता तयोः । तदप्रत्यक्षमावेन न स्त्वर्थस्यापि वार्यते ॥

२. तत्र शब्दार्थसंबन्धप्रमातुः स्मरतोऽपि वा । बुद्धिः पूर्वे गृहीतार्थसन्धानादुपजायते ॥

सन्ति । शालावृक्षाणां हृदयान्येता स्त्रियाः इति च वेदेऽनुवादात्सुरूपं वा कुरूपं वा पुमानित्येव भुञ्जत अशास्यं मन इत्यादिस्मृतेश्व । व्यभिचारस्वमावत्वावधारणाददृष्ट-व्यभिचारास्विप स्त्रीत्वेन व्यभिचारोऽनुमास्यते पलाशत्वेनेव वृक्षत्विमत्याशङ्काद्याह—न चेति । स्त्रीत्वस्य व्यभिचाराप्रयोजकत्वसूचनार्थोऽनुमाने कल्पनाशब्दः । न च निर्मूलकत्वेन लोकस्याप्रामाण्यम्, प्रयत्नेन रक्षणे योग्यानुपलब्धेर्मूलत्वसम्भवादिति दर्श- वितुमाह—विशिष्टेन होति । महाकुलीनानां पुरुषाणां स्त्रीरक्षणमेवात्मरक्षणम्, जायायां रक्ष्यमाणायामात्मा भवति रक्षित इति स्मरणात् ।

यद्वा दुष्कुलप्रस्तत्वं व्यभिचारशीलत्वे प्रयोजकम्, न स्त्रीत्विमिति दशंयितुं महा-कुलीनत्वं स्त्रीणामुक्तम् । व्यभिचारामाविनिश्चयमेवाभियुक्तवृद्धव्यवहारेण द्रद्धयति—— अनेनैवेति । व्यभिचाराभावानिश्चये हि निर्मूलत्वात् पितृपितामहादिपरम्परालेखनात्मक-समूहलेल्यं व्यर्थं स्यादिति भावः ।

कुलपरीक्षापूर्वकेदानींतनपुरूषगतिववाहादिव्यवहारेणापि तमेव दृढयित—स्या चेति । एतावत्प्रयत्नान्वेपणे योग्यानुपलिवधपूर्विकया लोकप्रसिद्धचा व्यभिचारामाविनिश्चयान्त स्त्रीत्वमात्रेणादृष्टव्यभिचारानु व्यभिचारानुमानं युक्तमित्युक्तम् । इदानीमनुमीयमानोऽपि व्यभिचारोप्नैकान्ततो वर्णासङ्करमापादयतोत्याह्—न चेति । न च व्यभिचारोत्पन्नत्वाभावेऽपि मानृव्यभिचारमात्रेणापत्ये वर्णंसङ्करः शङ्कचः । सावण्योत्पिक्तकारणस्योत्पादकसवर्णत्वस्याविधातादित्याह्—तवपराधनिमिक्तस्त्वित । व्यभिचारोत्पन्नस्यापि वर्णान्तरव्यभिचारानिश्चये वर्णंसङ्करानिश्चय इत्याह्—न चेति ।

ननु विन्नास्वेव विधिः स्मृति इत्यादिवचनाद्भर्तुंव्यितिरिक्तसवर्णोत्पन्नस्यापि वर्णान्तरापित्तः स्यादित्याशङ्कश्चाह—सवर्णेन चेति । गवादावृत्पादकसजातीयापत्योत्वादकत्वदर्शनेनेहापि तथानुमानान्न वर्णान्तरापित्तः सम्भवतीति ब्राह्मणादिविहितकम्मानिधकारप्रतिपादनपरं विन्नास्वितिवचनं व्याख्येयं कुण्डगोलकवचनमि सत्येव ब्राह्मण्येऽवान्तरसंज्ञाविशेषप्रतिपादनपरमिति उत्पादकासावर्ण्येऽपि क्वचिदन्यतरसवर्णोत्पित्तस्मरणान्नात्यन्तं तदुच्छेदः किमृत तत्सावर्ण्यं इत्यितिशयार्थमाह—सङ्करजातानामि चेति ।
एवं हि स्मर्यते ।

जात्युत्कर्षो युगे ज्ञेयस्सप्तमे पञ्चमे अपि वा। व्यत्यये कर्मणां साम्यं पूर्ववच्चाधरोत्तरमिति ॥ या० स्मृ०

अस्यार्थः—क्षत्रियायां ब्राह्मणादुत्पन्ना कन्या मूर्धावसिक्ता ब्राह्मणाय दीयमाना मूर्द्धावसिक्तजातेरुत्कृशं कन्यां जनयति, सापि ब्राह्मणाय दीयमाना कन्यान्तरमेवेत्येवं पश्चमे युगे पुरुषान्तरे ब्राह्मण्योत्पत्त्या जात्युत्कर्षः । एवं वाशब्दात् षष्ठे वैश्यायां ससमे शूद्रायामिति । मूर्द्धावसिक्तादिपुत्रपरम्परायास्तु क्षत्रियादिस्त्रीणां तथैव पश्चमादिषु क्षत्रियादिजातीयापत्योत्पत्तेरपकर्षं इति पूर्ववच्चाधरोत्तर्रासत्युत्तरत्रातिदेशात्सूचितम्,

१. ब्राह्मणजातितोरपकृष्टानित्यधिकम् २ पु०।

नन्वस्थार्थस्य प्रत्यक्षेण विवेक्तुमशक्यत्वाद् ब्राह्मण्यादेश्च शास्त्रविषयत्वानङ्गीकारेण निर्मूलमेतत्स्मरणं स्यादत आह—तत्र तिवित । क्वचित्प्रत्यक्षात्रगतायां जातौ सम्बन्ध-प्रहणसम्भवात् गृहीतपदार्थंकेन शास्त्रणान्यत्र तत्प्रतिपादनं युक्तमिति मात्रशब्देन सूचितम् । प्रत्यक्षावगितसम्मवादन्यत्र शास्त्रव्यापारो नाङ्गीकृतः, इह तु तदसम्भवाच्छास्त्रविषयत्वं नायुक्तमित्याह—न हीति । नन्वाकारसाम्येन क्वचिदिप ब्राह्मण्यादिविवेकस्य प्रत्यक्षेणा-वगत्यसम्भवात्सर्वत्रगगमगम्यत्वमेवाङ्गीकार्यमित्याशङ्कां निराकुर्वन्नुपसंहरति—तस्भाविति । केनचिन्निमत्तेनेति स्वरविशेषादिनत्यर्थः । स्मरणस्य स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यायोगात्तम् कुप्रदर्शनार्थं दर्शनग्रहणम्, तस्याप्युत्पादकजातिस्मरणितरपेक्षेन्द्रियजन्यत्वायोगात्पूर्वोत्पादकजातिस्मरणं तत्सहकारीति निदर्शयतुं पारम्पर्यंग्रहणम्, प्रत्यक्षत्वोपपादनफलमुपसंहरति—इति भवतीति ।

ननु---

शमो दमस्तपः शौचं सत्यमार्जवमेत्र च। ज्ञानं विज्ञानमास्तिक्यं ब्राह्मं कर्मं प्रचक्षते ॥

इत्यादिस्मृतिपर्यालोचनया तपःप्रभृत्याचारयोगनिमित्तत्वेऽपि वाह्मणशब्दप्रवृत्तेस्तस्य प्रत्यक्षत्वेन दृष्टविरोधसम्भवात्किमिति महता क्लेशेन जातिः साध्यते । अत आह— येषामिति । प्रमाणामावमुपपादियनुमाह—सिद्धानां होति । अनवस्थितत्वापत्ते रप्याचार-निमित्तत्वं न युक्तमित्याह—स एवेति । कारणान्तरमाह तथेति ।

ननु तपःप्रभृत्याचारयोगिनि लोके ब्राह्मणशब्दप्रयोगदर्शनात् कथं तिश्विमित्तत्विनिरासः, अत आह—एताभिरिति । ब्राह्मणत्वप्रतिपादने द्योतकत्वमात्रं तपःप्रभृतीनां न तु ब्राह्मण्याच्यप्रवृत्तिनिमित्तत्विमत्यर्थः । यद्वा का तह्यंस्याः स्मृतेर्गतिरित्याशङ्क्रयेतदुक्तम् । द्योतकत्वमात्रं स्मृत्या प्रतिपाद्यते, न तु तपआदीनां समुदायो ब्राह्मण्यं स्मृत्या प्रतिपाद्यते इत्यर्थः ।

यदा तु पूर्वोक्तार्थोपसंहारपरत्वेनेयं फिक्किका व्याख्यायते, तदा नैताभिस्तपःप्रभृति-भिरुपपत्तिभिरयं ब्राह्मणः प्रतिपाद्यते द्योत्यत इति योज्यम्, किं त्वेताभिरितरेतराश्रय-प्रसङ्गादिभिरुपपत्तिभिरयमर्थः प्रतिपाद्यते, तदुच्यते न तप आदोनां समुदायो ब्राह्मण्यमिति ।

ननु तपःप्रभृतीनां आचाराणां व्यभिचारित्वेन प्रत्येकं ब्राह्मणशब्दप्रवृत्तिनिमित्तत्वा-योगात् युगपदनुष्ठानाभावेन च समुदायाभावान्माभून्निमित्तत्वं तज्जनितस्य तु संस्कारस्य भविष्यति, अत आह—नेति । माभूच्छव्दप्रवृत्तिनिमित्तत्वम्, जात्यभिव्यञ्जकत्वं भविष्यत्यत आह—नेति । उमयत्र पूर्वोक्तमेवोपपत्तित्रयमित देष्टव्यम् । एवं तिह् व्यञ्जका-भावेनाप्रत्यक्षत्वं स्यादित्यशङ्कानिराकरणार्थं पूर्वोक्तमभिव्यञ्जकं स्मारयति—कि तहीति । नन्वाचारनिमित्तत्वाभावे ।

मासेन शूद्रो भवति ब्राह्मणः क्षीरविक्रयादिति ।

वचनमनथॅंकं स्यादित्यत आह्—तस्मादिति । न तु सत्यपि प्रत्यक्षविरोधे विकल्पेन प्रामाण्योपपत्तेः प्रत्यक्षविरुद्धवचनमप्रमाणमिति भाष्यमयुक्तमित्याशङ्कृचाह्—पूर्ववस्वेति । विकल्पविषय एवायं न भवतीत्याह्—अपि चेति ।

को हि तद्वेदेति शास्त्रहृष्टविरोधोदाहरणे भाष्यकारेण पूर्वं तावदाद्यं सूत्रं योजितम् यदि प्रश्न इति । तद्वचाचष्टे—पूर्वंवदेवेति । शास्त्रहृष्टविरोधप्रतिपादनार्थं यद्यनवक्लृप्ति-रित्यादिभाष्यम्, तद्वचाचष्टे—निश्चितेति ॥ २ ॥

अर्थवाद वाक्यों के अप्रामाण्य में अन्य साधनों का प्रदर्शन करते हुए परमींष जैमिनि ने कहा है-शास्त्र से अवगत अर्थों के साथ विरोध है। अतः अर्थवाद वाक्य अप्रमाण है, कुछ अर्थवाद वाक्य प्रत्यक्ष विरुद्ध है और कतिपय अर्थवाद वाक्य शास्त्रहष्ट विरुद्ध होते है अर्थात् प्रत्यक्ष एवं शास्त्रवचनों के द्वारा अवगत विषयों के विरुद्ध हैं। फलतः, शास्त्र-विरोध, दृष्ट-विरोध एवं शास्त्रदृष्टविरोध ---इन तीन प्रकार के विरोधों के कारण अर्थवाद वाक्य अप्रमाण हैं। "स्तेनं मनः" "अनुतवादिनी वाक्" इत्यादि अर्थवाद वाक्यों में अध्याहार कर विधि की कल्पना की जाय तो यही अर्थ मानना होगा कि मन चोर है अतः स्तेय अर्थात् चौर्यं कर्मं करना चाहिए, वाणी अनृतवादिनी है, अतः, अनृतमाषण कर्तंच्य है-इसी रूप में "यतः स्तेयं मनः अतः स्तेनं कर्तंच्यम्", "यतः अनृतवादिनी वाक् अतः अनृतभाषणं कर्तंव्यम्'', किन्तु, चोरी करना एवं झूट बोलना उचित नहीं है । इसी प्रकार "तस्माद धूम एवानीदिवा दहशे नान्निस्तस्मादन्निरेवार्गक्तं दहशे न घूमः", (तै० ब्रा० २।९।२) क्योंकि दिन में अग्नि का धूम ही दिखाई देता है, किन्तु 'अच्चिः' अग्नि शिखा नहीं दिखाई देती है एवं रात्रि में अग्नि की शिखा ही दिखाई देती है, किन्तु, धूम नहीं दिखाई देता है। ''नचैतद् विद्यो वयं ब्राह्मणाः स्मोऽब्राह्मणा वा" (मैत्रायणी संहीता १।४।११) हम लोग ब्राह्मण हैं या अब्राह्मण है; यह नहीं जानते है. इत्यादि अर्थवाद प्रत्यक्ष विरुद्ध हैं। इसी प्रकार "को हि तद वेद यद्यमुष्मिन लोकेऽस्ति वा न वा" (तै॰ सं॰ ६।२।२) परलोक में कुछ है या नहीं, इसको कौन जानता है, यह शास्त्रहष्ट विरुद्ध है, कारण, "स्वगंकामो यजेत" इत्यादि शास्त्रों से पारलौकिक फल का विषय अवगत होता है।। २।।

### तथा फलाभावात् ।। १.२.३ ।।

शा०—गर्गत्रिरात्रबाह्मणं प्रकृत्योच्यते, शोभतेऽस्य मुखं य एवं वेद, (ता० ब्रा० २०। १६१६ तै ब्रा० ३।८।१०) इति । यदि भूतानुवादः, अनर्थकः । अथाऽध्ययनफलानुवादः । ततोऽसदनुवादः कालान्तरे फलं भविष्यतीति चेत्? न ह्यत्र प्रमाणमस्ति । विधिः स्यादिति चेत्? नेष विधिपरः 'द्रव्यसंस्कारकर्मसु' परार्थत्वात् फलश्चितिरर्थवादः स्यात् (जै० सू० ४।३।१) इति चिन्तियिष्यत्येतदुपरिष्टात् कि फलविधिः, उतार्थवाद इति । इह तु कि भूतानुवादः

क्रियार्थी वेति । तेन न फलविधित्वाश्चिराकृतस्येहानर्थकोऽथंवादविचार इति । आऽस्य प्रजायां वाजी जायते य एवं वेदेति चोदाहरणम् ॥ ३ ॥

भा० वि०—अर्थवादानर्थंक्ये हेत्वन्तरमाह-तथेति । यद्यपि "शोभतेऽस्य मुखं य एवं वेद" इत्येतावदुदाहरणम्, तथाप्येवं शब्दार्थं दर्शयितुं गर्गतिरात्रब्राह्मणं प्रकृत्येत्युक्तम्, अहीनविशेषविधायिब्राह्मणं प्रकृत्येत्यर्थः, अत्राप्याद्यसूत्रं योजयित-यदीति । यदि नाम गर्गतिरात्रब्राह्मणज्ञानकाले विद्यमानाया एव मुखशोभायाः सङ्कीतंनम्, तथाप्यिकयार्थंत्वादानर्थंक्यमित्यर्थः, इदानीं भूतानुवादत्वमेवात्र नास्तीति दर्शयितुं परपक्षमनुवदित—अयेति । अध्ययनस्यार्थाववोधपर्यन्तस्य फलं मुखशोभाऽनेनात् देवित्यर्थः, तर्ह्याध्ययनानन्तरभाविन्या मुख्याया मुखशोभाया अनुपलम्भादसदनुवाद इति फलभावादिति सूत्रावयवयोजनया दूषयित—तत इति । कालान्तरफलत्वेन योग्यानुपलिश्वविरोधपरिहारं शङ्कते—कालान्तरेति । शोभतेऽस्य मुखमिति फलस्यानन्तर्यश्रवणात् मैवमिति तथेत्यवयवेन दूषयित—नहोति । तदनेन यथाभूतं मुखशोभादिफलत्वेन कोर्त्यंते, तथा भूतस्याभावादानर्थवयमिति सूत्रं योजितम् ।

शोभतेऽस्येति फलविधिबलादेव फलस्य कालान्तरभावित्वःवगमाद्वर्तमानापदेश एवायं न भवतीति शङ्कते—विधिस्स्यादिति । अधिकरणान्तरिवरोधेन
दूषयति—नैषेति । तत्र हेतुईव्यस्संस्कारेति । तत्र हि यस्य पर्णमयी जुहूर्भविति,
न स पापं श्लोकं श्रृणोति, तीर्थे स्नाति, तीर्थमेव हि स जातानां भवित, वर्मं वा
एतद्यज्ञस्य क्रियते, यत्प्रयाजानूयाजाः इज्यन्ते, वर्मं यजमानस्य भ्रातृव्याभिभूत्ये
इत्यादीनि द्रव्यसंस्कारकर्मविषयाणि वावयान्युदाहृत्य किमेते फलविधयः,
उतार्थवादा इति संशय्य पर्णत्वादेरप्राप्तत्वेनावश्यविधेयस्य फलाकाङ्क्षायां
साक्षात्पुरुषार्थंरूपश्रुतफलान्वयसंभवे पारम्पर्यपुरुषार्थंरूपकृत्वप्तरास्वफलकल्पनायोगात् फलविधित्वमेवेति पूर्वपक्षयित्वा, यथाकथित्रत् पुरुषार्थंरूपफलकल्पनायोगात् फलविधित्वमेवेति पूर्वपक्षयित्वा, यथाकथित्रत् पुरुषार्थंरूपफलकल्पनायोगात् फलविधित्वमेवेति पूर्वपक्षयित्वा, यथाश्रुतवर्तमानफलत्वकीर्तनस्य चानुपलिब्धविरोधात्तफलिधित्वमिति सिद्धान्तियव्यते. तथेहापि
विद्यायाः कर्मानुष्ठानयोग्यपुरुषकरणात् संस्कारत्वेन निराकांक्षत्वात् न शोभत
इत्यादेः फलविधित्वं फलार्थवादत्वमेवेति भावः । पौनश्कव्यात्तिहं अत्र न
विचारयितव्यमत आह—इह त्विति । इति चिन्त्यत इति विपरिणमय्यानुषङ्गः
भूतानुवादो विद्यमानसिद्धानुवादः, अर्थानुतःदोऽसदनुवादः ।

उदाहरणान्तरमाह—आस्येति । वेदानुमन्त्रणज्ञानवहोः ""वा" जवत् । पुत्रवत्त्वसङ्कोर्तंनस्याक्रियार्थंत्वेनासदर्थंत्वेन चाप्रामाण्योपपत्तेरित्यर्थः ॥ ३ ॥

त० वा०-यदि तावद्गर्गत्रिरात्रब्राह्मणवेदानुमन्त्रणज्ञानकाले विद्यमानयोरेव मुखशोभाबाजिजन्मनीः संकोर्तनं न धर्मं प्रति प्रमाणम् । अथ व्वविद्यमानयोः ततः स्वार्थेऽपि । वर्तमानापदेशाच्च प्रत्यक्षानुपलिक्वितरोधः, कर्मानुष्ठानयोग्य-पुरुषकरणाद्विद्यासंस्कारस्य दीक्षिततीर्थंस्नानादिविद्यातास्कृतिविद्यं निराकरिष्यते पौनरुक्त्यात् तिह् अत्र न विचारियत्तव्यमत् बाह्—तेन फल-विधित्वान्निराकृतस्येहाऽऽनर्थंक्यार्थवादत्विचार इति । स्तुत्यर्थताऽपि चासत्यस्य नास्तीति व्यवस्थितमेव ।। ३ ।।

न्या० सु०-अत्र भाष्यकारेण 'शोमतेऽस्य मुखमि' त्याद्युदाहृत्य आद्यन्तावत्सूत्रं योजितम्, यदि भूतानुवादोऽनर्थंक इति तद्वच । चष्टे ---यदि तार्वादिति । गर्गेत्रिरात्रब्राह्मणोपक्रमोपन्या-सस्य य एवं वेदेत्येवंशब्दव्याख्यानार्थंत्वं गर्गत्रिरात्रबाह्मणग्रहणेनोक्तम् । उदाहरणान्तर-गतैवंशब्दस्य व्याख्यानार्थं वेदानुमन्त्रणग्रहणम् । विद्यमानयोरेवेत्यनेन यथादृष्टवचनत्वं भूतशब्दस्य दिशतम् । सम्भवति च गर्गतिरात्राहोनविशेषविधायित्राह्मणजस्य परिहार-सूत्रवक्ष्यमाणप्रकारेण मुखशोमा, वेदानुमन्त्रणज्ञस्य तु वाजिजन्मेति मन्त्रलिङ्गादिप गम्यते । प्रकृतसूत्रयोजनार्थम् अथाध्ययनफलानुबाद इति माध्यं तद्वचाचष्टे-अय त्विति । मुख्यरूपयोर्मुखद्योमावाजिजन्मनोर्योग्यानुपलंबिधबोधितत्वादिति मावः । कालान्तरफलत्वेन योग्यानुपलन्धिविरोधपरिहारशङ्कानिराकरणार्थंत्वेन सौत्रतथाशब्दव्याख्यानार्थं कालान्तर इत्यादिभाष्यं तद्वचाचष्टे—वर्त्तमानापदेशाच्चेति । तदनेन यथाभृतं मुखशोभाद्यनन्तर-फलःवेन कीर्र्यते तथाभूतस्यामावादानर्थक्यमिति सूत्रं योजितम् । फलविधित्वेनक ।लान्तर-मादित्वावगमात् वर्त्तमानापदेशो ऽयं न मवतीत्याशङ्क्रय 'द्रव्य संस्कार कर्मस्वि' त्यत्र निराकरिष्यमाणत्वान्नायं फलविधिरिति भाष्यकृतोक्तम् । तव विद्याया द्रव्यदि-वाह्यःवात्तदधिकरणविषयत्वमाशङ्क्रच संस्कारान्तर्गति दर्शयितुमाह—कम्मानुष्ठानेति । तत्र हि 'यस्य पर्णमयी जुहूर्भविति' न स पापं रुलोकं श्रुणोति । तीर्थे स्नाति, तीर्थमेव समानानां भवति । वर्मां वा एतद्यज्ञस्य क्रियते यत्प्रयाजा, इज्यन्ते वर्मां यजमानस्य भ्रातुव्यामिभृत्या, इत्यादीनि द्रव्यादिविषयाणि वाक्यान्युदाहृत्य किमेते फल-विधयः फलार्थवादा वेति विचारियष्यते । तत्र पर्णतादेरप्राप्तत्वेनावस्यविधेयस्य फला-काङ्क्षायां साक्षात्पुरुवार्थरूपश्चतफलसम्भवे पारम्पर्य्यपुरुवार्थरूपक्रतूपकाराख्यफलकल्पना-योगात्फलविधित्वेन पूर्वपक्षयित्वा, यथाकशंचित्पुरुषार्थरूपफलत्वेन विध्यनुपपत्तिपरि-हाराद्रात्रिसत्रादिवद्विपरिणामकल्पनानुपपत्तेर्यथाश्रुतवर्त्तमानफल्दवसङ्कीर्तंनस्य लंग्धिवरोधान्न फलविधित्वमिति सिद्धान्तयिष्यते । चिन्तयिष्यत्येतदित्यादिमाष्यं पौन-रुक्त्याशङ्कानिराकरणार्थंत्वेन व्याचष्टे--न पौनरुक्त्यादिति । एवं तर्हि सिद्धान्त्यिभमतै स्तुत्यर्थंत्वमेव पूर्वपक्षिणा निराकार्यंमित्याशङ्क्र्य तदर्थंमेव स्वार्थासत्यत्वनिरूपणमित्याह्— स्तृत्यर्थतेति ॥ ३ ॥

अर्थवाद वाक्यों से अन्य प्रमाणों से सिद्ध विषयों से विरुद्ध विषयों का निर्देश किया गया है, जिसका विश्लेषण पूर्व सूत्र के द्वारा उपलब्ध है। किन्तु, इतना ही नहीं, वरन्,

१. अ प्रक्रम्योच्यते ।

ऐसे भी फलों के विषय कहे गये हैं जो नहीं हो सकते हैं। जैसे:—"शोमतेऽस्य मुखं य एवं देद" (ताण्डधमहान्नाह्मण २०।१६।६) "जो व्यक्ति इस प्रकार जानता है, उसका मुख शोमायमान होता है"। यह फल नहीं हो सकता है, कारण, इस प्रकार जानने से मुख कैसे शोमायमान हो सकता है ? इसी प्रकार "आस्य प्रजायां वाजी जायते य एवं वेद"। ',जो व्यक्ति इसको इस रूप में अवगत करता है, उसकी सग्तान वाजी (वाज=अन्न + इन =वाजी) अर्थात अन्नवान् या शस्यवान् होती है ", इत्यादि अर्थवाद वाक्यों के फल हष्ट नहीं होते हैं, अतः, अनेक स्थलों में अर्थवाद निष्फल अर्थात् जिस रूप के फल कहे गये हैं, उनकी प्राप्ति न होने से वे अर्थवाद अप्रमाण हैं। ॥ ३॥

## अन्यानर्थक्यात् ॥१.२.४॥

शा०—पूर्णाहुत्या सर्वान् कामानवाप्नोति, पशुबन्धयाजी सर्वाल्लोकानिम अपति, तरित मृत्युं, तरित ब्रह्महत्याम्, योऽश्वमेधेन यजते, य उ चैनमेवं वेदेति । यदि भूतानुवादमात्रं तर्ह्यानर्थकम् । अथ फलविधिः, इतरेषामानर्थवयम् । न ह्याकृत्वा पूर्णाहुतिमग्निहोत्रादयः क्रियन्ते । न चानिष्ट्वा अग्नीषोमीयेन सोमेन यजन्ते । न चानधीत्याश्वमेधमश्वमेधेन यजन्ते । तद्यथा, पथि जातेऽकें मधूत्मुज्य तेनैव पथा मध्वथिनः पर्वतं न गच्छेयुस्ताहशे हि तत् । अपि चाऽऽहुः—

"अक्के चेन्मघु विन्देत किमर्थं पर्वतं वर्जेत्। इष्टस्यार्थस्य संसिद्धौ को विद्वान् यत्नमाचरेत्" इति ॥ ४ ॥

भा० वि०] विषयान्तरे तु स्वार्थपरत्वे दोषान्तरमण्याह्-अन्येति । तत्राप्याद्यं सूत्रं तत्प्रदर्शनपूर्वं योजयित—यदोति । सर्वकामावाप्ति-सर्वलोकाभिजय-मृत्युतरणा-दीनां क्रियातच्छेषत्वाभावात्तिद्विषयं वावयमनर्थंकमित्यर्थः । यद्यपि फलविधित्व-मेषां पूर्वंसूत्रेणैव निरस्तप्रायम् । तथाप्यभ्युपेत्य दोषान्तरं वक्तुमुत्थापयिति—अश्रेति । अत्रान्यानर्थंक्यसूत्रं योजयन्तुत्तरमाह—इतरेषामिति—तत्तर्व वलृप्तबहु-विध्यनुग्रहाय पूर्णाहुत्यादिवाक्यानामेवाप्रामाण्यमिति भावः । आनर्थंक्यमेव विवृणोति—नहीत्यादिना । अत्राग्निहोत्राद्यङ्गभूताग्न्युत्पादकाधानाङ्गत्वात् पूर्णाहुतेः प्राग्भावः, अग्नीषोमीयस्य च पशोरीपवसथ्येऽहिन विहितत्वात् सोम्यागात्प्राग्भावः, अश्वमेश्रस्य चाज्ञातस्यानुष्ठातुमशवयत्वात् तज्ज्ञानस्य प्राग्भावः, तत्तर्व तैरेवाभिमतफलिसिद्धेरन्यानर्थंक्यमिति भावः ।

नन्वल्पपूर्णाहुत्यादेरिप फलसिद्ध्या महतोऽन्निहोत्रादेरानर्थंक्यसंभवात् किमिति पौर्वापर्यनियमादेवानर्थंक्यं व्याख्यातिमत्याशङ्क्याल्पत्वादिविशेषवता-मिप समानफलानां परस्परानपेक्षाणां च यथारुच्यनुष्ठानसंभवात् नान्योनर्थंक्यं दृष्टिमित्यतः पोर्वापर्यनियमादेवोत्तरानर्थंक्यं युक्तमिति मत्वा दृष्टान्तमाह—तद्यथेति । तेनैवेत्यवधारणेन पथ्यन्तराभावप्रतिपादकेन पौर्वापर्यानियमस्सू-चितः. दृष्टान्तिनिवष्टमर्थं दार्ष्टान्तिके योजयित—तादृशं हि तदिति । उक्तमर्थं

विद्वद्वचनेन दृढयति — अपि चाहुरिति । अर्के समीपे अयत्नलभ्ये फले यत्नाधानं गौरवादयुक्तमिति हेतुमाह — इष्टस्येति ॥ ४ ॥

त० वा०] अनन्तरेणैव पूर्णाहुत्यादिफलवचनानि व्याख्यातानि विधित्वाभ्युपैत्यवादेन तु दोषान्तरमिभधीयते । पूर्णाहुतेरिंग्नसंस्कारत्वात्पशुबन्धस्य च ज्योतिष्टोमोपकारकत्वादश्वमेधज्ञानस्य च संस्कारत्वाज्ञ तावत् फलविधित्वावसरः । यदि
पुनिर्व्यते, ततोऽन्यानर्थंक्यम् समानफलान्यिप कर्माणि यानि परस्परानपेक्षाणि
क्रियन्ते, तेषां यथारुच्यनुष्ठानाज्ञान्यानर्थंक्यकरत्वम् । पूर्णाहुतिपशुबन्धयोस्त्वकृतयोरितरकर्मानिधकारात् । 'प्रथमं वा नियम्येतेत्यनेन न्यायेनावाप्ते फलेनोत्तरकर्मानुष्ठानप्रयोजनमस्तोति, तिह्वध्यानर्थंक्यम् । तथा च हृष्टान्तोऽपि तेनैव
पथा मध्विधन इति यत्रान्यः पन्थाः पर्वतस्य, तत्र गच्छेयुरिप न तु तेनैव गच्छन्ति ।
तस्माद् भूयसां वलृप्तानां विधीनामनुप्रहाय वरं कल्प्यानामेवानर्थंकत्वम् । न च
फलिवशेषाधिनः पराणि कर्माण्यविशेषश्रवणात् । न हि समानायां श्रुतावप्रत्यक्षः
सन् फलिवशेषः कर्मविशेषेभ्यः शक्यः कल्पियतुम् । न च स्तुतिरसत्यत्वादिति
स्थितमेव ॥ ४ ॥

न्या० सु०] अत्र भाष्यकारेण पूर्णाहुत्याद्युदाहरणेषु यदि भूतानुवादमात्रमनर्थंकमित्य-नेनाद्यं सुत्रं योजयित्वाऽष्टाफलविधिरन्येषामानर्थंक्यमित्यनेनान्यानर्थंक्यसूत्रं योजितम् । तत्र फलामावसूत्रमिप योजियतुं शक्यत्वात् किमिति न योजितमित्याशङ्कृत्वानन्तरेणैव निर्जात-पारार्थ्येष फलविधित्वनिराकरणन्यायेनात्रापि फलाभावस्य सुज्ञानत्वादित्याह्—अनन्तरेणै-विति । कथमेषां तदिधकरणविषयत्विमत्याशङ्कचाह—पूर्णाहृतेरिति । यदीत्यादिभाष्यं व्याच्छे —यदि पुनरिति । न ह्यक्तत्वेत्यादिनान्यानर्थक्योपपादनार्थं पौर्वापर्य्यमुपन्यस्तम् । तत्र समान् फलकर्मात्पत्वमात्रेणान्यानर्थंक्योपपत्तेः पौर्वापयोपन्यासो व्यर्थं इत्याशङ्क्रचाह— अपिशब्देनाल्पत्वमहत्त्वमुपक्षिष्ठमज्ञातस्यानुष्ठातुमशक्यत्वाद्यक्तमश्च-समानफलान्यपीति । मेधज्ञानस्य तदनुष्ठानात्प्राग्मावित्वम्, पूर्णाहुतिपद्युबन्धयोस्तु कथमत आह—पूर्णाहुतीति । अग्निहोत्राद्यञ्जभूताम्युत्पादकाधानाञ्जत्वात्पूर्णाहुतेः प्राग्भावः । स एष औपवसण्ये ऽहनि द्विदेवत्यः पशुरालक्ष्यय, इत्यनेन वचनेनाग्नीषोमीयस्येति मावः-प्रथमं वा नियम्येति । 'वसन्ताय कॅपिञ्जलानालभेत' इत्याद्यदाहृत्य कि त्र्यादयः पराद्धंपर्यंन्ता विकल्पेनालब्धव्या उत त्रय एवेत्येकादशे चिन्तयिष्यते । तत्र बहुवचनेन द्वित्वातिरिक्तसङ्ख्यासामान्यरूप-बहुत्वामिधायिनां तद्विशेषाकाङ्क्षायां परार्द्धातिरिक्तसङ्ख्याविशेषामावात्तत्पर्यन्तत्र्यादि-संख्याविशेषाक्षेपात्समुच्चये संख्यान्तरोपजननेन सर्वविनाशापत्तेर्विकल्पेन विनियोग इति । बहुवचनेन सर्वप्राप्तेविकल्पः स्यादित्यनेन पूर्वपक्षयित्वा, प्रथमं वा नियम्येत कारणादितकमः स्यादि(जै॰सू॰११।१।७)त्यनेन त्रिसंख्योपादानं विना चतुराद्युपादानाशक्तेरवश्योपादेयत्रित्व-

१. ब न चानिष्वा० इत्यस्य प्राक्।

मात्रेण बहुवचनोपपतेरितिरिक्ताक्षेपे प्रमाणामावात् त्रित्वनियम इति सिद्धान्तियष्यते । दृष्टान्ते पौर्वापय्यादरार्थमेव तेनैव पथेत्युक्तमित्याह—तथा चेति । मवत्वन्यानर्थनयमत आह—तस्माविति । फलविशेषार्थत्वेन तर्द्धान्येषामर्थवत्त्वं मविष्यतीत्यत आह—न चेति । नन्वेव-मिपि सिद्धान्त्यमिमतस्तुत्यर्थत्वानिराकरणात्पूर्वपक्षो न सिद्धः, अत आह—न चेति ॥ ४॥

अन्यका अर्थात अर्थवाद से अतिरिक्त अनेक वाक्यों की अनर्थकता होने से अर्थवाद प्रमाण नहीं है। यदि अर्थवाद का प्रामाण्य स्वीकार किया जाय, तब अनेक स्थलों में विधिवाक्य अनर्थक या विकल होने लगेंगे, इसलिए, अर्थवाद को प्रमाण नहीं कहा जा सकता है।

श्रुति में कहा गया है—''तरित मृत्युं तरित पाप्मानं तरित ब्रह्महत्यां योऽश्वमेष्ठेन यजते य उ चैनमेवं वेद''। (तै०५।३।१२।१) जो व्यक्ति अश्वमेष्ठ यज्ञ करता है, एवं जो उसका इस प्रकार (स्वरूप) अवगत करता है, वह मृत्यु का अति क्रमण करता है, पाप से उद्धार प्राप्त करता है तथा ब्रह्महत्या से छुटकारा प्राप्त कर लेता है। इस प्रसङ्घ में यह कहना है कि अश्वमेष का स्वरूप जानने से ही पूर्वोक्त फलों की प्राप्ति होती है, जो व्यक्ति यज्ञ करता है उसको भी पूर्व में वेद का अध्ययन करना पड़ता है, अतः, अध्ययन काल में ही अश्वमेष के स्वरूप की अवगति हो जाने से ''अश्वमेष्ठेन यजेत'' यह विधि निर्थंक हो जायगी, कारण, अध्ययन के बिना तो यज्ञ का अधिकारी नहीं होता है और अध्ययन से ही फल की प्राप्ति हो जाने से पुनः यज्ञ का अनुष्ठान तो व्यर्थ ही होगा, क्योंकि, यज्ञ के अनुष्ठान के सम्पादन में जो कष्ट होता है उसकी तुलना में वेदाध्ययन एवं यज्ञ-विषयक शास्त्रीयज्ञान में श्रम नगण्य है, अतः, विना आयास के ही अभीष्ट की प्राप्ति हो जाने पर कौन बुद्धिमान उस की प्राप्ति के लिए क्लेश सहन करने की इच्छा करेगा। इसी के उदाहरण स्वरूप भाष्यकारने कहा है—

अक्के चेन्मघु विन्देत किमथं पर्वतं व्रजेत्। इष्टस्यार्थंस्य संसिद्धौ को विद्वान् यत्नमाचरेत्॥

पथ के किनारे अकवन (आक) के वृक्ष में यदि मधु को प्राप्ति हो जाती है, तव उसकी प्राप्ति के लिए पर्वत पर क्यों जायगा? इसी प्रकार यदि अमीष्ट विषय को अनायास सिद्धि हो जाय तब कीन विद्वान् उसके लिए विशेष परिश्रम चाहेगा? इसी प्रकार "पूर्णाहुत्या सर्वान् कामनाप्नोति" (थै० ब्रा० ३१८।१०।५) "पूर्णाहुति के ब्रारा सभी कामनाएँ सिद्ध होती हैं"। इसी प्रकार "पशुबन्धयाजी सर्वान् लोकानिश्रज्यित"। जो ब्यक्ति निरूढ्णशुबन्धनामक यज्ञ करता है, वह स्वग्रं आदि सभी लोकों का लाम करता है अर्थान् लाभ करता है इत्यादि सभी अर्थवाद अन्य विधियों के विधानक हैं। क्योंकि, अग्न आधान कर्म में पूर्णाहुति देने से ही यदि सभी कामनाओं की पूर्ति हो तो अग्निहोत्र आदि कर्मों का विधान अनर्थंक हो जायगा, क्योंकि, पूर्वसम्पादित अग्नि आधान के विना अग्निहोत्र आदि कर्मों का अनुष्टान नहीं हो सकता है और पूर्णाः

हुति के विना अग्नि आधान कर्म सम्पन्न नहीं हो सकता है। इस प्रकार निरूढ़पशु बन्ध-नामक यज्ञ करने से ही यदि स्वगंलोक को प्राप्ति हो जाती है तो इसके बाद कर्तंब्य रूप में विहित ज्योतिष्टोम आदि का विधान विफल हो जायगा। अतः जिन अर्थवाद वाक्यों का पारलीकिक फल कहा गया है, वे अनर्थंक होने से अप्रमाण हैं, क्योंकि विधिवाक्यों का प्रमाण निश्चित होने से अर्थवाद वाक्यों के द्वारा उनकों अन्यथा नहीं किया जा सकता है अर्थात् विधिवाक्यों का आनर्थंक्य या अप्रामाण्य नहीं हो सकता है। वरन् निश्चित प्रामाण्यवाले विधिवाक्यों से अर्थवाद वाक्यों का ही प्रामाण्य वाधित होता है—यही युक्ति सङ्गत है।। ४।।

### अभागिप्रतिषेधाच्य ॥ १.२.५॥

शा०] 'न पृथिव्यामग्निश्चेतव्यो नान्तरिक्षे न दिवि, (तै०सं० ५।२१७) । इत्य-प्रतिषेधभागिनमर्थं प्रतिषेधन्ति । विज्ञायत एवैतदन्तरिक्षे दिवि चाग्निनं चीयत इति । पृथिवीचयनप्रतिषेधार्थं च यद्वावयम्, भवेच्चयनप्रतिषधार्थमेव तत् । अथा-प्रमाणम् । नैष विरोधो भवति । कथं तत्प्रमाणं यद् विध्यन्तरमाकुलयेत्, स्वयं चाऽऽकुलं स्यात् । न चेतव्यम्, हिरण्यं निधाय चेतव्यमिति ॥ ५ ॥

भा० वि०] स्वार्थपर्यवमानाभ्युपगमे स्वस्यैव निर्विषयत्वप्रसङ्गं वाक्यान्तरे दर्शयित—अभागीत । अत्र प्रथममभागिसूत्रं योजयित—अप्रतिषेधभागिति । कथमप्रतिषेधभागित्वं चयनस्येत्याशङ्क्यान्तरिक्षद्युचयनयोरप्राप्तत्वेन प्रतिषेधा-योग्यत्वं दर्शयित—विज्ञायत इति । पृथिवीचयनस्य तर्िं प्राप्तत्वात्तिषेधो योग्य-प्रतिषेध एवेत्यत आह—पृथिवीत । चशब्दः शङ्काद्योतकः 'इष्टकाभिर्रान चिनुते' इत्यादिह्यंन्तरिक्षादावसंभवात् पृथिव्यामेवचयनं विधत्ते, न पृथिव्यामिति च तिन्नषेधे निराधारचयनासंभवान् विधिबाध इत्यर्थः ।

एतेन विधिविरोधात् निषेध्याभावाच्च निषेधासंभवप्रतिपादनेन विधि-विरोधात् पर्युदसितव्याभावाच्च पर्युदासोऽपि निरस्तो वेदितव्यः । न च निषेध-पर्युदासयोनित्यानुवादत्वमिक्रयार्थत्वेनानर्थक्यप्रसङ्गात् इति चाद्यसूत्रयोजना द्रष्टव्या । न च न पृथिव्यामिति निषेधस्य चयनविधिना सह विकल्पः, पृथि-व्यामिति विशेषणोपादानेन तत्परतयावगतस्य प्रतिषेधस्य चयनिक्रयायां कल्प्य-त्वेन दुर्वेलत्वादिति भावः ।

ननु दुर्बलेनापि प्रतिषेधेनागत्या पाक्षिकचयनविधिबाधो नातीव दोषावहे-त्याशङ्क्ष्याह—अथेति । यदि प्रतिषेधोऽप्रमाणम्, तदापि न विरोध इत्यर्थः, प्रतिषेधाप्रामाण्यसंभवादगतिरसिद्धेति भावः ।

ननु पूर्णाहुत्यादेरेकस्य कल्प्यस्याग्निहोत्रादिबहुक्लृप्तविधिविरोधाद्युत्कम-प्रामाप्यम्, इह तु उभयोः प्रत्यक्षत्वेनाविशेषात् कथमेकान्ततः प्रतिषेधस्यैवा- प्रामाण्यमित्याशङ्कश्र्वाह—कथं तदिति । विध्यन्तर'मिष्टकाधिरिंन चिनुत' इत्यादि 'हिरण्यं निधाये' त्यस्य गुणपरत्वादिष्टकाभिरित्यादिचयनोत्पत्तिवाक्यमनेनोपलक्षितं स्वयं व्याकुलतामेव दर्शयित—न चेतव्यमिति । पृथिव्याधार-निषेधायोगादिष्टकाभिरिनिमित्यादिना चयनप्राप्तिरङ्गोकार्या, पुनरनाधारत्वेन चयननिषेधे निषेधस्यैव व्याकुलत्वात् न प्रामाण्यसंभावनेति भावः ॥ ५ ॥

त० वा०] त्रीण्यपि पृथिव्यादिवचनान्यप्रतिषेघभागिनमर्थं प्रतिषेधन्ति । अन्तरिक्षे दिवि च तावदप्राप्तत्वात्प्रतिषेधाविषयत्वम् । अत्तरच पर्युदिसितव्या-भावान्न पर्युदासः । अनन्तरिक्षे ह्यदिवि च पृथिव्यां नित्यं चयनं प्राप्तमिति तिद्विचिर्नर्थंकः । अथापि निन्यानुवादस्तथाऽप्यिक्तयार्थंत्वमेव । पृथिवीचयनप्रतिषेधपर्युदासौ तु चयनविध्यबाधेनाशक्यौ । बाधे च विध्यानर्थंक्यम् । विकल्पेऽपि
पक्षे बाधः । कामसंयोगाच्चाग्नेरस्त्येव पाक्षिकत्वम् । दुवंलश्च प्रतिषेधः ।
पृथिवीपरत्वे सित चयने कल्प्यत्वात् । एतदेवास्य स्वयमाकुलत्वम् । विध्यन्तरमेव 'हिरण्यं निधाय चेतव्यमिष्टकाभिर्गन चिनुत एतच्चाऽऽकुलयेत् । प्ररोचनाबुद्धिस्तु नैवोत्पद्यते ॥ ५ ॥

न्या ॰ सु ॰ ] अत्र माष्यकृता न पृथिव्यामिनश्चेतव्यो नान्ति रक्षे न दिवीत्यप्रतिषेधमा-गिनमर्थाप्रतिषेधन्तीति बहुवचनं प्रयुक्तम् । तदयुक्तम् । पृथिवीचयनस्य प्रासः प्रतिपेधमा-गित्वादित्याचङ्कभाह—त्रीण्यपीति विज्ञायत एवेति भाष्यं व्याचधे-अन्तरिक्ष इति ! अस्तु तिह पर्युदासः, अत आह-अतश्चेति । प्रतिधपेधग्रहणं पर्युदासस्याप्युपलक्षणार्थमिति भावः ।

उमयत्र सिद्धान्त्यभिमतं नित्यानुवादःवं निराकर्त्तुमाद्यं सूत्रं योजयति—अथापीति ।
पृथिवीचयनस्याप्रतिषेधभागित्वप्रदर्शनार्थं पृथिवीचयनप्रतिपेधार्थं च यद्वावयं भवेत्
चयननिषेधार्थमेव तदितिमाष्यं तदुपपादयति—पृथिवीति । अस्तु तद्बाधोऽत आह—
बाधे चेति । विकल्पेन चयनविधेरप्यर्थवन्त्वं मविष्यत्यत आह—विकल्पेऽपीति । पाक्षिकबाधार्थमेवायं प्रतिषेधो भविष्यति नातिरात्रे षोडशिनं गृह्णातीति वदत आह—कामसंयोगाच्चेति । पशुकामश्चिन्वीत प्रजाकामश्चिन्वीतेत्यादिभिर्वावयैः काम्यत्वावगमाद्विनापि
प्रतिषेधं पाक्षिकःविसद्धेः प्रतिषेधानर्थवयमिति भावः । न च कामाभावे पाक्षिकत्वं
प्रतिषेधवशाद्भविष्यतीति शक्यं वक्तुं काम्यस्य कामनाभावे प्राप्तध्यभावेन प्रतिषेधायोगात्
विशेषणोपादाने च तत्परतयावगतस्यास्य प्रतिषेधस्य क्रियायां कल्प्यत्वेन दौर्बल्यास्य
पाक्षिकत्वापादने सामर्थ्यंमस्तीत्याह—दुर्बलक्ष्यति ।

ननु दुवं लेनापि प्रतिषेधेनागत्या पाक्षिकचयनविधिबाधो नातीव दोषमावहतीत्या-शङ्क्ष्य अथाप्रमाणं नैष विरोधो भवतीत्यनेन भाष्येण प्रतिषेधाप्रामाण्येनागतिपरिहारः

१. अगत्येति दृष्टकाभिर्मिन चिन्वीतेतिवचनाःसामर्थ्यात्पृथिव्यामेव चयनं प्राप्तं तत्र न पृथिव्यामिति यथाश्रुते ऽर्थे ऽमुपपेतव्ये विधिरनर्थंकः इत्यगतिः ।

कृतस्तदितस्पष्टत्वान्न वार्त्तिककृता व्याख्यातम् । ननु बहुतरक्लृक्षाग्निहोत्रादिविधिविरोधेनैकस्य कल्प्यस्य पूर्णाहुत्यादिविधेरप्रामाण्यं युक्तम् इह त्मयोः प्रत्यक्षत्वेनाविशेषात्कयमेकान्ततः प्रतिषेधस्यैवाप्रामाण्यमित्याशङ्कानिराकरणार्थं माष्यम्-कथं तत्प्रमाणमित्यादि ।
तत्र स्वयमाकुलत्वमुपपावयति—एतदेवेति । अप्राप्तस्य चयनस्य पृथिव्याधारत्विषिषायोगात्प्राप्तिस्तावदङ्गीकार्या, पुनव्यानाधारचयनायोगात्तिन्तिषेधोऽपीत्येतदेवेत्यनेन परामृष्टम् ।
किं तद्विध्यन्तरमित्यपेक्षायामाह—विध्यन्तरं चेति । अस्य गुणपरत्वाच्चयनोत्पत्तिवाक्योपलक्षणार्थत्वं दर्शयितुमिष्टकावाक्योपन्यासः, स्तुत्यर्थंत्वं चानाशङ्क्ष्यमेदेत्याह—प्ररोचनाबुद्धिस्त्विति ॥ ५ ॥

भागी का अर्थ प्राप्य या प्रतिबंध के योग्य होता है, इसलिए अमागिप्रतिबंध का अर्थ अप्राप्त विषय का निवेध है, अर्थवाद वाक्य अप्राप्त का निवेश करता है, अतः अर्थवाद वाक्य अप्रमाण है।

आशय यह है कि अर्थवाद के अप्रामाण्य के अन्य कारणों का निर्देश करते हुए जैमिनि ने कहा है 'अमागिप्रतिपंधात्' प्राप्त विषयों का ही निषेध होता है, क्यों कि अप्राप्त विषयों का निषेध नहीं हो सकता है। "न पृथिव्यामिनिश्चेतव्यो नान्ति को निष्ध नहीं हो सकता है। "न पृथिव्यामिनिश्चेतव्यो नान्ति को निष्ध नहीं करना चाहिए, अन्ति से एवं खुलोक में अग्नि का चयन नहीं करना चाहिए, इस अर्थवाद वाक्य में अप्रसक्त अर्थात् स्वामाविक प्रवृत्ति के अधीन अप्राप्त विषय का निषध किया गया है, क्यों कि आकाश में या चुलोक में अग्नि का चयन करना असम्भव होने से इन लोकों में अग्नि के चयन करने में कोई भी प्रवृत्त नहीं हो सकता है और जिस कार्य में स्वामाविक प्रवृत्ति ही नहीं है उसके निष्ध करने का कोई प्रयोजन नहीं है। इस प्रकार भूमि में अग्नि चयन का प्रतिषध होने से अग्नि चयन विध ही बाधित हो जायेगी, क्यों कि

यदि भूमि में अग्नि का चयन नहीं किया जाय तो कहाँ अग्नि का चयन किया जायगा ? फलतः इस अर्थवाद वाक्य के द्वारा अग्नि चयन की विधि ही बाधित हो जायगी। जिस अर्थवाद से विधि वाधित होगी वह अर्थवाद प्रमाण नहीं हो सकता है। इसलिए ये अर्थवाद अप्राप्त विषय के प्रतिषेधक हैं, अतः स्वार्थ में भी प्रमाण नहीं है।। ५।।

# अनित्यसंयोगात् ॥ १.२.६ ॥

शा॰] अनित्यसंयोगश्च वेदप्रामाण्ये सित । परं तु श्रुतिसामान्यमात्रमिति परिहृतः । इदानीं देदैकदेशानामाक्षिप्रानां पुनरुपोद्धलक उत्तिष्ठति, बबरः प्रावाहणिरकामयत वाचः प्रविदता स्यामिति । (तै॰ सं॰ ७।१।३०) ॥ ६ ॥

( इति पूर्वपक्षः )

भा० वि०] स्वार्थपरत्वेऽर्थवादानां पौरुषेयत्वमपि स्यादित्याह्—अनित्येति । 'बबरः प्रावाहणिरकामयते' त्याद्यदाहरणेऽनित्यसंयोगसूत्रं योजयति—अनित्येति । अनित्यसंयोगक्च स्वार्थपरत्वे प्रसज्येतेति शेषः । पूर्वपक्षे स्वार्थस्यैवाभावेना-नित्यसंयोगाभावात् अन्यानर्थवयाभागिप्रतिषेणसूत्रयोरपि स्वार्थपरत्वेऽन्यानर्थं-क्याभागिप्रतिषेणप्रसङ्गवदिति योजना प्रष्टव्या । चशब्दादिकयार्थत्वेनानर्थंक्य-मित्याद्यसूत्रं योजितम् ।

ननु वेदाधिकरण एव 'परं तु श्रुतिमान्यमात्रमिति' सूत्रेण ववरादिशब्दानां नित्यसिद्धवाय्वाधिभधायित्वस्योक्तत्वात् स्वार्थपरत्वेर्ऽपि, नानित्यसंयोगप्रसङ्ग इत्याशङ्क्षयाह—वेदप्रामाण्ये सतीति । तत्र हि समस्तवेदप्रामाण्याभ्युपगमेन नित्यसिद्धवाय्वाद्यर्थत्वं प्रतिपादितम्, यदा त्वर्थवादानां क्रियातच्छेपार्थत्वाभावेन प्रामाण्यमाक्षिप्तम्, तदा वायुर्वं क्षेपिष्ठेत्यादीनामिय नित्यार्थानामप्यप्रामाण्येन स्वार्थपरित्यागकारणाभावात् स्वार्थपरत्वे बवरादिवाक्यानामनित्यस्योगप्रसङ्गस्योपोद्दलकस्योत्यानं युक्तमित्यर्थः । न चाध्ययनविधिवलात् सर्वस्य पुरुषार्थापयिकत्वावगतेः कथमर्थवादानामानर्थवयं शङ्क्षयत इति आशङ्कृतीयम् । अदृष्टार्थत्वेऽपि पुरुणार्थोपपत्तेः, अध्ययनविधेरेकान्ततोऽर्थपरत्वानाक्षेपकत्वादितिभावः ॥ ६ ॥

( इति पूर्वपक्षः )

त्वाव] सर्वोपाख्यानेष्वन्यपरत्वासंभवात्स्वरूपप्रतिपादनादिनित्यसंयोगः । स च समस्तवेदप्रामाण्ये सित कथंचिदन्यथा नीयेत । यदा तु यथैव प्रमाणानां मध्ये शब्दः, तत्रापि च वेदः प्रमाणम्, तथैव वेदेःपि विधिमात्रं युक्तव्या कल्प्यते, तदेत-रैकदेशवदिनत्यार्थंकदेशप्रामाण्यं यथाभुतार्थंग्रहणादापन्नं कि निवार्येत । तस्मा-देवमादीनामनपेक्ष्यार्थमध्ययनमात्रादेव फलं कल्प्यम् । अथ वा यथैतान्युपेक्षा-फलानि, तथा तद्विषयं प्रत्यक्षमपि प्रतिपत्तव्यम् । अथ कस्मान्मन्त्रवद्यथाप्रकरणं प्रयोगकाले न प्रयुज्यते, प्रयोगरूपसामध्याभावात् । न हि मन्त्राणां पाठमात्रेण विनियोगः, कि तहि तत्सामध्यात् । न चात्र तदिस्त । अथ वा यथा तेषां पूर्वपक्षे कार्यान्तराभापाद्रूपमात्रं ग्रहीष्यते, तथाऽत्राप्यस्तु । यत्तु सूत्रकारेणा-नित्यत्वमुक्तम्, तत्प्रामाण्यापेक्षया नाप्रयोज्यतया ॥ ६ ॥

न्या० सु०] नन्वतः परं स्वार्थेनैवानर्थक्यं प्रतिपादयतीति वार्त्तिककृद्धचनात्स्वार्थासत्यत्व-रूपानर्थंक्यप्रतिज्ञायामग्रं हेतुर्गंम्यते तच्च विरुद्धम् । अनित्यो ह्यत्र प्रवाहणापत्यं ववरः स्वार्थः प्रतीयते तत्रासत्यत्वे सति अनित्यसंयोग एव न स्यात् । न चानित्यसंयोगेनानित्य-

यदा स्वार्थासत्यः वरूपानर्थं नयप्रतिज्ञा तदा बबरादीनामनित्यानामर्थानाममाव इत्य-मिप्रायेणाह—नचेति ।

संयोगामावः साध्यो मिवतुमहंति—उच्यते । अनित्यसंयोगप्रसङ्गोऽत्र हेतुिवविक्षतः, ततथ स्वार्थंसत्यत्वेऽनिःयसंयोगप्रसङ्गात्तत्पिरिहारार्थं स्वार्यंसत्यत्वं बबरः प्रावाहणि-रित्यावीनामेष्टव्यमिति सूत्रार्थो मवति । अनित्यसंयोगान्मन्त्रान्थंक्यमित्यत्राप्यथंप्रकाशनपक्षे यस्य यो ऽथंः, स एव तेन प्रकाशियतव्यः क्वचिच्चानित्येरकर्माङ्गभूतंः स्वार्थेर्थंकन्तो मन्त्रा लक्ष्यन्त इत्युपक्रमवान्तिकाद्यवेतिविक्षतम्, तथा सत्यादिमदर्थामिधानाद्वेदस्य कृति-मत्वेनाप्रामाण्यं प्रसज्यतेति चोपसंहारवार्तिकादिनत्यसंयोगः खल्विप भवेन्मन्त्रेष्विभानार्थं- ष्विति भाष्याच्चायमेवार्थः प्रतीयते । अन्यानर्थंनयामाणिप्रतिपेधयोरप्येवम् । तत्रापि स्वार्थासत्यत्वे तयोरभावात्सूत्रव्याख्यानार्थंमनित्यसंयोगश्चेति माष्यं तत्सोपस्कारमेव द्रष्टव्यम् । अनित्यसंयोगः स्वार्थंवत्वे प्रसज्येत तस्मादानर्थंक्यमेव युक्तमिति तत्रानित्य-संयोगप्रसङ्गान्माभूतस्वार्थंस्य सत्यत्वम्, स्तुत्यर्थंत्वं तु सिद्धान्त्यभिमतं निराकर्त्तुमशक्य-मित्याङ्गश्चाह—सर्वोपाख्यानेष्विति । अयमाशयः अन्यपरत्वं हचुच्यमानं कार्यपरत्वं वा स्यात्, स्तुतिपरत्वं वा तच्चोभयमिप प्रतीत्यनाख्वत्वान्त युज्यते । तेन पारिशेष्यादर्थंवस्व-मङ्गीकुर्वता स्वार्थंपरत्वमेव वाच्यम्, तत्र चानित्यसंयोगः प्रसज्येत इति ।

ननु परं तु श्रुतिसामान्यमात्रमित्यत्र बबरादिशब्दानां नित्यसिद्धवाय्वाद्यर्थाभिधायित्वस्योक्तत्वात्स्वार्थंपरत्वेऽपि नानित्यसंयोगप्रसङ्ग इत्याशङ्कानिराकरणार्थं वेदप्रामाण्ये
सतीति भाष्यं तद्वचाचिष्टे—स चेति । अयमाशयः—अनित्यार्थाभिधायित्वे कृत्रिमत्वेन
वेदस्याप्रामाण्यापत्तेस्तत्परिहार्थं कथंचिक्तित्यसिद्धवाय्वाद्यर्थवचनत्वम् कल्पितम् । यदा तु
कथंचित्प्रामाण्यं न सम्भवति तदा यथाश्रुतार्थंपरित्यागकारणाभावान्न कलेशेन वबरादिशब्दानां वाय्वादिवचनत्वकल्पनं युक्तमिति । नन्वेवमप्रामाण्ये सति यथाश्रुतार्थंपरित्यागकारणामावादिनत्यार्थाभिधायित्वमनित्यार्थाभिधायित्वे ववरादिवाक्यानां कृतकत्वेनाप्रामाण्यमितीतरेतराश्रयमाशङ्कचेतरैकदेशवदित्युक्तम्—तस्यार्थः । यथेतरेषामनित्यसंयोगरिहतानामापो वै शान्ता इ यादीनामेकदेशानामिक्रयार्थंत्वादप्रामाण्यम्, तथैतेषामनित्यार्थानामप्यक्रियार्थंत्वेनैवाप्रामाण्यसिद्धेनं इतरेतराश्रयत्विमित । नन्वध्ययनविधिबलात्सर्वस्य
वदस्य पुरुषार्थापयिकत्वावगतेः कथमर्थंवादानर्थंक्यशङ्का । अत आह—तस्मादिति ।
अद्दक्षार्थंत्वेऽपि पुरुषार्थापयिकत्वोपपत्तेष्ठंकान्ततोऽर्थपरत्वमध्यापनविधिराक्षिपतीति भावः ।

एवमादीनामित्यनेनैतहशँयित प्रथमसूत्रव्युत्पादितमध्ययनिवधेर्देष्टार्थंत्वमथँवादेष्वेवा-सम्मवादाक्षिप्य तेन सर्वंत्र विधेहिं प्रयोजनाकाङ्क्षायां दृष्टे सम्मवत्यदृष्टं न कल्प्यमिति तत्रोक्तम् । न च सर्वंत्रेकरूप्येण माध्यमिति नियमो युक्तः । स्तोमादिष्वर्थंपरत्यासम्भ-वात् । अथ तत्रापि नियतकालसामभागपूरणाद्यर्थंत्वादर्थंज्ञानार्थंत्वामावेऽपि दृष्टार्थंत्व-

१. बबरादिवाक्यानि प्रतीयमानबाधितार्थंकानि सत्यत्वेऽनित्यसंयोगप्रसङ्गात् ।

२. साध्यं तदेव सत्यार्थंत्वेऽन्यानर्थंक्यप्रसङ्गात् यथार्थंत्वे प्रसज्यमानाप्रतिषेधभाग्यर्थंम-निषेधकत्वादिति ।

िसू०

मात्रेणैकरूप्यमुच्यते । ततो ऽत्रापि यत्सम्भवति तत्त्रयोजनमित्यनेन रूपेणैकरूप्यं मत्त्वा सन्तोष्टव्यम ।

यद्वा अध्ययनसंस्कृतरैक्षरैर्यच्छक्यते पुरुषार्थंरूपम्, तत् कूर्यादित्यध्ययनविधिना वेदा-घ्ययनस्य शक्यफलसाधनत्वावगमादर्थवादाक्षरैः कस्य चित्पुरुषार्थरूपस्य कर्त्तुमशक्यत्वा-निष्प्रयोजनत्वमेवाङ्गीकृतमित्याह—अथ वेति । प्रत्यक्षशब्देनापरोक्षाकारवाचिना<sup>न</sup> ग्रहण-पर्यन्तमघ्यापनमभिन्नेतं <sup>ः</sup>तस्योपेक्षाफलत्वमुपपादयितुं हेतुत्वयार्थवादजनितस्य<sup>र</sup> ज्ञानस्य हेयोपादेयार्थविषयत्वेन तद्वाक्यानामुपेक्षाफलत्वं दृष्टान्तमिषेणोक्तं द्रष्टव्यम् । अर्थपरत्वा-भावेऽपि कर्मानुष्ठानकाले उच्चारणार्थत्वसम्भवादर्थवादाध्ययनस्यादृष्टार्थत्वम्, निष्प्रयो-जनत्वं वा पूर्वंपक्षिणापि नाङ्गीकार्य्यं मित्याशङ्कते —अथेति । परिहरति —प्रयोगेति । <mark>अव्यापाररूपत्वेन मन्त्राणां व्यापारग्राहिणा करणेन साक्षाद्ग्रहणायोगादुच्चारणद्वारा</mark> तद्ग्रहणम्, तद्ग्रहणाच्चोच्चारणार्थतेत्यन्योन्याश्रययापत्तेन्नं प्रकरणपाठमात्रेण विनियोगो यक्तः, सामर्थ्यात्त्वभिधानक्रियार्थत्वावगमे तद्द्वाराप्रकरणग्रहणो पत्ते रनुच्नारितस्या-भिधानाशक्तेः कर्मकालोच्चारणसिद्धिरिति गावः। मन्त्राधिकरणपूर्वपक्षन्यायेन चार्थ-वादानामर्थेपरत्वामावैऽपि कर्म्मकालोच्चारणमत्रत्यः पूर्वपक्षी मन्यत इत्यनभिमत्रमणि प्रौढचानूजानाति—अय वेति । अस्मिन्पक्षे सुत्रविरोघमाशङ्खवाह—यस्विति ॥ ६ ॥

ववर, प्रावाहणि, इत्यादि अनित्य विषयों का संयोग अर्थात् प्रतिपादन होने से भी अर्थवाद अप्रमाण है । वेद में जन्म-मरणशील मनुष्यों का उल्लेख है । जैसे:—''व<mark>वरः</mark> प्रावाहणिरकामयत'' (तै० सं० ६।१।१०।२) । ''कूसुरुविन्द औहालकिरकामय<mark>त''।</mark> (तै० सं० ६।२।२।१) प्रवाहणका पुत्र ववर उद्दालकका पुत्र कुनुरुविन्द ने कामना की. इत्यादि स्थलों में पिता और पुत्र का उल्लेख मिलता है, अतः, अर्थवादवाक्यों का अप्रमाण्य है। इन सूत्रों के द्वारा पूर्वपक्ष किया गया है। अतः अर्थवाद के अप्रमाण्य सूचक पद पश्चम्यन्त में प्रयुक्त हैं। अर्थात् इन कारणों से इनका अप्रामाण्य है। ॥ ६॥

#### सिद्धान्तः

विधिना त्वेकवाक्यत्वात्स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युः ।।१.२.७।। [सि०]

शा०] इदं समाम्नायते—'वायव्यं श्वेतमालभेत भूतिकामः 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपधावति स एवैनं भूति गमयति इति (तै० सं० २।१।१) । वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेत्यतो यद्यपि क्रिया नावगम्यते क्रियासंबद्धं वा

१. ग्रहणपर्यंन्ततायां प्रत्यक्षत्वं मवतीति भावः।

ग्रहणपर्यन्तताध्ययनस्योपेक्षाफलस्वमूपपादयितूमर्थवादवाक्यानामूयेक्षाफलस्वं दृष्टान्तमिषेण हेतुतयोक्तमिति संबन्धः ।

अर्थवादवाक्यानामुपेत्ताफलत्वमुपपादयितुमाह—अर्थेति ।

किंचित् तथापि विध्युद्देशेनैकवाक्यत्वात् प्रमाणम् । भूतिकाम इत्थेवमन्तो विध्यु-द्देशः । तेनैकवाक्यभूतो वायुर्वे क्षैपिष्ठा देवतेत्येवमादिः । कथमेकवाक्यभावः पदानां साकाङ्क्षत्वाद्विधेः , स्तुतेश्चैकवाक्यत्वं भवति । भूतिकाम आलभेत । कस्मात् यतो वायुः क्षेपिष्ठेति । नायमभिसम्बन्धो विवक्षितो भूतिकामेनाऽऽलब्धव्यमिति कथं तीह्, आलभेत, यतस्ततो भूतिरिति भिन्नाविमावर्थो । उभयाभिधाने वाक्यं भिद्येत ।।

किमर्था स्तुतिरिति चेत्। कथं रोचेत ततोऽनुष्ठीयेतेति। ननु प्राक् स्तुतिवचनादनुष्ठानं भूतिकामान्तात्मिद्धम्, स्तुतिवचनमनर्थकम् । व हि । यदा स्तुतिपदासंनिधानम्, तदा पूर्वेणेव विधिः, यदा स्तुतिपदसंबन्धो, न तदा भूतिकामस्याऽऽलम्भो विधीयते। यथा पटो भवतीति पट उत्पद्यत इत्यर्थः। निराकाङ्कं च पदद्वयम्। यदा च तिस्मन्नेव रक्त इत्यपरं श्रूयते, तदा रागसंबन्धो भवतीत्यर्थः। भवति च रक्तं प्रत्याकाङ्का। एवं यदा न स्तुतिपदानि विधिन्नद्देनैव
तदा प्ररोचना, यदा स्तुतिवचनं तदा स्तवनेन। नन्नेवं सित कि स्तुतिवचनेन
यस्मिन्तत्यविधायकं मा भूत्तत् । तदभावेऽपि पूर्वविधिनैव प्रारोचिष्यत्यते इति।
सत्यम्, विनाऽपि तेन सिध्येत्प्ररोचनम्। अस्ति तु तत्, तस्मिन् विद्यमाने योऽर्थो
वावयस्य, सोऽवगम्यते स्तुतिः प्रयोजनं तयोः। तस्मिन्नविद्यमाने विधिना
प्ररोचनिति। ननु सत्स्विप स्तुतिपदेषु पूर्वस्य विधिस्वरूपत्वाद्विधिरिन्नप्रेतः
स्यान्न विवक्ष्येत स्तुतिपदसम्बन्धः। आह—स्तुतिपदानि ह्यनर्थकान्यभविष्यन्साकाङ्क्षाणि। भवन्तवनर्थकानीति चेत्। न गम्यमानेऽर्थेऽविविक्षितार्थानि भवितुमहन्ति। योऽसौ विध्युद्देशः, स शक्तोति निरपेक्षोऽर्थं विधातुं, शक्तोति च
स्तुतिपदानां वाक्यशेषी भवितुम्। प्रत्यक्षश्च वाक्यशेषभावः। अतोऽस्माद्विधेः
स्तुतिमवगच्छामः॥

ननु निरपेक्षादिप विधिमवर्गामिष्यामः । भवत्वेवम् । नैवं सित कश्चिद्विरोधः कित्ववावयः स्तुतिपदसंबन्धे सित विध्यथों विविक्षतुम् । वाक्यं हि सम्बन्धस्य विधायकम्, द्वौ चेत्संबन्धौ विदध्याद् भूतिकाम आलभेत, आलम्भेन चेष गुणो भविष्यतोति । भिद्येत तह्येंवं सित वाक्यम् । अथ यदुक्तं न क्रिया गम्यते, न तत्सम्बद्धं वा किचिदिति । स्तुत्यथेंन विधीनां स्युः । स्तुतिशब्दाः स्तुवन्तः क्रियां प्ररोचयमाना अनुष्ठातृणामुपकरिष्यन्ति क्रियायाः । एविममानि सर्वाण्येव पदानि कंचिद्यं स्तुवन्ति विद्यति ।

अतः प्रमाणमेवंजातीयकानि वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेति ॥ ७ ॥

भा ॰ वि ॰] यद्यप्यर्थवादाध्ययनस्यादृष्टार्थत्वेनोपेक्षाफलत्वेन वा तदध्ययनिवधेः पुरुषार्थपर्यवसानं स्यात् । तथापि दृष्टे संभवत्यदृष्टकल्पनानुपपत्तेः, उपेक्षा-

वाक्यस्वादिति ।

अर्थवादादीनां

फलस्य च शब्दप्रमाणस्यादर्शनादर्शप्रकाशनेन चानुष्ठानोपयोगितया विध्येकवाक्य-फलवदर्थावबोधपर्यन्ततामापादयन्नध्ययनविधिः त्वोपपत्तेः सामान्येन धर्मप्रिमित्युपयोगं दर्शयतीत्यभिष्रेत्य सिद्धान्तयति-विधिना त्वेक-

यद्यपि चात्र पान्युदाहृत्य निशेषविनियोगाभावेनानर्थंक्यं पूर्वपक्षितम्, तेष्वेव सोऽरोदीदित्येवमादिषु सिद्धान्तोऽपि प्रदर्शयितुमुचितः। तथापि तेषां स्वार्थंसत्यताप्रतिपादनेन तद्द्वारा स्तुत्युपयोगितया धर्मप्रमितिहेतुत्वप्रतिपादनात् स्वार्थसत्यानामेव स्तुत्युपयोगमात्रप्रतिपादनेन विधिशेषत्ववर्णनं लघोय इत्य-भिन्नेत्योदाहरणान्तरमाह्—इदमिति । यद्यपि चार्थवादमात्रमत्रोदाहरणम्, तथापि विध्यपेक्षितप्राशस्त्यप्रतिपादनेन विध्युपयोगं दर्शयितुं सविधिवाश्य-मुदाहृतम् । यदुक्तम्—'आम्नायस्य क्रियार्थत्वादक्रियार्थानामानर्थक्यमिति', तत्र यत्क्रिया तत्सम्बन्ध्यनभिधायित्वं तदिष्टमेवेति सौत्रं तुशब्दं व्याकुर्वन्नाह— वायुरिति । न च तावन्मात्रेणानर्थंक्यमिति वदन् त्रिधिनैकवाक्यत्वादिति सूत्रा-वयवं व्याचष्टे-तथापीति । विधिः शब्दभावना, विधिमुद्दिशतीति वा विधि-रुद्दिश्यतेऽनेनेति वा विध्युद्देशो विधिबोधकं वचनं तेनैकवाक्यत्वाडायुवैं क्षेपि-ष्ठेत्यादीनां न धर्मप्रमित्यनुपयोगित्वलक्षणमप्रामाण्यमित्यर्थः। न चोद्देशपदा-शिक्यात् सूत्रार्थविनाशप्रसङ्गः, एकवाक्यत्वस्य शब्दधर्मस्य साक्षाद्विच्यर्थेन सहा-संभवात्, द्वारमात्रतयोद्देशग्रहणात् । यद्वा विधिशब्दस्य शब्दार्थयोः प्रयोगदर्श-नात् शब्दपरतया व्याख्यानेऽपि न दोषः ।

अयमाशयः-स्वाध्यायाध्ययनिविधना तावत्समस्तस्य वेदराशेः पूरुषार्थं-पर्यवसायित्वमवगतम्, न चार्थवादाः श्रत्येव पुरुषार्थसाधनं कश्चिदर्थमवगम-यन्ति, न च विध्येकवानयतामन्तरेण लत्त्रणा, तेन समभिव्याहारावगतविध्येक-वाक्यत्वबलेन लक्षणया प्राशस्त्यज्ञानं कुर्वन्तोऽर्थवादाः फलभावनाभाव्यायां विधिभावनायामुपकरिष्यन्तो नानर्थका भविष्यन्तीत्याह—प्रमाणमिति ।

ननु सार्थंवादस्यैव विधेः अंशत्रयविशिष्टविधिभावनाबोधकत्वेन विध्युद्देश-त्वात् कथं तेनार्थवादानामेकवाक्यत्वमत आह—भूतिकाम इति । केवलविध-भावनाविषयः प्रत्ययोऽत्र विध्युद्देश इति भावः। न चैवं प्रत्यय इत्येव वाच्यम्, न मूतिकाम इत्येवमन्त्रे होति वक्तव्यम् । अंशत्रयविशिष्टभावनाविषयशब्दभावना-प्रतिपत्त्युत्तरकालमेव स्तुत्याकाङ्क्षेति सूचनार्थत्वादिति द्रष्टव्यम् ।

नन्वर्थवादानां पुरुषार्थपर्यवसानाकाङ्क्षायामिप विघे: प्रवर्तनारूपत्वेन प्राशस्त्यानपेक्षत्वात् सायपि समभिव्याहारे कथमेकवाक्यभाव इति चोदयति— कयमिति। विधिविषयस्य धात्वर्थस्यायासरूपत्वेन पुरुषस्य तत्र रुच्यनुत्पत्तौ विघेः प्रतिबद्धशक्तित्वेन प्रवर्तंकत्वासम्भवात्, तदुत्पत्तेश्च प्राशस्त्यज्ञानाधीनत्त्रा-द्युक्तमेकवाक्यत्विमिति परिहरति—पदानामिति । विघेः स्तुतेश्च साकाङ्क्षत्वा-द्विघिस्तुतिपदानामेकवाक्यत्विमिति सम्बन्धः । विघेः स्तुत्याकाङ्चामिन-नयति—भूतोति ।

ननु विधिभावनायाः इतिकर्तंव्यतापेक्षा कथमित्येवं रूपा स्यादर्थभावनाया इव तत्र कथं कस्मादित्याकाङ्क्षा दिश्वता, नैष दोषः इतिकर्तंव्यताविषयैवा-काङ्क्षा यदा भावनासंविषयेत्या निरुप्यते, तदा कथिमत्येवं रूपा। यदा तु प्रवित्तव्यं मयेति प्रतिपुरुषसंबिष्यतया निरूप्यते, तदा कस्मादित्येवं रूपा तत्राकाङ्क्षायाः पुरुषधर्मत्वेन भावनायामुपचिरतत्वान्मुख्यामेव पुरुषायेक्षा-माश्रित्य—कस्मादित्युक्तमिति। तत इति। यस्मात् चैप्रगुणकवायुदैवतसाध्यं कर्मक्षिप्रफलदत्वात् प्रशस्तमित्र्थः।

ननु यद्यपि विधेः प्ररोचनापेक्षया प्रवतंकत्वम्, तथापि न स्तावकापेक्षा विधेरेव प्राशस्त्यज्ञापनद्वारा प्ररोचनायामपि व्यापारोपपत्तेरत आह—नाय-मिति। भूतिकाम आलमेत कस्मात्? यतो वायुर्वेक्षेपिष्ठा देवतेत्यनेन योऽयं विधिस्तुतिसंवन्धः सार्थवादस्य विध्युद्देशस्यार्थो दिश्तिः। नायं भूतिकामेना-लब्धव्यमित्यनेन विध्युद्देशमात्रेण विविक्षत इति संवन्धः—कथं तहींति। केन तह्यंयं विविक्षत इत्यर्थः, उत्तरमालभेतेति मध्यप्रतीकेन समस्तो विध्युद्देशोऽ-भिमतः—तत इति। पूर्ववावयप्रकृतवायुपरामर्शः तेन च क्षेप्रगुणयुक्तस्य वायोः क्षिप्रमेव फलप्रापकत्वप्रतिपादकत्वम्, स एवेनं भूति गमयतीत्येतदन्तं वाक्य-मुपलक्षितम्। तेनायमर्थः सार्थवादेन विध्युद्देशेनायमभिसंबन्धो विविक्षतः—न केवले नेति।

ननु केवलस्यैव विध्युद्देशस्य कर्तंव्यतारूपविधौ प्राशस्त्ये च व्यापारः किं न स्यादत आह—भिन्नाविति। यद्यपि प्रशस्तत्वात् कर्तव्योऽयमालम्भ इति विध्युद्देशेन प्रतिपादनेन वाक्यभेदोऽर्थेकत्वात्, तथापि केवलिविशेष्यपरत्वसंभवे-ऽपि शिशिष्टपरत्वकल्पने गौरवापरपर्यायवाक्यभेदप्रसङ्गः तदवस्थ एवेत्यर्थः, यद्यपि विधिस्तुतिरूपार्थंद्वयप्रतिपादनं विध्युद्देशमात्रेण न क्रियते, तथाप्यथं-वादानर्थंक्यम्। तथाहि—प्रवृत्तिप्रतिबन्धकालस्यादिविरोधिरूपा प्ररोचनैव विधेरितिकर्तंव्यता, न स्तुतिः, तयैव हि स्तुतिराकाङक्ष्यते। तत्र च विनैव प्ररोचनां विध्यवगतश्रेयस्साधनभावादेव प्रवृत्तिहेत्विच्छोत्पादनेन तद्विरोध्या-लस्यादिविराससिद्धेः स्तुत्यानर्थंक्यादर्थंवादानर्थंक्यमिति चोदयति—किमर्थेति। परिहरति—कथमिति।

ननु रुचिरेव कर्मण्यनिथका तत्राह—तत इति । विध्यवगतश्रेयस्साघनत्व-बलादालस्यनिवृत्ताविप बहुव्ययायासदर्शनाद् द्वेषोत्पत्तेः स्तुतिसाध्यप्ररोचना- मन्तरेणानिरासात् साप्यनुष्ठाने हेतुरिति, तद्द्वारार्थंवानेवार्थंवाद इति भावः । किमर्था स्तुतिरिति चोद्याभिसन्धि विवृणोति—निवित । भूतिकामान्तादिति फलसाधनतावगम्यं प्रवृत्तिहेतुं सूचयित । विनैव प्ररोचनां प्रवृत्तिसिद्धौ फलित-माह—स्तुतीति । फलसाधनतावगमस्य दुःखरूपतावगमप्रतिबद्धप्रवृत्तिकरणे-च्छोत्पादकत्वासंभवात् प्रवृत्त्यङ्गप्ररोचनानिमित्ततया स्तुतिरास्थेयेति परिहरिति—नहीति ।

स्यादेतत् विधेः प्ररोचकस्तुत्यपेक्षायामपि नार्थवादान्वयः, विधिबलेनैव प्राशस्त्यस्याक्षेपात् । न च गौरवं दोषाय 'वसन्ताय कपिष्ण्ञलान्यालभते' इत्यादौ तथा दर्शनात् इति । तत्राह—यदेति । स्तुतिपदानि अर्थवादाः । पूर्वेण=विध्युद्देशेनैव । विधिस्सप्रयोजनः पर्यवस्येदित्यर्थः । तत्र गत्यन्तराभावाद् गौरव-मप्याश्रीयते इति भावः । यत्र तु सार्थवादो विध्युद्देशः नैविमत्याह—यदा चेति । चस्त्वर्थः आलम्भशब्दस्तद्विषयसप्ररोचनसमग्रः विधिपरः विधीयते प्रतिपाद्यते पूर्वेणवेत्पनुषङ्गः, तत्र ह्यर्थवादानामेव स्तुत्या प्ररोचकत्वोपपत्तौ, न विध्युद्देश-स्यैव तदाक्षेपकत्वं गौरवावहमाश्रयणीयमिति भावः ।

योग्यपदान्तरानुच्चारणे तिन्नरपेक्षमेव वावयं स्वार्थे पर्यवसितिमिति, न यदुच्चारणेऽपि तथैव तत्र पर्यवस्यतीत्यत्र दृष्टान्तमाह—यथेति। अवान्तर-वावयस्य पदान्तर्रानरपेक्षतया स्वार्थपर्यवसानप्रदर्शनाय वाक्यार्थकथनम् —पट उत्पद्यत इति। तत्फलनिरपेक्षत्वमुक्तम् निराकाङ्क्षं चेति। पदान्तरसिन्नधाने तस्यैवावान्तरवाक्यस्थार्थान्तरं सम्भवतीत्याह—यदा त्विति। तत्फलमुक्तम्— भवति चेति। रिक्तं तत्पदं प्रतीत्यर्थं दृष्टान्तनिविष्टमर्थं दार्ष्टान्तिके योजयति— यदा नेति। तदा विधिशब्देनैव प्राशस्त्याक्षेपेण प्ररोचनापि क्रियत इत्यर्थः। स्तवने न प्ररोचनेत्यनुषङ्गः।

ननु यत्रावान्तरवाक्यस्य महावाक्यार्थे सामर्थ्यं नास्ति, तत्र तथास्तु इह तु महावाक्यार्थेऽवान्तरवाक्यस्य सामर्थ्याभ्युपगमात् कि महावाक्येनेनि शङ्कते— निविति ।

ननु विध्युद्देशस्यैव सामर्थ्यं पि श्रूयमाणत्वात् अर्थवादानां तदर्थंत्वस्याभ्यु-पगमः तत्राह—यिसिन्निति । यस्मिन् स्नुतिवचने सित अवान्तरवाक्यमिविधायकं सप्ररोचनविधिपर्यविसितं न स्यात्, तत् स्नुतिवचनं माभूत् इत्यर्थः । स्नुतिपद-परित्यागे लाभान्तरमाह—तदभाव इति । ततश्चातिलाधविमिति भावः । अपौर-षेये वेदे लघुनोपायेन सिद्धेः, कि गुरुणेति परित्यागपरिचोदनानुपपन्नेति परिहरति—सत्यिमिति । तेन स्नुतिवचनेन प्रयोजनं स्नुतिसाध्यप्ररोचना तत्स्नुतिवचनम्, परित्यागानुपपत्तौ फलितमाह—तस्मिन्निति । स्नुतिवचने विद्यमान एव योऽथों वाक्यस्य स्तुतिकार्या प्ररोचना, सोऽथोंऽवगम्यते । अवगतिगब्देन तत्कार्याङ्गोकारो लक्ष्यते । तेनाङ्गीक्रयते=अङ्गीकार्यं इंत्यथंः । इतरथायंवादाम्नानवैयथ्योदिति भावः । कोऽसी सत्येव स्तुतिवचने विद्यमानोऽथंस्तत्राह—
स्तुतिरिति । स्तुतिद्वारं प्ररोचनम्, तच्च तयोविधिस्तुतिपदयोर्द्वयोः, न त्वेकैकस्य ।
न च त्वन्मतेऽर्थवादस्यैव स्तुतिरर्थः इति कथं द्विवचनेन विध्युद्देशस्यापि सोऽभिधीयत इति अभिधातव्यं विधेरिष स्तुत्यसमपंणेन स्तुतिहेतुतया तत्फल्रत्वात्
स्वयमेव स्तावकस्यैवानङ्गीकारादित्यभिसन्धः । किमिति तिह विधेरेव
प्ररोचनायामिष सामर्थ्यं क्वचिदङ्गोकृतं तत्राह—तिस्मिन्निति । अर्थवादाभावादगत्या गौरवमप्यङ्गीकृतमित्याशयः ।

नतु यद्यप्यपौरुषेयत्वाद्देदस्य नार्थवादाम्नाने पर्यनुयोगः, तथापि न तेभ्यः प्ररोचना, किन्तु विधेरेवानर्थक्यं तु तेषामिष्टमेवेति मन्वानरचोदयति—नतु सत्स्वपीति । पूर्वस्य विध्युद्देशस्य वसन्ताय कपिक्कलानित्यादिकेवलविधिस्फप्पत्वात्, तेनैव विधिस्सप्ररोचनोऽभिष्रेतः ⇒प्रतिपादितः स्यादित्यर्थः । ततः किम्, अत आह—न विवक्ष्येतेति । स्तुतिपदानां विधिपदेन संबन्धो विद्यमानोऽपि नाभिप्रेयत इत्यर्थः । ति साकाङ्क्षत्वात् स्तुतिपदान्यनर्थंकानि स्युरिति यथाश्रुतमादाय परिहरति—नेति । साकाङ्क्षाणीति हेत्वर्थं विशेषणम्, परः स्वाभिप्रायं विवृणोति—भवन्त्विति । अध्ययनविधिदृष्टार्थंत्वञ्चासंभवादनादेयन्येविति परिहेरति—न गम्यसानेति । अविविधितेतिच्छेदः, विध्येकवाक्यतया स्तुतिलक्षणया प्ररोचनमर्थंवादानामर्थः । नासावसतिवाधकेऽपहेय इत्यर्थः ।

ननु निरपेक्षस्य विधेः ववित्त्ययंवसानदर्शनं वाधकमत आह—योऽसाविति । विधातुम्=ाप्ररोचनविधौ पर्यवसातुम्—वाक्यशेषं भवितुम्, स्तुत्यप्रतिपादनेन स्तावकवाक्यानां शेषीभवितुन्, अत उभयासम्भवाक्ष निरपेक्षविधिपर्यवसानदर्शनं वाधकमित्यभिप्रायः ।

ननूभयथा संभवमात्रेण कथं प्रकृते वाक्यशेषभावस्तत्राह—**-प्रत्यक्षश्चेति ।** उक्तमेतद् भूतिकाम आरूभेत कस्मादित्यादिनेति भावः । उपसंहरति—-अतइति । विघेरिति षष्ठी, विधिसंवन्धितोऽस्माद्वाक्यशेषादेव स्तुतिमवगच्छामः, न विघेरेवेत्यर्थः ।

स्यान्मतम्, यथार्थवादार्थो गम्यमानत्वान्नापहेयः तथाविधरेपि निरपेक्षस्येव विविद्यान्तर्यवसानदर्शनात् तदिप नापहेयम्, तत्तरच सार्थवादेऽपि विधी निरपेक्षस्येव पर्यवसानं युक्तमिति चोदयित—निवित । विधि सप्ररोचनिमिति यावत् दूपयित—भवन्त्वित । यद्यपि यथादर्शनं केवलस्य विधेः पर्यवसानमवगम्यते, तथापि स्तुतिपदसंबन्धे सत्यवगम्यमानार्थवादार्थपरित्यागप्रसङ्गात् न केवलस्येव पर्यवसानमित्यर्थः । विध्यर्थः सप्ररोचनः कुतोऽक्षय इत्याक्षङ्कय गौरवं नाम

दोषान्तरं पूर्वोकं स्मारयति—वाक्यं होति । वाक्यमिति संबन्धस्येति चैकत्व-निर्देशादेकं हि वाक्यमैकस्यैवार्थस्य प्रतिपादकमित्युक्तं भवित, संबन्धशब्दश्च संबन्धिवस्तुस्वरूपपरः, ततः किम् ? अत आह—द्वाविति । विदध्यात्=प्रतिपादयेत् विध्युद्देश इत्यर्थः । तावेव दर्शयति—भूतीति । आलभेतैष होति विध्युत्थापिता-मेव प्ररोचनामभिनयति, न त्वर्थवादोत्थापिताम्, तथा सति प्ररोचनिविशिष्ट-विधिविषयत्वाद्वाक्यस्य वाक्यभेदोपलक्षित्तगौरवापितिरित्यर्थः ।

एवं तावत्कथमेकवाक्यभाव इत्यादिनाभिमतसाधनतावबोधकस्यापि विधेः प्ररोचनामन्तरेण प्रवर्त्तंकत्वायोगात्, प्ररोचनायाश्च प्राशस्त्यज्ञानाधीनत्वात्, तस्य च विधितो संभवादर्थवादापेक्षत्वाद्विध्येकवाक्यत्वेनार्थवादा. स्तुर्ति लक्ष-यन्तः प्ररोचनाद्वारेण प्रवृत्युपयोगादर्थवन्त इत्युक्तम् ।

अध्नेममथ सूत्रावयवारूढं कर्तुं पूर्वपक्षोक्तमनुवदति—अतथेति। वाक्योप-क्रमार्थोऽय शब्दः, 'वायुर्वे क्षेपिष्ठे' त्यादिना क्रिया अर्थभावना, तत्संबद्धं वा भाव्यादिनानगम्यते इति यदुक्तम्, तद्यानीत्यादिनेत्यर्थः, तत्रेदमुत्तरमिति शेषः, उत्तरत्वेनोपार्त्तं सूत्रांशं व्याचध्टे-स्तुतीति । स्तुतिशव्दा अनुष्ठातॄणामुप-करिष्यन्तीत्यन्वयः, उपकारश्चानुष्ठातर्यतिशयः, स च सामर्थ्यम्, तच्च किविषय-मित्यत उक्तम्-क्रियाया इति । क्रियानिषयं क्रियार्थमुपकारं करिष्यन्तीति यावत्, तेन क्रियाया इति तादथ्यें षष्ठी, एतेन विधेयभावनातदंशाप्रतिपादकत्वे-ऽपि तदनुष्ठापकानां विधीनामनुष्ठातर्युपकारजनने नाङ्गमर्थवादाः स्युरिति सूत्रा-वयवो विवृतः। कथमुपकरिष्यन्तीत्यत्राह—प्ररोचयमाना इति। अनुष्ठातृभ्य इत्यथित्संबध्यते कथमेते रुचि जनयन्तीत्यत उक्तम्-स्तुवन्तः क्रियामिति । तदनेन स्तुतिरेवार्थः स्तुत्यर्थः विधीनां प्ररोचियतुमर्थ्यमानत्वात्, तेनोपकारेणेति स्तुत्यर्थेनेति सूत्रांशो विवृतः । तस्यात्सिद्धमर्थवादानामनुष्टेयार्थपर्यवसानमिति निगमयति—एवमिति । उक्तन्यायेन सर्वाण्यपि स्तुतिपदानि कंचिद्विधेयं तत्संबद्धं वा अर्थं स्तुवन्ति सन्ति विधी पर्यवस्यन्तीत्यर्थः । अनेनैव न्यायेन निन्दार्थवादानामपि निवृत्तिप्रतिवन्धकरागविरोधिद्वेषोत्पादनेन निषेधवाव<mark>यैक्</mark>न वाक्यतया निषेवपर्यवसानमुक्तं वेदितव्यम् । यतोऽर्थवादानामनुष्ठापकविध्यङ्ग-त्वेनानुष्ठेयार्थपर्यंवसानं ततो यदुक्तम्, तस्मादेवजातीयकान्यनित्यानि न नित्य-चोदनाकार्यं कुर्वन्तीति तन्निरस्तमित्याह—अत इति । फलोपकार्यञ्जतयाधर्म-प्रमितिशेषत्वायुक्तं चोदनावत् प्रामाण्यमित्यर्थः ॥ ७ ॥

त० वा०] पूर्वपक्षोदाहृतेष्वेव वावयेषु सिद्धान्तेऽभिधातव्ये, किमर्थं वायव्य-वाक्यमुपन्यस्यते । केचिदाहुः । समानन्यायत्वादिदमिष तत्र, तान्यिष चेहोदाहु-तानि द्रष्टव्यानीति । यद्यप्येवम्, तथाऽप्यपूर्वोदाहरणमभिप्रायान्तरमाकाङ्क्षति । तदिभिधीयते । पूर्वोदाहृतेषु सर्वत्र स्वार्थासत्यत्वमप्याशङ्क्र्यते । तत्र कः प्रथममेव तस्त्रितिपादनक्लेशमङ्गीकुर्योदिति प्रसिद्धस्वार्थंसत्यत्वानां स्तुतिद्वारैकवाक्यभावेन धर्मप्रमाणशेषत्वमात्रप्रतिपत्तिसौकर्यार्थं वायव्यवाक्योपन्यासः। तत्र भाष्यकाराः प्रसिद्धेनैवैकवाक्यत्वेन स्तुत्यर्थोपयोगं वदन्ति। एतावत्त्वत्र प्रथमं वक्तव्यम्। किमर्थं रूपभङ्गे न बलादेकवाक्यताः, पुरुषार्थंत्वं वा वेदस्योच्यते इति। लौकिकवाक्ये तु इष्टत्वादिति यद्युच्येत, तत्राभिधीयते। युक्तं लोके वाक्यार्थस्य प्रमाणान्तरगम्यत्वादन्यथाऽपि कल्पनम्। इह त्वत्यन्तातीन्द्रियत्वाद्यथाश्रुता-दीषद्यय्वयात्वे पौरुषेयत्वमापद्येत। लोकेऽपि च यानि प्रमाणान्तरानवगता-धानि आप्तप्रत्ययमात्रेण श्रोतृणां प्रमाणानि भवन्ति, तेषां नैवान्यथात्वकल्पनं लभ्यते।

तत्र केचिद्वदन्ति । ''तुल्यं च सांप्रदायिकम्'' इति यद्वक्ष्यति, तेन समस्तो वेदः पुरुषार्थं इति साध्यते । न ह्यात्मानुपकारिणं सन्तमेनं बुद्धिपूर्वकारिणः पुरुषाः प्रयत्नेन धारयेयुः । यद्यपि च केषांचिदज्ञानं भवेत्, तथाऽप्यस्मत्पूर्वाति-क्रान्ताऽनेकपरोक्षकप्रमादकल्पना निष्प्रमाणिका । तस्माद्यथा यथा पुरुषार्थंता भवति, तथा तथा भङ्क्त्वाऽपि रूपं व्याख्यायत इति ।

न त्वेतद्युक्तमिव । कुतः ? पुरुषाधीनप्रामाण्यप्रसङ्गात् । यदि ह्यक्षरानुपात्तोऽप्यथोंऽरमदादिभिरेवं कल्प्यते, यस्माद्वयं प्रयत्नेन धारयामस्तस्मादस्य
पुरुषार्थतेति । तथा सत्यात्मचेष्टितवशेन प्रामाण्यमभ्युपगतं स्यात् । अथ पुरुषान्तरधारणमुच्यते, एवमपि तद्वशेन, तैरप्येवमन्यवशेनेत्यनादित्वेऽपि सत्यन्धपरम्परान्यायेन सर्वेषां परप्रत्ययाच्च क्वचित्प्रामाण्यावस्थानम् । सर्वत्र ह्येवमयं
पुरुषो वेदेति प्रत्ययो, नैवमयमर्थं इति । तेन यद्यपि तेषु तेष्वच्येतृषु नूनं पुरुषार्थं
वेदं मन्यन्त इत्यभिप्रायोऽनुमीयते, तथाऽपि निर्मूलत्वात्तन्मात्रेणासिद्धः । अतो
यावद्वेद एव पुरुषार्थत्या सकलमात्मानं न प्रतिपादयित तावदप्रमाणम् ।

तदुच्यते । सकलस्य तावद्देदस्य 'स्वाघ्यायोऽध्येतच्य' इत्यघ्ययनभावना विधोयते । तत्र किं भावयेदित्यपेक्षायामध्ययनित्यागतमिष पुरुषप्रवर्तनाशक्ति-युक्तेन विधायकेनापुरुषार्थसाध्यायां भावनायां प्रवर्तनाशक्तिप्रसक्तेस्तदंशान्त्रिराक्त्यते । तत्रचाध्ययनेनेत्यविरोधात्संनिधेश्च करणांशे निविशते । तेन किमित्यपेक्षिते 'यच्छक्यते' इत्युपबन्धादक्षरग्रहणमित्यापतित । तस्याप्यपुरुषार्थन्त्वाने किमिति, पदावधारणमित्युपतिष्ठते, तेनापि पदार्थज्ञानम्, तेन वाक्यार्थ-ज्ञानम्, तेन चानुष्ठानम्, अनुष्ठानेन स्वर्गादिफलप्राप्तिरित्येतावति प्राप्ते निराक्षाङ्क्षीभवति । एवं सर्वविधीनां प्राक् पुरुषार्थलाभादपर्यवसानम् । न च सहसैव विधिदर्शनात्स्वर्गाद्येत फलं कल्प्यते । योग्यतया हि यस्य यत्रानन्तरभाविन व्यापारे लक्ष्यते, तदेव तस्य कार्यमित्यवधार्यते । तत्र यदि तावत्तदनुसारेणैव कियत्यप्यध्वनि फलमासाद्यते, ततो नान्तरा कल्पनमर्हति । पारम्पर्यप्रयोजने-

नापि श्रुतिवध्युपपत्त्या, अन्यथानुपपत्तिलक्षणार्थापत्त्यनुत्पादात् । यत्र त्वनन्तरं हुण्टं कार्यं न स्वयं पुरुषार्थो नाऽपि पारम्पर्येण तमाप्नोति यथा होमस्याऽऽहव-नीयप्राप्तिः, भस्मसाद्भावो वा । तत्र तदितिक्रमेण साक्षात्कर्मण एवादृष्टकल्पना । सर्वत्र चैतल्लक्षयितव्यम् ।

यत्र तु विहिते फलाकाङ्क्षिण तदनात्मककार्यंपरम्परायां सत्यामान्तरालिकं किंचित्कतवे, पुरुषार्थाय वा चोद्यते, तत्र तदेव तत्साधनम् । पूर्वंस्य तु विधेस्तदु-पकारार्थंतया पर्यंवसानम् । यानि तूत्तरिवधेः कार्याणि, प्राक्तानि साध्यसाधन-भावेनाचोदितत्वान्नान्तरीयकत्वेन काष्ठादीनामिव ज्वालादीनि पूर्वविहितकर्म-स्वय्यापारमात्रतया मन्तव्यानि ।

यत्र तु पारम्पर्यजन्यं न किचिदन्तरा विधीयते, तत्र सर्वाणि स्वव्यापारीकृत्य विधेयस्यैव स्वयं फलसाधनता । तत्र यानि तावत्वलृप्तकल्पयिष्यमाणपुरुषार्थसाधनविधिवाक्यानि, तानि तत्प्रतिपादनं यावत्स्वाध्यायाध्ययनविधिना
नीयन्ते, परतस्तु फलवत्त्वं ज्ञातमेवेति न तद्यावत्प्राप्यन्ते । यानि तु तत्प्रकरणे
पठचन्ते, तान्यपि तथैवाक्षरप्रहणादिक्रमेण स्वार्थावबोधनं यावद्गतानि न साज्ञात्
कृत्वङ्गं भवन्ति । कुतः ? कथमित्यदृष्टोपायापेचोण कृतुना दृष्टार्थत्वादक्षरादिष्वनवसजता तद्विहितं कर्ममात्रमेव हि प्रयोजनद्वारेणोपादीयते, नान्यत् । अतः
प्रधानवाक्यतुल्यान्यङ्गानि भवन्ति । तद्वावयानि तु बाह्यतराण्यध्ययनादिवत् ।

एत्रं प्रोक्षणादिवाक्यानां ब्रोह्यादिसंस्कारमात्रफलावसितानां तण्डुलिपष्ट-पुरोडाशद्वधवदानादिभिन्धंवहिततरः प्रधानसंबन्धः। एवमेवानारभ्याधीतारा-दुपकारकसामवायिकाङ्गवाक्यानि योजयितव्यानि। तत्र त्वेतावान्विशेषः। यदप्रकरणस्थत्वादक्षराण्यस्पृशत्प्रधानमर्थेरेव संबध्यते। यानि त्वाधानादि-वावयानि तान्यपि फलवत्कत्वङ्गाह्वनीयादिसंस्कारप्रतिपादनावसायीनि दूरस्थेनैव फलेन निराकाङ्क्षीक्रियन्ते। एतेन क्रत्वर्थंकर्तृप्रतिपादनद्वारेणोपनिषदां नैराकाङ्क्यं व्याख्यातम्। मन्त्रनामधेययोस्तु स्वाधिकारे योजना वक्ष्यते। तेन सर्वेषां भावनान्तर्गतिरुपपन्ना।

यत्त्वर्थवादानां भावनांशत्रयानन्तःपातित्वादग्रहणमिति, तत्राभिधोयते। सत्यम्, अतिरिक्तं न गृह्यते। अस्तित्वन्तर्गतिः। कथम् ? इह हि लिङ्गादियुक्तेषु वाक्येषु द्वे भावने गम्येते शब्दात्मिका, चार्थात्मिका च। तत्रार्थात्मिकयाऽर्थं-वादा नापेक्ष्यन्ते। शब्दात्मिकया तु ग्रहीष्यन्ते। सा ह्येवं प्रवर्तते स्वाध्याया-ध्ययनिविधिनेतरे सर्वे विधायकाः स्वाध्यायपदोपात्तरचाऽऽत्मा नियुज्यते भावये-विति। तत्र लिङादीनां प्रयोजककर्तृत्वम्, पुरुषः प्रयोज्यस्तेन किमित्यपेक्षायां पुरुषप्रवर्तनमिति संबध्यते। अथ तु योग्यतयैव लिङादिविषया क्रियोच्यते

१. स्पृशन् ।

प्रवर्तयेदिति । ततः किमित्यपेक्षिते पुरुषमित्येव संबध्यते । यद्यपि चाचेतनत्वा-ल्लिङादिष्वेवंविधं प्रयोजकत्वं न संभवति, तथाऽपि पुरुषस्य प्रयोज्यस्य प्रयोज-कत्वानुत्पपत्तेस्तद्गतचैतन्यद्वारेण विधायकानां प्रयोजकता । यदि चैवं न कल्प्येत, नैवैषां विधायकत्वव्यपदेशो भवेत् । अथ केनेत्यपेक्षिते पूर्वसंबन्धानुभवापेत्रेण विधिविज्ञानेनेति संबध्यते । कथिमिति ? प्राशस्त्यज्ञानानुगृहौतेनेति । कुत एतत् ? बुद्धिपूर्वकारिणो हि पुष्ठषा यावत्प्रशस्तोऽयमिति नाबुध्यन्ते, तावन्न प्रवर्तन्ते । तत्र विधिशक्तिरवसीदिति, तां प्राशस्त्यज्ञानमृत्तभनाति । तच्च पुरुसार्थात्मके फलांशे सर्वस्य स्वयमेवानुष्ठानं भवतीति प्रसिद्धत्वान्न वेदादुत्पद्य-मानमपेक्ष्यते । साधनेतिकर्तव्यतयोस्त्वप्रवृत्तपुरुषनियोगाच्छास्त्रमेव प्राशस्त्य-प्रतितादनायाऽऽकाङक्ष्यते । तत्पुनः केन क्रियेतेति साधनापेक्षायां यदि वा फल-पदेन निवर्त्येत, प्रशस्तोऽयं भूतिफलत्वात् । अथ वा विधिनैव, सर्वदोषाशङ्का-विनिर्मुक्तवेदविहितत्वादिति । अथ वा विशिष्टद्रव्यदेवतेतिकतंव्यतायुक्तत्वा-दिति । तत्र फलपदादीनामर्थान्तरोपयोगात्पुनरन्यत्राप्युपयोगो न युज्यते । विध्युत्तरकाला चेयमाकाङ्क्षा, पूर्वं च फलपदादिनिवेशः । तस्मादिप न तैनि-वर्त्यते । लक्षणा चैतेभ्यः कल्प्यते । न च श्रौतार्थसंभवे सा युक्ता । युगपच्चो-भयवृत्तिविरोधात्प्राशस्त्यपरत्वे फलादीनि न स्युः। न ह्यन्यशास्त्रे सत्युपाय-मात्रत्वेनोपात्तानामेकान्तेन पारमाधिकत्विमिति वक्ष्यते । अत एव चार्थाद्गम्य-मानमन्यपरत्वाच्छव्दानां न प्राशस्त्यं प्रयोजनं भवति । न हि यद्यत्प्रतीयते तत्तच्छास्त्रफलमवसीयते । यथा पूर्वी धावतीत्युक्ते यद्यप्यपरो गम्यते, तथाऽपि न कार्येण युज्यते । तद्वत्प्ररोचना गम्यमानाऽपि न कार्यान्तरोपयुक्तशास्त्रार्थं-त्वेनावतिष्ठते । अन्यथानुपपत्या चेयं तेभ्यः कल्प्येत । सर्वप्रमाणप्रत्यस्तमये चान्यथानुपपत्तिर्भवति । प्रमाणाभावाश्च यः सर्वप्रकारं प्रयतमानस्य स प्रमाणम् । तद्यपि केनदिदुपदेशेन वा अतिदेशेन वा न रूप्स्यामहे, ततो दिवहो. मन्यायेन विध्युद्देशस्यैव हे शक्ती कल्पयिष्यामः । अथ तु केनचिद् दूरस्थेनापि सेत्स्यति, ततस्तःनुसारस्तावत्कर्तंच्य इत्येवं साकाङ्को विधिरास्ते । तथा वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेत्येवमाद्यपि स्वाध्यायाध्ययनविधिना पुरुषार्थंतयोपनीतं यच्छक्यते, तत्कुर्यादित्युपबन्धाच्च सहसैव तेनासंबध्यमानमपुरुषार्थत्वेन च पूर्वंवदक्षरादिष्वपर्यवस्यद् भूतान्वाख्यानवाक्यार्थं यावद्भूतम् । तत्रापि तु साका-इक्षमेवेति, यस्तेन लक्ष्यमाणः साधनानुरूपसाध्योत्पत्तिद्वारेण क्षिप्रदेवतासाध्यं कर्म क्षिप्रमेव फलं दास्यतीति प्राशस्त्यरूपोऽर्थः, सोऽनन्तरप्रवृत्तविध्युद्देशा-काङ्क्षितत्वात्पुरुषार्थे द्वारतां शक्नोति प्रतिपत्तुमिति परिगृह्यते । सोऽयं नष्टा-श्वदग्धरथवत्संप्रयोगः । एवं च न प्ररोचनाऽन्यकृता कर्माङ्गम् । न चार्थवाद-पदैः प्रयोजनान्तरं साधनीयमित्याम्नानसामध्यादुभयोनियमः । एतेन प्रतिषेधा-

पेक्षितद्वेषसिद्धचर्थं निन्दापदसंगतिव्याख्याता । तत्रापि हि न द्वेषाहते विद्वाप्ति-वर्त्तते । द्वेषश्चाप्रशस्तप्रत्ययाधीनोत्पत्तिः । न चाप्रशस्तज्ञानं नकारादिभिः पदैः प्रशस्ताप्रशस्तानभिधानेन निषेधतत्फलेतिकर्तव्यतामात्रपर्यवसितै: शक्यमब-लम्बितुमित्यनन्यप्रयोजननिन्दावावयगम्यमेव भवति । अतश्चैकवाक्यत्वसिद्धिः । नित्यं च विधिप्रतिषेधयोः क्रमेण वाक्यशेषाः स्तुतिनिन्दानिर्णयहेतवो भवन्ति । न निह स्तुतिनिन्दे नाम व्यवस्थिते, निन्दारूपासु स्तुतिषु स्तुतिरूपास्विप च निन्दासु विपर्ययदर्शनात् । यथा वक्ष्यति न हि निन्दां निन्दां निन्दितं प्रवर्तते अपि तु विधेयं स्तोतुमिति । तथा त्रैयम्वकवाक्येषु "यदभिधारयेत्तदुद्वायाऽऽस्ये पश्तिबद्ध्यात्" इति स्तुतमप्यभिधारणं नाऽऽश्रियिष्यते, निन्दितमपि चान्ते विधिदर्शनादभिघारणमेव प्रशस्तं भविष्यति । संदिग्धस्तुतिनिन्दानामपि च प्रक्रमादेव निर्णयो । यथा वक्ष्यति न वयं निन्दिताननिन्दितान्वाऽसुरान्विदाः । कदाचिद्धि यस्मादसुरानप्येषा वशीकृत्याऽऽनयति क्रिया। तस्मान्नूनं प्रशस्तेति स्तुतिः स्यात् । अथ वा विध्वंसकासरागमननिमित्तत्वादशोभनेति निन्दा । तत्रान्ते सामविधानात्तत्प्रशंसार्थमृचां निन्देति गम्यते । सर्वत्र च किचित्पदं स्तौति, निन्दति च, इतराणि त्वेकवाक्यतया तादर्थ्यं प्रतिपद्यन्ते । यत्रापि ताह्यं पदं न स्यात्तत्रापि लच्चणा लक्षितलक्षणा वाज्यथानुपपत्तेराश्रयणीया। विधिप्रतिषेधयोश्च स्तुतिनिन्दाभ्यामविनाभावादन्यतरदर्शनेनेतरदनुमाय वाक्यं पूरियतव्यम्।

एवं भारतादिवाक्यानि व्याख्येयानि । तेषामिष हि श्रावयेच्चतुरो वर्णा-नित्येवमादिविध्यनुसारेण पुरुषार्थंत्वान्वेषणादक्षरादि व्यतिक्रम्य धर्मार्यंकाम-मोक्षाधर्मानर्थंदुःखसंसारसाध्यमाधनप्रतिपत्तिरुपादानपरित्यागाङ्गभूता फलभ् । तत्रापि तु दानराजमोक्षधर्मादिषु केचित्साक्षाद्विधयः, केचित्पुनः परकृतिपुरा-कल्परूपेणार्थवादाः । सर्वोपाख्यानेषु च तात्पर्यं सति श्रावयेदिति विधेरानथं-वयात्कर्याचिद्गम्यमानस्तुतिनिन्दापरिग्रहः । तत्परत्वाच्च नातीवोपाख्यानेषु तत्त्वाभिनिवेशः कार्यः ।

वेदप्रस्थानाभ्यासेन हि वाल्मीकिद्वैपायनप्रभृतिभिस्तथैव स्ववाक्यानि प्रणी-तानि । प्रतिपाद्यानां च विचित्रवृद्धित्वाद्युक्तमेवैतत् । इह केचिद्विधिमात्रेण प्रतिपद्यन्ते । अपरे सार्थवादेन, अपरोऽल्पेनार्थवादेन, अपरे महता । सर्वेषां च चित्तं ग्रहीतव्यमित्येवमारम्भः । तत्र तु, केचिद्विधिप्रतिषेधाः श्रुतिमूलाः, केचि-दर्थसुखादिषु लोकमूलाः, तथाऽर्थवादाः केचिद्वैदिका एव, केचिल्लौकिका एव,

१. धर्मादीनां साध्यानां साधनप्रतिपत्तिरिति विग्रहः । धर्मादिचतुष्टयसाधनप्रतिपत्ति-स्पादानाङ्गभूता । अधर्मादिचतुष्टयसाधनप्रतिपत्तिः परित्यागाङ्गभूतेत्यर्थः ।

केचित्त् स्वयमेव काव्यन्यायेन रिचताः । सर्वे च स्तुत्यर्थेन प्रमाणम् । ये तु वाक्यशेषत्वं न प्रतिपद्यन्ते, तेऽपि केचित्स्वयमेव श्रूयमाणगन्धमादनादिवर्णक-प्रभृतयः प्रीति जनयन्ति । ये तु युद्धवर्णकास्ते सर्वेषां शूराणां भीरूणां चोत्साह-कराः पार्थिवानामुपयुज्यन्ते । यत्र तु न किचिद् दृष्टमुपलभ्यते, तत्र विशिष्ट-देवतादिस्तुतिद्वारमदृष्टं कल्पनीयमित्येषा दिक् ।

विध्युत्खातिपूर्वपक्षः।

विध्युद्देशेनैकवाक्यत्वादिति । केचिदाहुः । किमर्था स्तुतिरिति चेत्कथं रोचेत तताः नुष्ठीयेतेत्येवं स्तुतिनिन्दाभ्यां प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रतिपादनं लिङादिभि-इचाभिधानमतस्तुल्यार्थत्वम् । न च तुल्यार्थानां समुच्चयः । तत्र ये तावदर्थं-वादरहिता लिङादयः तद्रहिताश्चार्थवादास्तेषां यथाविषयं व्यवस्थितं निवर्तं-कत्वम्, प्रवर्तकत्वमविरुद्धम् । यत्र तु द्वयसंनिपातः, तत्रान्यतरेण कृतार्थत्वाद-कत्वम्, प्रवतंकत्वमविरुद्धम् । यत्र तु द्वयसीनपातः, तत्रान्यतरेण कृताथेत्वाद-वश्यावहेयेऽन्यतरिस्मन्भूयसामनुग्रहो युक्तः । 'त्यजेदेकं कुलस्यार्थं' इतिवद्विधि-प्रत्ययः परित्यज्यते । केवलप्रकृतिप्रयोगाभावात्तदनुग्रहार्थप्ररोचनाल्ब्धविधित्वानुवादेन प्रवर्तते । यथा 'सत्रादुदवसाय पृष्ठशमनीयेन यजेरन्' इति क्त्वाप्रत्यय-सिद्धप्रवृत्त्यनुवादकत्वं वक्ष्यते । तस्माद्वायव्यश्वेतालम्भ इत्येतावन्मात्रं विवक्षित्वम् । स एव च विध्युद्देशः फलादिसंबन्धोत्तरकालं स्तूयत इत्येतद् भूतिकाम इत्येवमन्तो विध्युद्देशः इत्यनेन कथ्यते । अन्यथा पुनरुद्देशग्रहणमनर्थंकमेव स्यात् । स्वोक्तेन तु विधिनैकवाक्यत्वं न संभवतीत्यतिकम्य तद्विषयः परिगृह्यते । तथा चाऽऽह—नायमभिसंबन्ध इति । विधिविधेयसम्बन्धनिष्ठेषेन स्तुति-स्तुत्यसम्बन्धं विवक्षितं वदित यतस्ततो भूतिरिति । सैव च भूतिनिमित्तस्य योजना । विद्याविमावित पर्वोक्ती संबन्धाविभवते । किमर्था स्वतिवित योजना । भिन्नाविमाविति पूर्वोक्ती संबन्धाविभवत्ते । किमर्था स्तुतिरिति चेदिति । प्रत्ययव्चेदुत्वातस्तेनाविधीयमानस्य कि स्तुत्येति । अथ वा यदनया साध्यते, तत्प्रत्ययेनैव सेत्स्यतीति मनिस कृत्वा वदित । आचार्यस्तूत्खातेऽपि प्रत्ययेऽर्थवादादेव तदर्थावाप्तिमुभयसंभवे चार्थवादानुग्रहं मत्वाऽऽह—कथं रोचे-तेति। इतरः प्रश्नाभिष्रायं विवृणोति। प्रागेव सिद्धेः स्तुतिवचनमनर्थकिमिति। नहीति प्रन्थच्छेदः । सर्वत्रावान्तरवाक्यानि महावाक्येष्वप्रमाणं महासंख्यास्वि-वावान्तरसंख्या भवन्ति । तान्येव तु यदा केवलानि प्रयुज्यन्ते, तदा निरपेक्ष-त्वाद्भवन्ति प्रमाणम् । यथा पटो भवतीति । न च कदाचिदेतावन्मात्रेण समाप्तेर्नेराकाङ्क्ष्यदर्शनात्सर्वत्र नैराकाङ्क्ष्यम् । योग्यपदान्तरानुच्चारणेन हि सर्ववाक्यानि पर्यवस्यन्ति । इत्तरथा पुनः श्रुतपदात्तिरेकेणापि निपुणहशां भव-त्येवापेक्षा । सा चानुपलब्ध्या निवर्तते । तथा च यत्रोपलप्स्यन्ते, तत्रैकवाक्यतां गमयिष्यन्ते । अन्यथा ह्यसौ तदुच्चारणेऽपि न स्यात् । तदिह महावाक्येग विनाऽवान्तरवाक्यं प्रमाणम्, तत्सद्भावे तु नेत्येतदाह—यदा न स्तुतिपदानोति । नन्वेवं सतीति । यत्र महावाक्यावान्तरवाक्ययोः फलं भिद्यते यथा पटभवन-

रागभवने, तत्रैवं युक्तम्, इह त्वनितिरिक्तार्थस्य सतः किमवान्तरवाक्यनिराकरण-मेव महावाक्यस्य युक्तं फलम् । तदेतदाह—यस्मिन् सत्यविधायकमवान्तरवाक्यं भवति, मा भूत्तन्महावाक्यमिति । सत्यम्, विनाऽपि तेनेति । यो नाम वेदस्य कर्ता स्यात्स एवं पर्यनुयुज्येत लघुनोपायेन सिद्धे किं महावाक्यमाश्रयसीति। तदभावान्न पर्यनुयोगः । परिहारपथग्रामगमनवच्च श्रमातिरेकमात्रं स्यान्नार्था-नवाप्तिः । दृष्टं चैवंजातीयकेषु गौरवाश्रयणम् । यथा तमेवार्थं खमित्येतावता सिध्यन्तमाकाशप्रभृतिभिरभिलपिनत, न च जाडवं लभन्ते। तथाऽत्र लिङादि-भिरिप सिध्यन्तमर्थवादेभ्यो गृह्धत इति । शक्यते चेदिमह वक्तुं यथैवानेकोपाय-प्रसङ्गे मन्त्रेण स्मृतं क्रियमाणयभ्युदयकारि भवति, तथाऽन्येनापि विधिसिद्धा-वर्थवादप्रतिपादितविधिविहितमिति । ननु सत्स्विप स्तुतिपदेष्वित । यत्र लघु-मुपायमनुपादाय गुरूपाय आश्रीयते तत्र तथाऽपि भवेदत्र तु पूर्वमेव लघुतर माश्रितः समर्थंतररूच तस्माद्यथैव प्रयुक्ते खशब्दे नाऽऽकाशादयस्तदानीमेव प्रयुज्यन्ते, तथाःत्र विधौ सति स्तुतिनाऽऽश्रयितव्येति । तत्रोत्तरसाकाङ्क्षत्वा-त्स्तुतिपदान्यनर्थंकानि स्युरिति । भवन्त्विति चेत् । नोक्तेन न्यायेनार्थवत्वाद-विवक्षितार्थंता युक्तेति । द्वयसंभवे हि प्रत्यक्षादेकवान्यत्वादर्थवादानुग्रहो युक्त इति । नन् सत्स्वपीत्यनेन गतार्थत्वान्ननु निरपेक्षादित्यवक्तव्यम् । तदुच्यते तत्रार्थवादपरित्यागायोक्तमिदानीं तु भवतु नाम स्तुतिसंबन्धः समस्तस्य पूर्व-स्यापि तु स्वरूपावगतो विधिसंबन्धो न बाधितव्यः। अथास्य क्वचिदपि शक्ति-रपह्नियते, ततः प्रतिप्रसवहेत्वभावात्सर्वत्राशक्तत्वप्रसङ्ग इति । तदिभिधीयते । भवतु पूर्वस्य विधिशक्तिनं त्वियं नवचिद्वाधितेत्यन्यत्रापि वाध्यते, कदाचिदा-विर्भृतेति सर्वत्राऽऽविर्भवति । यत्र त्यर्थान्तरस्तुत्यादि नोपादीयते, तत्रोऽऽविर्भ्ता शक्तिः कार्यमारभते । यत्र त्वपवादभूतशक्त्यन्तराभिव्यक्तिः, तत्र वाक्यभेद-प्रसङ्गात्पूर्वा तिरोधीयते । प्रश्नोत्तरत्वेनायं पूर्वोक्त एव वानयमेदः परामृरुयते । तस्मादैकार्थ्यात्प्ररोचनयैवात्र विधिरिति । प्ररोचयमाना अनुष्ठातुणामिति । "रुच्यर्थानां प्रीयमाणः" इति संप्रदानत्वं कस्मान्न भवति । प्ररोचयतेः प्रकृत्य-न्तरत्यादिति चेत् ? न, तत्रापि रुचिसंबन्धानपह्नवात् । अथ सामान्यविवक्षया षष्ठ्युच्यते । साऽप्युपात्ते विशेषे दुर्लभा । तस्मादनुष्ठातॄणां क्रियाया इति संबन्धः केभ्यः प्ररोचयमाना इत्यपेक्षितेऽर्थात्तेभ्य एवेति गम्यते । अथ चानुष्ठातॄणामुप-करिष्यन्तीति संबन्धः । क्रियाया इति पश्चमी क्रियातोऽपि हि त एव प्ररोचका इति । अथ या क्रियार्थमिति षष्टचर्थः कल्प्यः । किल्लिदथं स्तुवन्तीति रात्रन्तम् । कञ्चिदिति विधेयं तत्संबन्धिनं वा कञ्चिद्वा विदर्धति क्रियां सत्संबन्धिनं वा तच्च स्तुतिद्वारेणेत्युपपन्नं प्रत्ययोद्धारेणार्थवादप्रामाण्यम् । विध्युत्खाति-पक्षनिरासः।

इदं तु व्याख्यानं नानुमन्यन्ते । यदि हि प्रत्ययोत्खातिः स्यात्, ततः केन स्तुतिराकाङ्क्येत । न तावच्छब्दभावनाकथंभावोऽस्ति । याऽपि कस्मादित्यपेक्षा कल्प्येत, साऽपि विधीतिकर्तव्यताविषयैव, तदनुग्रहार्थंत्वात् । शब्दान्तरव्यप-देशमात्रं तु भिद्यते । साऽपि च नियुज्यमानस्यैव पुरुषस्य भवति, न क्रियामात्रश्रवणात् । न हि वायव्यश्वेतालम्भ इत्युक्ते कर्तव्यताऽकर्तव्यतोक्तः प्राक् प्रशस्तोऽप्रशस्त इति वाऽपेक्ष्यते । तदनपेक्षितं च श्रृतिमात्रेणैव वदन्तो नार्थं-वादाः प्रतिपादयन्ति न च धात्वर्थेन सह कस्यचित् संबन्धः, अपेक्षा वा विद्यते । सर्वस्य भावनागामित्वात् ।

भावना तु प्रत्ययोद्धारेणापनीता किमपेक्षेत । तस्मात्तद्गतांशत्रयोच्छेदान्न भूतिः फलम्, न यागः करणम्, न वेतिकर्तंव्यता काचित्स्यात् । उक्तेऽपि च प्राशस्त्ये कस्मादित्यनपेक्षितत्वात्प्रशस्तोऽयमित्येतावन्मात्रेऽवधृते प्रशस्तत्वादित्यनुच्यमाने कर्तंव्यतावुद्धिनंव स्यात् । भवन्ती वा तिन्नष्ठा भवेत्प्रशस्तोऽयं कर्तंव्यः, पटो रक्तः कर्तंव्य इतिवत् । अकल्पिते विधावानर्थंक्यमेव स्यात् । प्रत्यक्षं च विधिमुत्सृच्य पारम्पर्यल्चणयाऽर्थंवादेभ्यः परिगृद्धात इत्णपूर्वा वाचोयुक्तिः । न चैतत्कल्पनावसरोऽस्त्यन्यतः सिद्धत्वात् । अनुको हि सन्नर्थंवादादेव विधिः कल्प्येत, यद्यन्यथा नोपपद्येत । प्रत्यक्षप्रत्ययोपपन्नत्वान्नान्यथानुपपत्तिस्तथाऽर्थं-वादोऽपि यद्युपाख्यानादिष्वेव प्ररोचनायां निष्प्रयोजनः स्यात्ततो दूरं नीयेत । यथोक्तेन तु न्यायेन प्ररोचनोपयोगान्नान्यत्र गच्छतीत्यव्यकर्तंव्या च प्ररोचना, यद्यन्यतः सिध्येत्ततोऽर्थवादान्नापेक्षेत साऽपि त्वनन्यगतिकत्वात्तमेवाऽऽश्रयित । सर्वत्र च वैदिकेऽर्थेऽर्थापत्त्या शब्दः कल्प्येत, त्ततोऽर्थसिद्धः तेन प्ररोचनया विधशब्दः कल्प्येत, नार्थः, तत्कल्पनावेलायां च यथैन्द्रवायवादिवाक्येषु सोमेन यजेतेत्यस्मिन्नुपतिष्ठमाने नान्ययजिकल्पना, तथैवाऽऽलभेतेत्यनेनान्यानुमान-प्रतिबन्धः ।

तुल्यार्थयोश्च वाधिवकल्पौ भवतः प्रत्ययार्थवादयोः पुनरत्यन्तिभन्नानु-ग्राह्यानुग्राहकार्थविषयत्वेनार्थभेदात्समुच्चयः इत्येकवाक्यता । यदि च प्रत्ययो-त्खातिः स्यात्ततः कृर्तृसंख्योपग्रहविशेषावगतिक्रयाफलस्वार्थपरार्थत्वाद्युच्छेद-प्रस<del>ङ्गः</del> ।

स्यादेतत् । विधित्वमात्रमिववक्षयित्वा शेषिववक्षया कर्तृसंख्यादिलाभ इति । एतच्चाशक्यं थतस्तदर्थमप्युपात्तः प्रत्ययः सामध्यदिविधित्वं वदत्येव । प्रतीतस्य च द्वय्येवाविवक्षा, विध्यसंस्पर्शो वा ग्रहैकत्ववत् अनुवादकत्वं वेन्द्रिय-कामहोमवत् । न तावद्विघेरविधित्वं नाम किंचित । नाप्यनुबादस्तस्यामवस्था-यामप्राप्तेः । न ह्येवं संभवति योऽयं वायव्यश्वेतालम्भः कर्त्वयः, स प्रशस्त इति । भवति त्वेवं कर्त्वयः, प्रशस्तत्वादिति । यत्त्वसानीयविदित्त तत्रापि क्त्वावशेन विधिप्रतिषेधावनपेक्ष्य क्रियामात्रा-विधित्वमाश्रितमेवेत्यदृष्टान्तता । मिद च विध्यविवक्षा स्याततः प्रत्यासत्ते-र्धात्वर्थं एव साध्यांशे निपतेविति निष्फलत्वं स्यात् । तस्मात्सूत्रातिनाशेनैव विधिनैकवाक्यत्वम् । तथा च भाष्यकारः । साविधिकमेव भूतिकाम इत्येवमन्तो विध्यद्देश इत्याह । अन्यथा धात्वर्थं इत्येवावक्ष्यत् । तत्रास्य क्रियामात्रतया विध्यद्देशत्वं शक्यते वक्तुम् । तस्मात्प्रत्यय एव विध्यभिधायित्वाद्विध्यदृशः । विध्यर्थेन त्वेकवाक्यत्वासंभवात्सूत्रातिरेकेणोद्देशग्रहणम् । भूतिकाम इत्येवमन्त इति च फलादिसंगत्युत्तरकालं स्तुत्यवसरप्रदर्शनार्थम् ।

नन्वेवं सित वर्तमानोपदेशेष्वनाकाङ्क्षणादर्थवादा न संबध्येरन् । एवमे-वैतत्, तथाऽपि तु प्रमाणान्तरप्राप्त्यभावात्क्वचित्प्रयोगवचनेन क्वचित्पञ्चम-लकारेण । अथवा श्रुतवर्तमानान्यथानुपपत्त्या कल्पिते विधित्वेऽर्थवादसंगतिः । यत्रापि केवलार्थवाददर्शनादेव विधित्वं तत्राप्यन्यथानुपपत्तिमात्रं शरणम् । संभवन्त्यां तु गतौ, नातिगौरवं युक्तमिति ।

यस्त्विस्मन्पक्षे वाक्यभेदः संबन्धद्वयाश्रयणादिति, स बालभेन प्रशस्तत्वा-दित्येकप्रसरोपपत्तः परिहृतः। विधीयमानस्यैत्र हि स्तुत्याकाङ्क्षेत्यवेरूप्यादुप-पन्नं तन्त्रत्वम्। यदि चैवंविधः संबन्धभेदैर्वाक्यं भिद्येत ततः साध्यसाधनेति-कर्तव्यतासंबन्धरपि भिद्येत् । तस्मान्नायमभिसंबन्धोः विवक्षित इत्यादिभाष्य-मेवं नेतव्यम् । न पूर्वत्रेत्र साङ्गविधिपर्यंत्रसानं विवक्षितम् । विधित्वादिहार-प्ररोचनाकल्पनायामितगौरविनिमत्ताद्वाक्यभेदात् । किमर्था स्तुतिरिति । पूर्वे-णैत प्ररोचनाऽपि सिद्धेत्यभिमानात् । कथं रोचेतेति—विध्यनुग्रहकथनम् । ननु प्रागिति—पूर्वाभिप्रायवित्ररणम् । न होति । स्तुत्यभावे तस्य शक्तिद्वयमग-त्याऽऽश्रोयते न संभवन्त्यामपीत्येतत्, न, तदा भूतिकामस्य विधिः समाप्यत इत्याह—यथा पट इति । गतार्थम् । विधिशव्देन तदा प्ररोचनेति । विवृतं कार्यनानात्वं विधिसतुत्योः ।

१. नायमिससंबन्धो विविक्षित इत्यादि, भिद्येतेत्थन्तभाष्यस्यायमर्थः — भूतिकाम आलमते कस्माद्यता वायुः क्षेपिछेत्यनेन यः सार्थवादकस्य विध्युद्देशस्य विधिस्तुतिसंबन्धरूपो विशिष्टोऽर्थो दिशतः, नायं विध्युद्देशमात्रेण विविक्षतः कि तु सार्थवादकेनेति । तर्हित्ययं भिद्येतेत्यनेनान्वेति । आलभेतेति भव्यप्रतीकेन विध्युद्देशोपलक्षणम् । तथा व विशेष्यविशेषणरूपभिन्नाविमाव्यर्थी विध्युद्देशार्थवादस्योपलक्षणम् । तथा व विशेष्यविशेषणरूपभिन्नाविमाव्यर्थी विध्युद्देशार्थवादाम्यां प्रतिपाद्यमानौ यद्येकेन विध्युद्देशोन प्रतिपिपादयिषितौ तिहं गौरवलक्षणो वाक्यभेद इति ।

नन्वेविमिति । अस्ति चेत्प्ररोचियतुमिष शक्तिः, कस्मावन्यदपेक्ष्यत इति । सत्यमिति । तस्मादिद्यमाने तिस्मन्नाविद्यमाने योऽर्थः स गम्यते । कश्चासौ । स्तुतिः प्रयोजनं तयोः । न तस्यैव पूर्वस्यापोत्यर्थः । स्तुतिविषयोपकल्पनाच्च विधेरिप स्तुतिप्रयोजनव्यपदेशः । न हि निर्विषया स्तुतिरुपपद्यते । अर्थवादा-भावे त्वगत्या केवलोऽपि गौरवमङ्गोकरिष्यति ।

ननु सत्स्वपीति । पूर्ववदेव व्याख्येयम् । अतोऽस्माद्विचेरिति । इदानीं षष्ठी-वावयशेषसंबन्धादित एवास्य स्तुतिमवगच्छामो न स्वत इत्यर्थः । ननु निर-पेत्तादपीति । यदि ववचिद्रनितिकर्तव्यताकस्य विघेः प्रवर्तनशक्तिः कस्मादन्यद-पेक्षते, तेन सत्स्वप्यनादरः स्यात् । आचार्यस्तु सोपहासमाह—यत्रासौ केवलः प्रयुज्यमानो निरपेक्षः । तत्र भवतु न किचिद्विरोधः । इह त न तत्संभवः साका-ङ्नौः पदान्तरैराक्षिप्तत्वात् । वाक्यं ह्येकमेकस्यैव संबन्धस्य विधायकम् । तत्र यदि द्वी विध्युद्देश एव कुर्यात्तथा सित भिद्येत । विध्युद्देशोत्थापितानामेवैष हि गुणो भवतीति प्ररोचनां दर्शयति । तस्माद्विधिनैकवाक्यत्वात्तदनुप्रहेणार्थवन्तोऽ-र्थवादा इति ॥ ७ ॥

न्या० सु० ] पूर्वपक्षसिद्धान्तयोभिश्चविषयत्वापत्तेरपूर्वोदाहरणानुपपित्तमाशङ्कते-पूर्व-पक्षेति । नातिप्रयत्निनां परिहारमाह—केचिदित । भाष्यकारस्यानिपुणत्वापत्तेरिमं परिहारं दूषयति—यद्यपीति । स्वमतेन परिहरति—तद्यभिधीयत द्वति । अत्र भाष्यकारेण वायुर्वे-क्षेपिष्ठा देवतेति यद्यपि क्रिया नावगम्यते, क्रियासम्बद्धं वा, तथापि विध्युद्देशेनैकवाक्य-त्वात्प्रमाणमित्युक्त्वा, कथमेकवाक्यमावः ? इति पृष्टे पदानां साकाङ्क्षात्वाद्विष्टेः स्तुतेश्वैक-वाक्यत्वमित्यमिधानादेकवाक्यत्वं प्रामाण्यकारणम् , स्तुत्यर्थत्वं त्वेकवाक्यत्वकारणमुक्त-मिति प्रतिभाति । तच्चायुक्तम्, विध्येकवाक्यत्वं विना लाक्षणिकस्तुत्यर्थत्वायागिदितरेन तराश्रयापत्तेरित्याशङ्काय व्याचष्टे—तत्रेति । स्तुत्यर्थत्वोपपादनद्वारेणैकवाक्यत्वस्यो-पयोगरूपप्रामाण्यकारणत्वमिभप्रेतम्, न साक्षात् । विधिस्तुतिपदसाकाङ्क्षत्वं तु समिनव्याहारावगतैकवाक्यत्वनिर्वाहायोक्तमित्यदोषः । तदेतद्भाष्यमाक्षिपति—एताबित्वित । सामान्यतः पुरुषार्थानुबन्धित्वासिद्धौ तदधीनलाक्षणिकस्तुत्यादिद्वार्शवर्षेविरूपणाशक्तेस्तदेवादौ साध्यमिति प्रथमशब्देनोक्तम् । स्वारसिकैकवाक्यत्वावगमे अशितार्थत्यागस्य

थतो वाक्यशेषोऽतो विधे:—विधिसंबिन्धनोऽस्माद्वाक्यशेषाद्विधेयस्य स्तुतिमव-गच्छाम इत्यर्थः । नत्वनेन भाष्येण विधिरेव स्तुतिप्रतिपादक इत्युपसंह्रियेत । पूर्व-ग्रन्थविरोधापत्तेरिति ।

२. धर्मप्रमाजनकवरूपप्रामाण्यकारणं तद्वाधितम्, ततो धर्मप्रमानुत्पत्तेः ।

ननु समिमच्याहा रलक्षणैकवाक्यताप्रकृते स्वारिसकी सम्भवतीति चेत्? विभव्य-मानसाकाङ्क्षत्वे सत्येकार्थप्रतिपादकत्वं स्वारिसकमेकवाक्यत्वं विवक्षितम् । प्रकृते त्वर्थवादानां निराकाङ्क्षत्वेन तदमावात् ।

गङ्गायां घोष इत्यादौ दर्शनात्तेद्व्युदासार्थं बलादित्युक्तम् । स्वरसतो प्रतीयमानाप्येक-वाक्यता पुरुषार्थानुबन्धित्वलामाय स्तुत्यर्थत्वावधारणात्तद्वशेन कल्त्यमाना नेतरेतरा-श्रयापादिकेत्याशङ्कां निराकत्तृं पुरुषार्थत्वं वेत्युक्तम् । पुरुषार्थानुबन्धित्वस्याप्यप्रमाण-कत्वादिति भावः ।

बहुक्षीरादिवाक्येषु रूपभङ्गेनापि पुरुषार्थंपर्य्यवसायित्ववर्धंनाद्वेदेऽपि तथानुमानं रे स्यादित्याशङ्कृते—लौकिकवाक्येष्वित । आक्षेप्ता पुरुषार्थंपर्य्यवसायित्वे साच्ये वाक्यत्वस्य हेतोरप्रयोजकत्वं दूषणमाह—तन्नेति । एतदेवोपपादयति—लोके ऽपीति । समाधानान्तरमाशङ्कृते—तन्नेति । कथं तेन सूत्रेण पुरुषार्थंपर्यंवसायित्वसिद्धिरत आह—न हीति । आदरणान्यथानुपपत्तिः पुरुषार्थंपर्यंवसायित्वे प्रमाणम्, तेन सूत्रेण वक्ष्यत इति भावः । न व व्यामोहादादरोपपत्तिरित्याह—यद्यपीति एतदेवोपसंहरति-तस्मादिति । एतदप्याक्षेप्ता दूषयति—न त्वेतदिति ।

नन्वास्वाक्यवत्पुरुषाधीनप्रामाण्याङ्गीकरणमपि न दोषाय स्यादत आह—यदि हीति । अयमाशयः—िकमत्र स्वादरान्यथानुपपत्त्या प्रयोजनवत्त्वकल्पनं स्यात्, पुरुपान्तरादरान्यथानुपपत्त्या वा । तत्राद्ये पक्षे स्वादरात्प्रयोजनवत्त्वावगमः प्रयोजनवत्त्वावगमाच्य स्वादर इत्यन्योन्याथयः स्यादित्यनेनोक्तम् । द्वितीये तु मूलप्रमाणाम।वेनान्धपरम्परेत्याह—अयेति । तदेव दश्यंयति—सर्वत्र हीति । नन्वादरान्यथानुपपत्त्याच्येतृषु प्रयोजनवत्त्वज्ञाने कित्यते तत्कारणीभूतं कि चिन्मूलप्रमाणं कल्पयिष्यामोऽत आह—तेनेति । कस्यचिन्मूल-प्रमाणस्यासम्भवाद् भ्रान्तिमूलत्वं प्रसज्येतेति भावः ।

कथमसम्भवोऽत आह—अतो याविति । एवमाक्षिप्याध्ययनविधिरेव सर्वस्य पुरुषार्थं-पर्यंवसायित्वे प्रमाणमिति स्वमतेन समाधातुमुमक्रमते—तदुच्यत इति । विध्यादिसाधारण्य-प्रदर्शनार्थं सकलग्रहणं । पूर्वं तावत्सर्वोपयोगः प्रतिपाद्यते । पश्चादर्थंवादानां द्वारिवशेष इति तावच्छव्देनोक्तम् । निष्प्रयोजनाक्षरमात्राद्ययने-पि वृद्धिपूर्वंकारिणां पुंसां प्रवर्तं-यितुमश्चयत्वान्नैकस्याप्यक्षरस्य निष्प्रयोजनत्वमव्ययनविधिरनुमन्यते । न चैकदेशे दृष्टार्थं-स्यादृष्टार्थंत्वमेकदेशान्तरे युक्तम् । एकत्र नियमविधिः, परत्राप्राप्तविधिरिति वैरूप्यस्या-परिहार्थंत्वात् तस्मात्सकलस्यैव वेदस्य प्रयोजनवदर्थंपर्यवसायित्वमध्ययनविधिवलाद-वसीयत इति भावः ।

ननु क्वचिदयध्यनिवधः पुरुषार्थंपर्यवसायित्वे सिद्धे सत्यवैरूप्याय सर्वत्र तथाङ्गी-करणं युक्तम्, तदेव तु निष्प्रमाणकं समानपदोपात्तस्याध्ययनस्यैवम ाव्यत्वोपपत्तेरित्यादाङ्क्रच प्रथमसूत्रोक्तं दृष्टार्थंत्वे दर्शयितुमाह—तत्रेति । किस्मन्नंशे तर्हि तस्य निवेशः, अत आह— तत्रस्वेति । साध्यांशानिवेशकारणस्य विधिविरोधस्यात्रामावमविरोधादित्यनेन दर्शयति । नामार्थंस्य करणांशे निराकत्तुं सिन्निधेरित्युक्तम् । तेनात्र मान्याकाङ्क्षायां श्रुतमान्या-

१. अर्थवादवान्यं पुरुषार्थंपर्यवासायि वान्यत्वात् वहुक्षीरादिवान्यवत् ।

भावादश्रुतादृष्टकल्पने च तस्य स्वरूपम्, तज्जन्यत्वम्, तत्र चाघ्ययनस्य शक्तिः कल्प्यतेत्यनन्तादृष्टकल्पनागौरवापत्तेः, दृष्टस्य जन्यत्वमात्रं कल्पनीयमित्याह—तेनेति । एवं तर्द्यनन्तरदृष्टाक्षरग्रहणमात्रेण नैराकाङक्षचान्नाभिमर्तं वाक्यार्थज्ञानपर्यन्तत्वं सिद्धचेदित्याद्यङ्क्ष्य
प्राक् पुरुषार्थसिद्धैनै राकाङक्षचाभावं दर्शयति—तस्यापीत्यादिना—निराकाङ्क्षी
भवतीत्यन्तेन ।

आधानादिविधीनामपुरुषार्थं रूपाहवनीयादिमात्रे नैराकाङक्षचदर्शं नादिहापि तथा स्यादित्याद्यञ्ज्ञचाह—एविमित । एवं तर्हि न साक्षात्पुरुषार्थंपर्यवसाय्येव सर्वंत्र फलमस्तु अत आह—न चेति । पारम्पर्यंपुरुषार्थंफलत्वेनापि विव्युपपत्तेन्नं नियोगतः साक्षात्पुरुषार्थंफलत्वे किचित्प्रमाणमस्तीति भावः । एवमपि कथमत्र दृष्टफलत्वनिश्चयः ? अत आह—योग्यतया होति । लाघवमनेन निश्चयकारणमुक्तम् । एवं तर्हि होमादावप्याहवनीय-प्राप्त्यादिदृष्टकार्यंसम्भवाददृष्टकल्पना न स्यात्, वक्तव्यो वा विशेषः, अत आह—तत्रेत्या-दिना अवृष्टकल्पनेत्यन्तेन । पारम्पर्येणापि तस्य पुरुषार्थानुबन्धाभावात्फलत्वं न सम्भवनतीति मावः ।

नन्वेवमिष पारम्पर्यंपुक्षार्थानुवन्ध्यक्षरग्रहणमनन्तरहष्टत्वात्फलं स्यात्, साक्षात्पुक्षवर्थं ह्णं वा स्वर्गादि वाक्यार्थं ज्ञानस्य तूमयरूपरहितत्वात्फलत्वाङ्गीकरणमयुक्तमित्याशङ्कृष्य तत्प्रतिपत्युपयोगितया सामान्यन्यायं तावद्वक्तुमारमते—सर्वत्र चेति । विहितेऽवघाता-दावफलात्मकवैतुष्यादिहष्टकार्यपरम्परायामान्तरालिकं यत्पुरोडाशादि क्रतवे, यागादि वा पुक्षार्थाय चोद्यते । तदेव तस्य क्रतोः पुक्षार्थस्य वा साधनम् । पूर्वस्य त्ववघाता-दिविधेः पुरोडाशादियागाद्युपकारार्थंत्वमात्रम्, न पुक्षार्थपर्यन्ततेत्यर्थः । पेषणादीनां तिह् क्यमन्वयः ? अत आह—यानि त्विति । पेषणादिविधेर्यानि कार्याण्यनुष्ठेयानि पेषणादिनिधेरानि कार्याण्यनुष्ठेयानि पेषणादिनिधेरानि, तानि पूर्वविहितस्यावघातादेः स्वन्यपारमात्रतया द्वारमात्रत्यान्वीयन्ते, नान्तरी-यकत्वात्, तैविनाऽवधातादिना पुरोडाशादेः कर्त्तुमशक्यत्वात् । किमिति पेषणादेरवघातादिसाध्यत्वम्, पुरोडाशसाधनत्वं वा नेष्यत इत्याशाङ्क्रयोक्तम्—प्राक् साध्यसाधनभावेना-चोदितत्वादिति । यदि द्वावधातिवधेः प्राक् पेषणादेः पुरोडाशसाधनत्वमवगतं स्यात्, तत्प्रयोजनवत्त्वेन योग्यत्वादवधातसाध्यत्वं युज्यते । पुरोडाशप्रकृतिभूतव्रीह्य हुदेशेन विधानाच्यावधातस्यैव पूर्वं पुरोडाशसाधनतां प्रतीमः । यदि च पेषणादिविधेः प्राक् पेषणादिविधेः प्राक् पेषणादिविधेः प्राक् पेषणान्वेरवधातसाध्यत्वावगमः स्यात् । ततो द्वारमात्रत्वं न युज्येत न त्वेतदिस्त । पुरोडाशस्यै-वोक्तन्यायेनावधातसाध्यत्वावगमादित्यर्थः ।

<sup>3</sup>यद्वोत्तरविधिशब्देन पुरोडाशविधिमिनप्रेत्य तस्मात्प्राग्यानि कार्याणीति योज्यम् । नन्वेत्रं तर्द्यादानुमितविधिबङेन भस्मसाद्भावस्यापि फलसाधनत्वावगमादश्रुतफलस्य

१. अनुष्यानपेक्षयेत्यर्थः। २. किमपेक्षया प्रागत बाह ।

यदा तूतरविधेरिति पश्वमी तदोत्तरविधिः पुरोडाशविधिः प्रागिति च कार्यपदेन सम्बच्यत इत्याह—यद्वेति ।

होमस्य तत्साधनत्वापपत्तेनं दृष्टफलकल्पना स्यादित्याशङ्कचाह—यत्र त्विति । अयमाशयः विष्यमावे ऽप्यदग्धस्य क्रतवर्थस्य कदाचिदुपधाते सति क्रतुवंगुण्यापत्तेस्तत्परिहाराय दाहादरोपपत्तेनंकान्ततो विष्यनुमानम्, विष्यनुमाने ऽपि द्वारमात्रतयापि विष्युपपत्तेर्नं फलसाधनत्वकल्पना युक्तेति ।

एवं सामान्यन्यायमुक्तवा तदनुसारेण यथाष्ययनिविधेर्वाक्यार्थंज्ञानपर्यन्तत्वं भवित, तथा प्रपञ्चयन्नाह—तत्रेति । श्रुतफलेषु कलृक्षः पुरुषार्थों, अश्रुतफलेषु कलपिष्यमाण इति सर्वाणि प्रधानवाक्यानि अनेन परामृष्टानि । तत्प्रतिपादनं याविद्यनेनाक्षरग्रहणादीनां पेषणादिन्यायेनावान्तरच्यापारमात्रत्वादघ्ययनफलत्वं निराकृतम् ।

फलवद्वचवहाराङ्गभूतार्थप्रत्ययाङ्गता । निष्फलत्वेन शब्दस्य योग्यत्वादवधार्यते ॥

इत्यनेन न्यायेन वाक्यार्थंज्ञानार्थं स्वाघ्यायोद्देशेन विहितस्याघ्ययनस्य पुरोडाशार्थां-वघातवद्वाक्यार्थंज्ञानार्थंत्वावधारणात्तदन्तरालवित्तनामक्षरग्रहणादीनां पेपणादिन्यायेना-वान्तरुव्यापारत्वमात्रं युक्तमिति भावः ।

ननु पुरोडाशस्य विध्यन्तरेण क्रत्वर्थंतया फलत्वज्ञानाचुक्तमवघातसाध्यत्वम्, वाक्यार्थंज्ञानस्यं तु कथम् ? अत आह—परतिस्त्वित । वाक्यार्थज्ञानस्य सामर्थ्यंन, यदेव विद्यया
करोति श्रद्धयोपनिषदा, तदेव वीर्यंवत्तरं भवतीति वाक्येन वा कम्मीनुष्ठानार्थंत्वावधारणात्कम्मणां च विध्यन्तरैः पुरुषार्थंफलत्वावधारणात् न तत्पर्यंन्तमध्ययनविधिरायास्यति इत्यर्थः।

ननु च भवतु प्रधानवाक्यानां स्वार्थप्रतिपादनमात्रेण पर्य्यवसानमङ्गवाक्यानां त्वर्षंद्वारेण, स्वरूपस्यापि मन्त्रवत्प्रधानग्रेहणात्कम्मंकालप्रयोज्यत्वावगतेर्नार्थप्रतिपादनमात्रेण
पर्य्यवसानमित्याशङ्क्र्याह—यानि त्विति । अयमाशयः—न मन्त्राणामङ्गभूतार्थप्रतिपादनमात्रेण स्वरूपग्रहणं ज्ञातम्, किं तु विधिवशात् । न चाङ्गवाक्यानां विधिरस्ति,
प्रकरणपाठेन च क्रत्वङ्गत्वं शङ्क्र्यमानमनारम्याधीतानां तावन्न शक्यते शङ्कितुम्, प्रकरणाधीतानामि प्रयाजादिवाक्यानां प्रमाणामावान्न सम्भवतीति । एतदेव प्रश्नपूर्वकमुपपादयति—कृत द्वति । अदृष्टार्थत्वेन क्रतोरदृष्टोपकारापेक्षत्वान्न<sup>२</sup> दृष्टार्थाङ्गवाक्यग्राहकत्वमित्यर्थः । प्रयोजनशब्देनोपकारमाह । न च साक्षात्क्रतुसम्बन्धायापि प्रयोज्यत्वकरूपनं ।

१. नन्वादरानुमितविधिविहिनत्वं मस्मसाद्भावस्य विद्यत एव कथमुच्यते म किचिद्धि-धीययत—इत्यत आह—अयमाशय इति ।

२. बाक्यार्थप्रतिपादनं दृष्टोऽर्थः।

नन्बङ्गानामफलत्वात् कथं प्रयोजनद्वारेणेत्युक्तमत आह—प्रयोजनेति ।

४. प्रयोगकाले पाठकल्पनमित्यर्थः ।

पारम्पर्येणापि पुरुषार्थानुबन्धलामादित्यर्थान्तरत्यासेनाह—अत इति । अङ्गानां प्रधान-वाक्यवदेकान्तरितपुरुषार्थान्वयित्वाद् बाह्यत्वम् । तद्वाक्यानां तु द्वचन्तरितत्वाप्रधानाद् बाह्यतरत्वम् । एतच्च द्वचन्तरितत्वं प्रकरणाधीतारादुपकारकाङ्गवाक्यविषयम्; सामवा-यिकाङ्गवाक्यानां त्वादिश्चव्दोपात्तोपनयनादिवद् बहुव्यवधानमित्याह—एवमिति । स्व-मते पुरोडाशस्यैव साक्षात्प्रधानभूतयागसाधनत्वात्; माष्यकारामिप्रायेण द्वश्चवदानग्रहणं व्यवहिततरत्वप्रदर्शनार्थं कृतम् । आदिशव्दो व्रीह्यादीत्यादिशब्दोपात्ताज्यादिविषयः चतु-गृंहीताद्यमिप्रायो द्रष्टव्यः ।

एतामेय सन्निधिव्यवधिव्यवस्थामनारम्याधीताङ्गवाक्येष्वतिदिश्चति—एवमेवेति । कयं तर्ह्यानारम्याधीतानां प्रकरणाधीतेम्यो दौर्वस्थमत आह—तत्र त्विति । असम्बद्ध-वाक्यान्तरव्यवायेन तेषां प्राकरणिकाङ्गवाक्यवत्प्रधानवाक्येकवाक्यत्वायोगादिति मावः ।

अनङ्गवाक्यनां त्वतिदूरव्यवधानमित्याह—यानि त्विति ।

नन् क्तेन द्वारेण पुरुषार्थानुवन्धिकम्मानुष्ठानोपयोगिवाक्यार्थंज्ञानं सर्वंविधिवाक्येषु सम्मवदिप सकलवेदाव्यापित्वान्नध्ययनविधिप्रयोजनं मिवतुमह्तंतीत्याशङ्क्रय सूत्रमाष्य-कारानुक्तत्वादुपनिषद्वाक्यानां तावदुपयोगमाह—एतेनेति । उपनिषदामपि आधानादि-वाक्यन्यायेन दूरस्थेनैव ऋतुफलेन नैराकाङ्क्षचित्यर्थः । कथिनत्यपेक्षिते ऋत्वर्थंकर्गृप्रति-पादनद्वारेणेत्युक्तम् । परलोकफलेषु कम्मंतु विनाशिदेहादिव्यतिरिक्तनित्यकर्गृभोक्तृरूपादम्ज्ञानं विना प्रवृत्त्यनुपपत्तंरहंप्रत्ययेन च देहे अप दृष्टेन स्फुटतया तद्वचितरेकस्य ज्ञातुम-शक्यत्वात् शास्त्रीयमात्मज्ञानं ऋतुविधिमिरपेक्षितं ऋत्वर्थंप्रतिपादनम् तस्य चानारम्य-विहितस्यापि सामर्थ्यंन पूर्वोदाहृतेन वाक्येनोपनिषदाममन्त्रत्वेन स्वरूपप्रयोज्यत्वामावा-वृपनिषज्जनितस्यात्मज्ञानस्य फलातिशयलक्षणवीय्यंवत्तरत्वहेतुत्वाभिधानपरेण ऋत्वःङ्गत्वा-वधारणात् तद्द्वारेण पुरुषार्थानुबन्धित्वम् । ज्ञानस्य चाव्यापाररूपकत्वेन स्वरूपेणाविधेय-त्वे अप्युपासनापरनामधेयं ध्यानमेवात्मा ज्ञातव्य इत्यादिःभविधीयते । अप्रतिपन्नस्वरूपस्य च ध्यातुमशक्तरेतिस्वरूपप्रतिपादनमिवनाशी व। अरेऽयमात्मेत्यादिमिः क्रियमाणं विध्यपेक्षित-त्वानार्थवादेष्विवनानादरमहंतीति तद्द्वारेणोपनिषदा पुरुषार्थंप्ययंवसानिमिति भावः ।

एतच्च संसारिरूपात्मप्रतिपादनाभिप्रायम् । असंसारिरूपसगुणनिर्गुणात्मज्ञानस्या-भ्युदयनिःश्रेयसार्थंतया साधुशब्दाधिकरणे वक्ष्यमाणत्वात्सिद्धार्थप्रतिपादनपराणामप्युप-निषदामुपासनाविधिशेषतया <sup>3</sup>चोदनाशब्देनोपादानसम्भवाच्चोदनासूत्रप्रतिज्ञातप्रामाण्य-

१. ननु द्वयवदानस्याचार्यमते प्रतिपद्धित्वात् कथं यागसाधनत्वमुक्तमत आह-स्वमत इति।

२. यथाधानादिवानयानां कत्वञ्जभूताग्निसंस्कारप्रतिपादनद्वारेण पुरुषार्यत्वं तथेत्यर्थः ।

३. चोदनेति ननु चोदनाशब्दस्य मन्त्रार्थवादनामधेयोपेतमहावाक्यत्वमुक्तम् । तत्र चोपनिषदामनन्तर्भावात्पुरुषार्थापयिकत्वेन चेत्यग्रिममिक्तिकयार्थवादेम्यः पृथक्-करणात् कथं चोदनाशब्देनोपादनम्; कथं वा तत्सूत्रप्रतिज्ञातप्रामाण्यसाधनिमिति चेत्, सत्यम् किं तु कर्तुंरितिकर्तव्यतारवेन सर्वत्र भावनान्तर्गतेरुक्तदोषाभावादित्यर्थः ।

सू ०

साधनं सङ्गतम् । पुरुषार्थौपयिकत्वेन चात्मस्वरूपप्रतिपादने असंसारियित्मज्ञाननैरा-काङ्क्यसम्भवात् पदैकवाक्यत्वाभावेनार्थंवादवैलक्षण्यमिति सर्वमनवद्यम् ।

मन्त्रनाम्नोः केन द्वारेण नैराकाङ्क्ष्यमत आह—मन्त्रेति । योज्यते सम्बध्यते भाव-नया सहानेनेति व्युत्पत्त्या योजनाशब्देन द्वारमुक्तम् । ननु साध्यसाधनेतिकर्तव्यतानिम-धायित्वेनाक्रियार्थंत्वान्मन्त्रादीनामानर्थंक्यमार्शाङ्कृतम्, तत्कथं क्रियार्थंत्वमन्युत्पाद्यैवार्थवस्वं च्युत्पाद्यते, तत्राह-तेनेति । येन भावनासम्बन्ध्यर्थप्रतिपादनेनैवार्थवत्वं वक्ष्यते, तेन भावनान्तर्गतिः सिद्धैवेत्यर्थः । अर्थवादोपयोगद्वारानिमधाने ऽप्यध्ययनिविधवलेन सामान्यतः सर्वोपयोगस्य साधितत्वात्सर्वेषामित्युक्तम् । एतच्च सामान्यतः सर्वोपयोगस्यप्रतिपादनम्, [सूत्रेष्वेव हि तत्सर्वं यद्वृत्तौ यच्च वात्तिके इति] न्यायाद्विधिना त्वेकवाक्त्वादिति सूत्रावयवारूढं वृष्टव्यम्, तत्र सुराब्देनानर्थंन्यनिराकरणार्थेनार्थंवत्त्वं सामान्यतः सर्वेषां प्रतिज्ञातम् । श्रुतिवृत्त्या क्रियार्थत्वानवगमे ऽपि क्रियाविध्येकवाक्यत्वशैन लक्षणया तदपेक्षि-तार्थप्रतिपादनाक्रियार्थत्वमुपपादयितुं विधिनैकवान्यत्वादित्युक्तमिति योज्यम् । माष्यमपि यद्यपीत्यादिप्रमाणमित्यन्तमेतत्सुत्रावयवव्याख्यानपरमेव योज्यम् । यद्यप्यर्थवादादिभ्यः श्रुत्या क्रिया, तत्सम्बद्धं वा नावगम्यते; तथापि तत्रैव प्रमाणं विष्युद्देशैकवाक्यत्ववशेन लक्षणया वृत्त्या तत्परत्वसम्भवादिति ।

एवं सामान्यतः सर्वेषां क्रियार्थत्वमुपपाद्येदानीमर्थवादानां क्रियार्थत्वनिर्वाहाय द्वार-विशेषं प्रतिपादियतुं यो अपि चेत्यादिनोक्तं पूर्वपक्षन्तावदनुमाषते--यत्वित । क्रियाप्रति-पादकत्वं हि क्रियार्थत्वम्, न चार्थवादैराख्यातवत्स्वरूपेणासौ प्रतिपाद्यते, नापि फलादिपद-वक्तदंशः कश्चित्साघ्याविः तस्मात्तदर्थस्य मावनांशत्रयानन्तःपातान्न तत्प्रतिपादकत्वं विनार्थं वादानां भावनया ग्रहणमित्यर्थः । एवमनुभाष्य निराकर्त्तुमाह—तत्रेति । यद्यप्यर्थ-वादानां विधिवदनुष्ठापकत्वेन न क्रियार्थत्वम्, क्रियाभिधायकत्वं वा, तथापि प्राशस्त्यज्ञा-पनेनैवानुष्ठापकत्वात्स्वरसतश्च प्राशस्त्याज्ञानादध्ययनविधिवलाल्लक्षणया तादर्थ्यमञ्जी-कार्यम् । न च प्राशस्त्यज्ञानस्य कर्त्तव्यत्वासिद्धावध्ययनफलत्वं युक्तं रागतो विधितो वा कर्त्तव्यत्वेनानवगतस्य कस्यचित्फलत्वायोगात् । कर्त्तव्यत्वं च भावनान्तर्गत्या विना न सिच्यतीत्यर्थंवादाध्ययनफलत्वोपपत्तये प्राशस्त्यज्ञानस्य कर्तंव्यत्वसिद्धघर्थं मावनान्तगंति-व्युत्पादयितुमारभते—सत्यमिति । ननु न तावदर्थमावनान्तर्गतिः शाब्दमावनाया पूर्वपक्षः प्रागस्त्यज्ञानस्य कैश्विदिष्यते । न च ततोऽन्या शब्दभावना नाम काचिदुपपित सहते, शब्दश्रवणानन्तरमाविन्यां हि प्रवृत्तौ हेतुः प्रवृत्त्युत्पादकत्वात् शब्दभावनाशब्देनामिप्रेतः। न चासौ कश्चित्सम्मवति । तथा हि---

> प्रवर्त्तको लिङादिवी तत्क्रिया वा विलक्षणा। अभिधा वाऽथवा जादिः कार्यं वाऽऽथेष्टहेत्ता ॥ १ ॥

सूत्रेति ततश्रावृष्ट्या सामान्यविशेषसमाधानपरतया सूत्रं योजनीयमिति ।

तत्र शब्दः स्वरूपेण वायुवच्चेत्प्रवर्त्तकः। प्रमाणत्वं विहन्येत नियमाच्च प्रवर्त्तयेत् ॥ २ ॥ न च स्वरूपसम्बन्धज्ञानापेक्षो भवेन्न च। प्रकृत्यान्वयमाकाङ्क्षेन्न च स्यात्फलकल्पक: ॥ ३ ॥ प्रवृत्ति हेत्वर्थस्वव्यापारामिधानतः। प्रवर्त्तकत्वाच्छव्दस्य सर्वदोषनिवारणम् ॥ ४ ॥ तत्र प्रवृत्तिसामर्थ्यापादनात्माऽस्य या क्रिया। कारीर्थ्यादिषु दृष्टासावनुक्तैव प्रवित्तका ॥ ५ ॥ तेनामिधानवैयर्थात्प्रवंदोषानिवारणम् । अलौकिकी प्रेरणा तु सम्बन्धानुभवाहते ॥ ६ ॥ अभिधातुमशक्यत्वान्न प्रवर्त्तियतुं क्षमा। राजादिवच्च शब्दस्य फलादामृत्वतः स्वतः ॥ ७ ॥ तद्वचापार।भिधानेऽपि न प्रवर्तेत कश्चन । पुरुषार्थोपयोगित्वं न लिङादेश्व गम्यते ॥ ८ ॥ येनास्यानुविधेयत्वात्फलकल्पकता मवेत् । तस्याप्यानुविधेयत्वे शब्दस्य न तदीयताम् ॥ ९ ॥ अज्ञात्वा व्यापतेः कश्चित्प्रवर्त्तेतामिधावपि । न च शब्दमनुक्त्वैतद्वचापारत्वं निरूप्यते ॥ १० ॥ स्वरूपवाचितातोऽस्मिन्पक्षेऽनिष्टा लिङां भवेत् । अस्तु तर्ह्यामधानाख्यो व्यापारोऽस्य प्रवर्त्तक ॥ ११ ॥ तस्य ह्यर्थप्रतीत्याख्यकार्यक्ल्प्सस्य केवलम् । कल्प्यं प्रवृत्तिहेतुत्वं लिङ्वाच्यस्येति लाघवम् ॥ १२ ॥ शब्दान्तरगतार्थेऽस्मिन्नमिधा स्यात्प्रवित्तका। पक्षेऽर्थतो विशेषश्चेत्स एव स्यात्प्रवत्तंकः ॥ १३ ॥ न चास्या अभिघेयत्वाद्विशेषः कार्यतो गते । न युक्तं ह्यमिघेयत्वं सर्वासां हि प्रसज्यते ॥ १४ ॥ प्रवर्त्तंनात्वेन कार्यादनवबोधतः। तद्रूपेणाभिधेयत्वं तच्चान्यासु न विद्यते ॥ १५ ॥ तन्नास्या ह्यभिधानात्प्राक् चेत्प्रवर्त्तकरूपता। स्याद्वचर्थंमभिघेयत्वं नास्ति चेत्स्यादसत्यता ॥ १६ ॥ आज्ञादिस्तु न वेदार्थः पुंघम्मँत्वेन युज्यते । मानान्तराज्यस्यनियोगापरनामकम् ॥ १७ ॥ कार्यं लिङादिवाच्यं सत्स्वतन्त्रं स्यात्प्रवर्त्तंकम् । तदप्ययुक्तमज्ञातसम्बन्धत्वाल्लिङ्थंता ॥१८॥ मानान्तराप्रमेयत्वे कार्यस्य हि कथं भवेत् । अथ स्वस्थस्वतन्त्रस्य पुंसो लिङश्वणे सित ॥१९॥ प्रवृत्तेरात्मदृष्टान्तात्कार्यंधोहेतुतां शिशुः । अनुमाय लिङस्तत्र वाचकत्वं प्रकल्पयेत्॥२०॥

#### प्राभाकरसम्मतविष्यर्थंनिरूपणम्

कार्यं च वेदे षष्टाद्यसिद्धान्तात्कामिनाऽन्वितम् । नियोज्येनात्मनः कार्यं तया ज्ञातमिति स्थितम् ॥२१ ॥ नियोज्यश्व स्वसम्बन्धिकार्यंबोद्धाऽभिधीयते । काम्यमानाम्यपायं च बुध्यते कार्यमात्मनः ॥ २२ ॥ कामी न च क्रिया तत्र क्षणिकोपायतां वजेत्। क्रियातोऽन्यदतः कार्यं वेदे वाच्यमलौकिकम् ॥ २३ ॥ तत्रापूर्वस्य कार्यत्वं कृत्यहेश्यत्वलक्षणम् । धयुक्तमपुमर्थंत्वादव्यापारतया न अनुष्ठेयत्वरूपं न व्यापारत्वे स्वतन्त्रता। अव्यापारतया चास्मिन्नियोगो नावकल्पते ॥ २५ ॥ तेनात्मनि नियोक्तृत्वान्नियोग इति वाङ् मृषा । किंच नित्यनिषेधाधिकारेषु फलवर्जनात् ॥ २६ ॥ क्रियातिरिक्तकार्यस्य कथं सिद्धिभवेत्तव। कृत्युद्देश्यत्वरूपं च कार्यत्वं चेत्प्रवर्त्तकम् ॥ २७ ॥ तद्वरपत्वात्फलस्यैव प्रसज्येत प्रयोक्तृता। तच्च कामपदोक्तत्वाच लिङ।दिभिरुच्यते ॥ २८ ॥ लिङ्रथंस्य प्रयोक्तृत्वं तत्तरचेष्टं न सिघ्यति ।

#### फलस्य प्रवर्त्तंकत्वतिरासः

निन्विच्छाजननेनान्यत्सर्वेरिष्टं प्रवर्त्तकम् ॥ २९ ॥ साक्षात्प्रवृत्तिहेतुत्वादतः सैव लिङोच्यते । तद्द्वारेण लिङ्ग्यंत्वात्फलं तेन प्रवर्त्तकम् ॥ ३० ॥ नैतद्युक्तं फलेच्छायाः पुंच्यापारतया पुमान् । अस्मिन्पक्षे प्रयोक्ता स्यात् प्रवर्त्यत्वात्स नेष्यते ॥ ३१ ॥ फलस्य प्रीतिरूपत्वं लिङ्क्षक्तं चेत्प्रवर्त्तना । फल एव प्रवर्त्तेत नान्यत्रातिप्रसङ्गतः ॥ ३२ ॥

अथाव्यापाररूपत्वात्प्रवृ<del>र</del>यविषयत्वतः साधनेऽङ्गावतारन्यायात्प्रवर्त्तते ॥ ३३ ॥ ततः साधनवोधात्प्रागप्रवृत्तेः प्रवर्त्तना । वरं साधनतैवास्तु न मलेशात्प्राप्तिरूपता ॥ ३४ ॥ तस्याश्व कर्माधर्मत्वात्कर्मेव स्यात्प्रवर्त्तंकम् । प्रवृत्तिविषयत्वाच्च न तद्युक्तं प्रवर्त्तंकम् ॥ ३५ ॥ साध्यता फलधर्मोऽय लिङ्क्तः सन्प्रवर्तना । पूर्वमसिद्धत्वातप्रवर्त्तंथितुमईति ॥ ३६ ॥ अथानुष्ठेयतारूपं कार्यंत्वं स्थात्प्रवर्त्तंकम् । ततोऽर्थंभावनैव स्यात्तद्रपत्वातप्रवर्त्तिका । सा चाख्यातान्तरे भावात्पवृत्तिव्यभिचारिणी ॥ ३७ ॥ कालसंबन्धतोऽर्थानुष्ठेयत्वप्रतिबन्धनात् तत्राप्रवृत्तिरित्येतर्तिक स्यादिति निरूप्यताम् ॥ ३८ ॥ कृत्यात्मभावना या हि न कृतिव्याप्यतां विना । जन्यत्वं प्रागसिद्धत्वात्फलस्येवाप्रवर्त्तकम् ॥ ३९ ॥ अथानिष्पन्नरूपत्वं तदमावेऽपि विद्यते । तस्मात्क्रियात्मकं कार्यंमथ वा तत्फलात्मकम् ॥ ४० ॥ न ताम्यामतिरिक्तं वा पूर्वमस्ति प्रवर्त्तंकम् । अत एवेष्टहेतूत्वं न तदेकार्थंसङ्गतम् ॥ ४१ ॥ प्रवर्त्तं कं नापि शृद्धं चन्द्रादी व्यभिचारतः। शुद्धस्य च लिङ्थंत्वे कत्तंव्यत्वात् प्रतीतितः ॥ ४२ ॥ भवेन्नाकरणे दोषो निष्कामेष्वपि कर्मासु। न च द्रव्यगुणादीनां क्वचित्स्यादिष्टहेतुता ॥ ४३ ॥ प्रत्ययेन प्रकृत्यर्थान्वयिस्वार्थाभिधानतः । कर्त्तंब्यत्वविशिष्टस्य वाच्यत्वं तु न युज्यते ॥ ४४ ॥ कर्त्तं व्यत्वाविनाभावात्तत्त्रतीत्यपपत्तितः नन्विष्ट हेत्तामात्रं लिङा तावन्निरूप्यते ॥ ४५ ॥ कस्येष्टमित्यपेक्षायामेकप्रत्ययवाच्यया कत्तु मिवनयाक्षिप्तस्येत्येवं गमयिष्यते ॥ ४६ ॥ क्रियायां चाप्रवृत्तस्य कत्त्र्रैत्वानूपपत्तितः। प्रवृत्ति विषयत्वारूयं कर्त्तव्यत्वं प्रतीयते ॥ ४७ ॥ वर्त्तमानापदेशेऽप्येतत्प्रतीतितः । कर्त्वष्टसाधनत्वस्य तद्बलेनीव कल्पनात् ॥ ४८ ॥

ं सू ०

लिङाद्यवाच्यतापत्तेरप्रामाण्यं विधेर्भवेत् । प्रवृत्तिविषयत्वं च नेच्छा विषयतां विना ॥ ४९ ॥ युक्तमिच्छाप्रवृत्त्योहि परश्चिदयोरिव। मिन्नगोचरता न्याय्या न हेतुफलमावतः ॥ ५० ॥ अत एवेष्टहेतूनां स्वबुद्धचा यो ऽयमिच्छति । प्रवर्त्तते स तत्रैव नानिष्टेऽपीष्टसाधने ॥ ५१ ॥ तेनेष्टसाधनत्वस्य सद्भावे उप्यप्रवृत्तितः । प्रवत्ति व्यभिचारित्वान्न प्रवसंकतोचिता ॥ ५२ ॥ इच्छात्वव्यभिचारित्वाद्भवेत्पुसां प्रवित्तका। स्वरूपसत्तामात्रेण न तु. ज्ञानमपेक्षते ॥ ५३ ॥ अथापि ज्ञायमानाऽसौ कारणं स्यात्तथापि तु । स्वप्रत्यक्षैकगम्यत्वान्नामिधानमपेक्षते एतत्सर्वं पूर्व्वपक्षी मनस्याधाय प्रच्छति ॥ ५५ ॥

#### स्वमतेन विध्यर्थनिरूपणम्

कथिमिति । उत्तरमाह—इह हीति । अयमाशयः स्वतन्त्रपुरुषप्रवृत्तिद्विधा लोके हरुयते । ववचित्सवेच्छयार्थेषु स्वार्थः प्रवत्तते, ववचिदन्यप्रेरितः । आचार्यप्रेरितोऽहं गामानयामि न स्वेच्छयेत्यादिव्यवहारदर्शनात् । यद्यप्याचार्यादिरप्यनिच्छन्तं न शक्नोति प्रवर्त्तीयतुम्, तथापि स्वारसिकेच्छारहितमिप शिष्यादिकं स्वप्रवर्त्तनाबलेनेच्छामुत्पाद्य प्रवर्त्तयतीति सर्वेसाक्षिकम् । तस्माच्छव्यथवणानन्तरमाविन्यां प्रवृत्तावाचार्यादेः प्रवर्त्तना-ज्ञापनेन । प्रवर्त्तकत्वमवसोयते ।

का पुनः प्रवर्त्तना ? प्रवृत्तिहेतुभूतः प्रवर्त्तीयतुर्धर्मः विश्विदिति ब्रूमः । स्वातन्त्र्ये देवदत्त एव मां प्रवर्त्तयति न यज्ञदत्त इति व्यवस्थानुपपत्तेः प्रवर्त्तनाज्ञापनमात्रेण प्रवर्त्त-कत्वे देवदत्तस्त्वां प्रवर्त्तयतीति प्रवर्त्तनाद्यज्ञदत्तस्यापि प्रवर्त्तकत्वप्रसङ्गः। सर्वत्र लोके प्रवर्त्तीयतुर्द्धम्मीःहमेनं प्रवर्त्तयामीति प्रवर्त्तीयतुम्मीनसप्रत्यक्षवेद्यः पुरुषस्याचार्यादेः प्रैषादिरूपो नापह्नोतुं शक्यते । वेदे तु पुरुषाभावेन लिङादेरेव प्रवर्तकत्वात्तद्धम्मी मिव-ष्यति । कथमज्ञातपूर्वेण प्रवर्त्तीयतुर्द्धम्मेणाव्युत्पन्नो बालः प्रथमं लिङादेः संबन्धं गृह्ण-तोति चेत् ? अलौकिकप्रवर्तनायां शक्तिप्रहोपायवर्णनां पश्य यदा बुभुक्षितस्य बालस्य रोदनेन स्तन्यदानप्रवर्त्तनां ज्ञात्वा स्तन्यदाने माता प्रवर्त्तते, तदासी तस्या मातुः प्रबृत्तेः कारणं जिज्ञासमानः कारणान्तरानुपलब्ध्या स्वप्रवर्त्तनायां कारणत्वं प्रकल्प्य गामानये-स्यादिवानयश्रवणानन्तरं प्रयोज्यवृद्धप्रवृत्ति हष्टा मातृप्रवृत्तिहष्टान्तेन तस्यामपि प्रवर्तना-

१. स्वप्नवर्तनाज्ञापनेनेत्यर्थः।

२. प्रवर्तयितुधंमं इति २ पु० पा०।

ज्ञानकारणकत्वमनुमाय तत्कारणजिज्ञासायां लिङादिशब्दश्रवणानन्तर्यात्तस्यैवान्वयव्यति-रेकाभ्यां प्रवर्त्तनाभिधानशक्ति कल्पयद् केन वार्यते ।

तत्र च प्रैषादीनां विशेषाणां व्यभिचारित्वेनावाच्यत्वात्सर्वानुयायिनः प्रवर्त्तनासामान्यस्य वाच्यत्वेऽवगते, तिद्वशेषाकाङ्क्षायां प्रैषादीनां पुरुषधम्माणां वेदेऽनुपपत्तेस्तिद्वलक्षणं विशेषान्तरमिधयेन सामान्येन विधिप्रेरणानियोगास्यं लक्ष्यते । अतो गृहीतसंबन्धतया लिङादिवाच्येन प्रवर्त्तंनासामान्ये तिद्वशेषस्य प्रेरणास्यस्य लक्षणयाऽवगतिसम्भवात् संवन्धाग्रहणमदोषः । तस्य च प्रवर्त्तंनासामान्यंविशेषत्वेन हेसुना प्रैषादिदृष्टान्तेन
प्रवर्त्तंयतृधम्मंत्वानु मानाद्वेदे च पुरुषामावात् मावनादेश्वे प्रवृत्तिविषयत्वेन तदानीमसत्त्वात् प्रवर्त्तंकत्वानुपपत्तेः । पारिशेष्यात्लिङादेरेव प्रवर्त्तंकत्वावधारणात्तद्वीयत्विसद्वेनं
लिङादिशब्दस्वरूपाभिधानापत्तिः । प्रवृत्तिविषयत्वस्य च श्रेयःसाधनत्वाक्षेपकत्वेन लिङादेः
पुरुषार्थीपयिकत्वेनानुविधेयत्वात्प्रवर्त्तंकत्वाव्याहितिः ।

#### तस्य श्रेयस्साधनत्वाक्षेपः

कथं श्रेयःसाधनत्वाक्षेपकत्वमिति चेत् ? पश्य, प्रवर्त्तंना तावत् प्रयत्नरूपभावना-विषया सर्वत्रावधायते । गामानयेत्युक्ते गवानयने प्रयतमानस्य कुतिश्वत्कारणाद् गवानयना-सिद्धाविष मदाज्ञामयं कृतवानित्याज्ञप्तृव्यंवहारदर्शनात् इतो अपसरेतिचोक्ते स्वयमप्रयत-मानस्य बलात्केनचिदपसारितस्य जातेअयपसरणे, नायं मदीयामाज्ञां कृतवानित्याज्ञप्तु-व्यंवहारदर्शनात् । चेतनप्रवर्त्तंकत्वाच्च प्रवर्त्तनायास्तस्य च प्रयत्नमन्तरेणान्यत्राप्रवृत्तेः प्रयत्नविषयत्वसिद्धिः प्रयत्नश्रेच्छाकारणकत्वात् तां विना नोपपद्यते । सा च स्वरसतः पुरुषार्थं एव स्वगंपुत्रपश्चादौ भवन्ती साधनमन्तरेण तदसिद्धेस्तित्सद्धयर्थं तत्साधने संज्ञा-मेत् । तेन स्वयमपुरुषार्थंस्य यागादेः पुरुषार्थंसाधनत्वं विनेच्छाविषयत्वानुपपत्तेः प्रवृत्ति-विषयत्वासम्भवेन तत्र लिङ्गदेः प्रवर्त्तंकत्वायोगात्तन्निर्वाहार्थं पुरुषार्थंसाधनत्वाक्षेप-कत्वसिद्धः ।

न चैवं <sup>3</sup> पुरुषार्थसाधनत्वावगताविच्छात एव प्रवृत्तिसिद्धेः कारणकारणत्वेनान्वय-व्यतिरेक्तयोरन्यथासिद्धत्वाल्लिङादीनामप्रवर्त्तंकत्वं प्रसच्येतेति राङ्कनीयम् । न हि यित्स-द्धचर्थं यत्कल्प्यते, तेनैव तद्बाधोचिता, कल्पकाभावेनात्मोपमर्द्रप्रसङ्गात् । यथैव च श्रेयःसाधनत्वाकल्पने प्रवर्त्तंकत्वानिर्वाहात् तन्निर्वाहाय श्रेयःसाधनत्वं कल्प्यते, तथैव<sup>5</sup>

१. वृत्तेरप्यौपाधिकवृत्तिविषयत्वस्वीकारादित्यर्थः। २. तदिति २ पु० ना०।

३. इष्टसाधनताज्ञानस्येच्छाजनकत्वात् तद्द्वारैव वृत्तिरित्यर्थः।

४. यथा श्रेयःसाधनन्यतिरेकेण विधिना पुरुषो यागे प्रवर्तयितुं न शक्यत इति प्रवर्त-कतानिर्वाहाय सत्कल्प्यते तथा प्रवर्तकत्वनिर्वाहाय विहितरूपेण श्रेयःसाधनत्वं कल्पयिष्यते अन्यथास्वरूपे सति श्रेयःसाधने इच्छयैव प्रवृत्तेः प्रवत्यंस्य फलामावात् विधेः प्रवर्तकत्वं न स्यादित्यर्थः ।

स्०

स्वरूपेण यागादेः श्रेयःसाधनत्वे सति इच्छयैव प्रवृत्तिसिद्धेलिङादीनां प्रवर्त्तकत्वानिर्वाहा-द्विहितस्वरूपेण श्रेयःसाधनत्वं कल्पयिष्यते । तथा च लोकेऽपि स्वाम्याज्ञामन्तरेण स्वे-च्छपा गवानयनादौ कृतेऽपि न तत्फलं वेतनं लम्यते । तस्मात्प्रवर्त्तंकान्तरासम्भवेऽपि प्रेरणाज्ञापनेन लिङादेवेंदे प्रवर्त्तंकत्वं सिद्धम् । सा च प्रेरणा प्रवृत्त्युत्पादकव्यापारत्वाद्भाव-नाशब्देन गीयते, भाव्योत्पादानुकुलस्य व्यापारस्य भावनात्वप्रसिद्धेः। व्यापारत्वं च तस्याः सिद्धरूपत्वे निर्व्यापारायाः प्रवृत्त्युत्पादकत्वासम्भवेन ज्ञानस्य च ज्ञेयव्यापारत्वा-योगाद्वचापारान्तरकल्पनापत्तेगीरवपरिहारार्थं कल्प्यते । प्रेषणाध्येषणादीनामपि पृष्ठ्वा-शयविशेषाणामनेनैव न्यायेन व्यापारत्वाध्यवसानं द्रष्टव्यम् । व्यापारस्य च व्यापारवती-ऽत्यन्तभेदामावाच्छव्दात्मिकेत्युक्तम् । एतामेत्र शब्दात्मिकां शब्दस्यात्मनो व्यापारं भावार्थाधिकरणे तत्रार्थात्मकायां लिङादिशब्दानां यः पुरुषं प्रति प्रयोजकव्यापारः, सा द्वितीया । शब्दघर्मोऽभिधात्मिका भावना विधिरित्युच्यतै (भा ० प् ० ३४४) इत्यनेन स्वयमेव विवरिष्यति । लौकिकानां प्रवर्त्तनाविशेषाणां पुरुषधर्मस्वेन शब्दात्मकत्वायोगात वेदविषयत्वं शब्दमावनाया दर्शयित्मिहेत्युक्तम् । प्रवर्त्तनाविशेषशब्दमावनाविषयभतायाः प्रयत्नरूपमावनायास्तत्फलप्रवृत्तिविषयत्वसिद्धचर्थं श्रेयोहेतृत्वाक्षेपकत्वायाऽर्थशब्दामिधेया-र्थयितचेतन्धर्मार्थनापरम् पर्य्यायेच्छायोनित्वसूचनार्थमर्थात्मकत्वामिधानमिति मनोहरम् ।

ननु सत्यपि भावनाद्वये कयाऽर्थवादानां ग्रहणम् अत आह—तत्रेति । अनेन च ग्रन्थेनार्थवादानामर्थंभावनांशाप्रतिपादकत्वेऽपि तदनुष्ठापकशब्दभावनाङ्गत्वेनार्थभावना-ख्यक्रियार्थंत्वं दर्शितम् । कथं तया ग्रहणमत आह —सा हीति । सा शब्दमावना यस्मादेवं वक्ष्यमाणेन प्रकारेण प्रवर्त्तते अध्ययनविधिवशात्कार्यत्वेन प्रतीयते, तस्मात्तदङ्गभूतस्य प्राशस्त्यज्ञानस्य तद्द्वारेण कार्यत्वावगमात् साधनापेक्षायामर्थवादानां तत्साधनतयाऽघ्ययन-विधिनैव विनियोगाद्दर्शपूर्णमासभावनयैव प्रयाजाद्यङ्गभूतद्रव्यदेवतादेः शब्दभावनया ग्रहणं यक्तमित्यर्थः । शब्दभावनाय।स्तु कार्यत्वाप्रतीतौ तद्द्वारेण प्राशस्त्यज्ञानस्य कार्य-त्वानवगमात्साधनानपेक्षत्वेन स्वरसतोऽसमर्थानामर्थवादानां लाक्षणिकप्राशस्त्यज्ञानार्थ-त्वायोगात् तादण्येंन तया सहग्रहणं न स्यादिति, तमेव प्रकारं दर्शयति-स्वाध्याया-ध्ययनविधिनेति । अध्ययनविधिना हि अघीतैरक्षरैर्यंथाशक्ति पुरुषस्योपकर्त्तंव्यमिति शक्त्यनुसारेणाक्षराणि विनियुञ्जानेन लिङादीनि सामर्थ्यात्प्रवर्त्तने विनियुज्यन्ते । तत्र चैषां प्रवर्त्तायतपुरुषामावेन स्वातन्त्र्यात्कर्तृत्वमवसीयते । स्वतन्त्रकर्त्तृश्वानियुक्तस्य वैध-विनियोगान्त्रियोज्यत्वं लिङादीनां कल्प्यते ।

नन्वस्तु नाम विधायकान्तराणामध्ययनविधिनियोज्यत्वम्, तस्य चात्मनि नियोगा-नियोज्यत्वासम्भवात् तद्विषयविधायकान्तरामावाच्च तद्वचापाररूपायाः शब्दमावनायाः कार्यत्वामावात्प्रेरणाज्ञानजननमात्रेण कृतार्थंतया प्रवृत्त्या प्राहकत्वामावे

तद्विषयभूतस्य वेदाघ्ययनस्य पुरुषार्थानुबन्धित्वाक्षेपप्रमाणाभावाद्वेदस्यान्यंक्यं स्यादित्याशङ्कामपाकर्त्तुम् —स्वाच्यायपदोपात्तश्चात्मेत्युक्तम् । अयमभिप्रायः —न तावद-चेतनानां लिङादीनां स्वसम्बन्धिप्रेरणाबोद्धृत्वलक्षणं नियोज्यत्वं मुख्यं युज्यते, प्रवृत्त्या ग्राहकत्वं तु तेषां पुरुषार्थानुबन्धित्वायाध्ययनविधिना शक्त्यालोचनेन पुरुषो ज्ञाप्यते स्वारिसकेच्छारहितस्य चादरापरपर्य्यायग्रहकारित्वं नियोज्यस्यैव दृष्टमित्यौपचारिकमिह नियोज्यत्वम् । अर्थवादान्वयाय शब्दभावनाया विधेयत्वसिद्धचर्यं विवक्षितं तच्चाघ्ययन-विधावपि समानम् । तस्य च स्वरूपेण नियोक्तृत्वं स्वाघ्यायपदोपात्तत्वरूपेण विधाय-कान्तरसाधारण्येन नियोज्यत्वमित्यौपचारिकभेदाश्रयणात् न विरुद्धमिति । मावयेदिति च विधिः प्रेयोन्वयात् प्राग्विषयान्वयपक्षे लिङादिप्रेयोन्वयवशेन व्यापारविशेषानवगमा-त्सामान्यविवक्षयोक्तम् । अत्र भाव्याकाङ्क्षायां यच्छक्यते तदित्यवधारणात् शक्तिप्रदर्शन-पुर्वकं पुरुषप्रवत्तेर्भाव्यत्वं दर्शयति—तत्रेति । येन लिङादोनां प्रवर्त्तंकत्वे शक्तिः, पुरुषस्य च प्रवर्त्यत्वे, तेन कारणेन भावनाया भाव्याकाङ्क्षायां पुरुषप्रवर्त्तनं भाव्यत्वेन संबन्ध्यत इत्यर्थः। प्रवृत्तेः प्रयोज्यव्यापाररूपत्वात्प्रयोज्यान्वयं विना माव्यत्वासम्मवाच्चेतनं प्रवर्त्तंकत्वेन श्रेयस्साघनत्वाक्षेपपर्यन्तत्वसूचनार्थं पुरुषविशेषणम् । प्रेर्यान्वयपूर्वकविषया-न्वयपक्षे तु प्रवर्त्तनाख्ये व्यापारविशेषे एव लिङादेः शक्त्यवधारणात्तत्रैव नियोगकल्प-नायां किमंशापेक्षां पुरुष एव पूरियाच्यतीत्याह-अथं रिवति । लिङादिविषया क्रिया प्रवर्त्तं-येदित्येवं विशेषरूपेणोच्यते-विधेयतया प्रतिपाद्यत इत्येव योज्यम् ।

नन्वचेतनत्वाल्लिङादीनां नियोज्यावगमपूर्वकप्रयोजककर्तृत्वानुपपत्तेः कथं तद्वशेन
पुरुषप्रवर्त्तनस्य मान्यत्वामिधानित्याशङ्क्ष्याह्—यद्यपि चेति । अन्ययनिधिना
लिङाद्यच्ययने नियुज्यमानस्य पुरुषस्य कतमं ममोपकारं करिष्यन्तीत्यपेक्षायां प्रवर्त्तनाज्ञापनद्वारेण पुरुषार्थंसाधनवोधरूपमिति सामर्थ्यालोचनेनावगतौ सत्यां प्रवर्त्तनाज्ञापनमात्रपर्यवसाने पुरुषार्थंसाधनत्वाक्षेपयोगादनुपकारकत्वोपपत्तेर्मातापित्रादिवदाग्रहेणेष्टसाधनेषु
कम्मंसु प्रवर्त्तीयिष्यन्तीति प्रवृत्त्या ग्राहकत्वावगितर्मवति । तेन लिङादिमिरवस्यं प्रवर्त्तनीय
इति लिङादिविषयनियोगावगितर्या पुरुषस्य मवति; तां लिङादिषु उपचर्यं प्रयोजकत्वव्यवहारोऽयमित्यर्थः । न चैतत्स्वोत्प्रक्षामात्रेणास्मामिलिङादीनां प्रयोजकत्वमुच्यते, कि
तु कर्तृवाचिण्वत्प्रयोगादन्यरपि अभियुक्तैरङ्गीकृतमित्यवसीयत इत्याह—यदि चेति ।

करणाकाङ्क्षां शक्त्यालोचनेन प्रेरणाज्ञानस्यान्वयं दर्शयति—अथेति । विधेरलीकि-कत्वेन लिङादिप्रतिपाद्यत्वासम्भवमाशङ्य प्रवर्त्तंनासामान्येन पूर्वोक्तरीत्या सम्बन्धग्रहण-सम्भवात् लिङाद्यमिहितेन लक्षणया तत्प्रतिपादनसम्भवप्रदर्शनार्थं पूर्वंसम्बन्धानुभवा-पेक्षेणेत्युक्तम् ।

१. विधिज्ञानं सम्बन्धज्ञानं तयोरित्यर्थः।

86

इतिकत्तंव्यताकाङ्क्षायां प्राशस्त्यज्ञानस्यान्वयं दर्शयति-कथिमित । ननु विधिज्ञान-मात्रेण प्रवृत्तिसिद्धेरन्यानपेक्षत्वात्कथमित्यपेक्षाप्रदर्शनमयुक्तम् । अथापि भावनान्तरदृष्टान्ते-नाऽत्रापि कथम्मावनाकाङ्क्षा स्यात् । तथापि विधिसम्बन्धज्ञानयोरेव कारणेतिकत्तंव्य-तात्वसम्भवादप्राशस्त्यज्ञानस्याज्ञातशक्तिकस्येतिकर्त्तव्यतात्वाभिधानमयुक्तमित्यभिप्रायद्वयेन पुच्छति-कृत एतदिति । एतत्कथमित्यपेक्षणं प्राशस्त्यज्ञानस्य चानुप्राहकत्वं कृत इत्ययः। उत्तरम्---बुद्धिपूर्वेति । विध्यन्यथानुपपत्ये । ष्टसाधनत्वावगमात् प्रवृत्तिहेत्विच्छोत्पत्ताविप द्रव्यव्ययायासदर्शनेनापि अनिष्टसाधनत्वावगमात्प्रवृत्तिप्रतिबन्धकालस्यहेतुद्धेषसम्भवे प्रवृत्त्य-भावप्रसङ्गात्तदपनायकापेक्षायां प्राशस्त्यज्ञानस्य लोके तदपनयशक्तत्वेन दर्शनाद्युज्यते-ऽनुग्राहकत्वमित्यभिप्रायः । उत्तम्नातीत्यनेन प्रतिवन्धकापनायकत्वं दशितम् ।

नन् प्रवृत्तिकारणेच्छाविरोधिद्वेषनाशाय प्राशस्त्यज्ञानापेक्षणे फलांशेऽपि तदपेक्षोप-पत्तेः स्वर्गस्वरूपप्रतिपादकानामपि वाक्यशेषाणां प्राशस्त्यपरत्वेन स्वरूपपरत्वाभावसङ्कात् न लौकिकमुखातिरिक्तस्वर्गेसिद्धिः स्यादित्याशङ्क्ष्याह—तच्चेति । अयमभिप्रायः—अङ्ग-प्रधानयोरेव<sup>२</sup> विषयत्वात्प्रेरणाविषय एव प्राचस्त्यज्ञानस्य कार्यत्वावगतेः फलांशे च स्वारसिकेच्छात एव प्रवृत्तिसिद्धेरानर्थक्यप्रसङ्गात्, प्रेरणानुपपत्तेः प्राशस्त्यज्ञानस्य कार्यंत्वामावात्, साधनानपेक्षत्वेनार्थंवादाग्रहणात्स्वर्गसाधनतो विध्यपेक्षितस्वर्गस्वरूप-प्रतिपादनार्थानां वाक्यशेषाणां प्राशस्त्यपरत्वामावात्स्वरूपे प्रमाण्यं न विरोत्स्यत इति । क्व तर्हि प्राशस्त्रज्ञानस्य साधनापेक्षेत्यत आह—साधनेति । साधनेतिकत्तं व्यताविषये प्राशस्यज्ञानस्य साधनभूतशास्त्राकाङ्कायामपि फलपदादिभिरेव<sup>3</sup> तस्सिद्धिसम्भवास्कथ-मथंवादानां तादथ्येंन शब्दभावनया ग्रहणमित्याशङ्क्षय यथासम्भवं साधनान्तराणि निराकर्त्तमुपन्यस्यति — तत्प्रनिरिति । तत्प्राशस्त्यप्रतिपादनं केन शास्त्रेण क्रियेतेत्यर्थः । निराकरोति—तत्रेति । दूषणगणोपन्यासार्थस्तत्र शब्दः ।

नत् यद्यन्यार्थंत्वे प्राशस्त्यार्थंत्वं न युज्यते, प्राशस्त्यार्थंत्वमेव केवलमस्त्वत आह-विध्युत्तरेति । पूर्वोपेक्षितार्थंत्यागो न युक्त इत्यिमप्रायः । कारणान्तरमाह-लक्षणया चेति । फलाभावापत्तेरिप प्राशस्त्यार्थत्वं न युक्तमित्याह-युगपच्चेति । नन् मयपरत्वा-योगात् फलादिषु तात्पर्यामावेऽपि प्रतीयमानत्वात्फलादीनां सिद्धिः स्यादत आह-न हीति ।

इच्छोत्पादनद्वारा प्रवर्तंकत्वम्; इच्छा चेष्टसाधनत्वज्ञानं विना न संभवतीति अनू-पपत्तिशब्दार्थः ।

अङ्गप्रधानयोरेव विधिविषयत्वान्न फलांशस्य विषयत्विमत्यर्थैः।

आदिग्रहणाद्देवतापरिग्रहः यस्मादेतत्फलकर्मं तद्देवताकं तस्मात्प्रशस्तमित्यर्थः ।

साध्यसाधनेतिकर्तंव्यताविशिष्टायां भावनायां सिद्धायामेवोद्देश्यत्वन्ततश्च पूर्वमेव फलत्वेनानन्वय इत्यर्थः ।

वक्ष्यत इत्यपापश्लोकश्रवणादीनां प्रशंसार्थं त्वेनोपात्तानां फलत्वामावः पर्णं मय्यधिकरणे, जिंतलयवाग्वा वा जुहुयादित्यादौ लिङो विधित्वामावो जिंतलयवाग्वादेश्वेतिकत्तं व्यत्वा-मावो दशमे वक्ष्यमाणः परामृष्ट । यत एवोक्तप्रकारेण प्राशस्त्यपरत्वे फलाद्यमावः प्रसज्य-ते, अत एवानन्यलम्यफलादिपरत्वावधारणान्नार्थात्प्रतीयमानेऽपि प्राशस्त्ये फलपदादीनां तात्पर्यं मित्याह—अत एवेति । एतदेव दृष्टान्तद्वारेणोपपादियतुमाह—न होति । धावन-क्रियेवानिष्पन्नरूपत्वात्कार्यशब्देनोक्ता न तेनान्वीयन्त इत्यर्थः । दार्षान्तिके योजयित—तद्वदिति । इच्छाविरोधिद्वेवनाश्चवाचिना प्ररोचनाशव्देन तद्वेतुभूतगुणातिशयवत्त्वलक्षणं प्राशस्त्यं लक्षणया व्युत्पत्त्या वोक्तम् ।

ननु यथा प्रतितिष्ठन्ति ह वा य एता रात्रीष्ठ्ययन्तीत्यादीनां प्राश्चस्त्यपराणामप्याकाङ्क्षितफलसमर्थंकत्वमङ्गीकृतम्, तथा भूतिकामादिशब्दानां फलादिपराणामप्याकाङ्क्षितप्राशस्त्यसमर्थंकत्वमपि कस्मान्न स्यादित्याशङ्क्याह—अन्यथानुपपत्त्या चेति । प्रकारान्तरेण फलप्रतीत्ययोगादगत्या तत्र तथाङ्गीकृतम्, न चेहागतिरस्तीत्यामिप्रायः । नन्वयंवादानां स्वरसतः प्राशस्त्यप्रतिपादनशक्त्यमावात् इहापि सर्वप्रमाणप्रत्यस्त्यमयादगिः
समनेत्याशङ्क्याह—प्रमाणाभावश्चेति । स्वरसतोऽशक्ताविप लक्षणया तत्प्रतिपादनशक्तिसम्मवाश्च प्रमाणाभाविश्चय इति भावः ।

नन्वेवं तिह् 'वसन्ताय किपञ्जलानालमते' इत्यादाविष अर्थंवादाकाङ्क्षा प्रसच्येतेत्याशङ्क्याह—तद्यदीति । अतिदेशप्रहणं तस्योक्तो बन्धुस्तस्योक्तं ब्राह्मणमित्यादिवाचिनकातिदेशिवषयं द्रष्टव्यम् । श्रुतिविष्यन्यथानुपपत्त्येव प्राशस्त्यकल्पनोपपत्तावसिन्निहितार्थवादातिदेशकल्पने प्रमाणामावात् कल्पने वा वसन्तादिवाक्येष्विप अग्नीषोमीयप्रकृतित्वेन तदीयार्थवादातिदेशसम्मवाद्विष्युद्देशस्य शक्तिद्वयकल्पनं निरवकाशमेव स्यात्—
विवहोमन्यायेनेति । यथा दिवहोमेषु मिन्ने जुहोतीत्यादिजुहोतिचोदनविहितेष्वविहितेतिकत्तंव्यताकेष्विप प्रकृतिविशेषानिर्द्धारणान्नियतविष्यन्तातिदेशानुपपत्ते रिनयमसर्वातिदेशयोश्वाद्यमाद्ये निराकृतत्वात् अपूर्वत्वेनाष्टमान्ते वक्ष्यमाणेषु यावच्छूतस्य द्रव्यदेवतादेरितिकर्तंव्यताजातस्य सिन्नपत्योपकारित्वेन नियमापूर्वद्वारा करणपूर्वोत्पत्तिमात्रे पर्यवायितया
अन्यत्रावधारितस्याप्यगत्यारादुपकारकाङ्गसाध्यकरणानुग्रहसाधनत्वमिप किल्पतम् । तथा
वसन्तादिवाक्येष्विप विधायकस्यैव करणभूतिविभेयज्ञानोत्पत्तिमात्रपर्यवसायितयान्यत्रावधारितस्याप्यगत्याङ्गमूतप्राशस्यज्ञानेऽपि व्यापारः कल्पयिष्यत इत्यर्थः । लक्षणया
प्रेरणापरनामधेयस्य विधेः प्रतिपादनात्प्राशस्त्यस्य चान्यथानुपपत्त्याक्षेपाः च्छितिशब्दो

१. ननु कथंचिच्चोदनलिङ्गानुभितवचनादेवार्थवादातिदेशकल्पना भविष्यत्यत आह प्रमाणा-भावादिति । अयं भाव काल्पनिकातिदेशस्यार्थभावनेतिकर्तव्यतानिदेशकल्पकत्वात् अर्थवादानां च प्राशस्त्यप्रतिपादनेन शब्दभावनेतिकर्तव्यताङ्गत्वेन तदंशाप्रतिपादक-त्वादिति प्रत्यक्षवचनस्य निर्विषयत्वं च स्यादित्यपि बोद्धव्यम् ।

व्यापाराभिप्रायो व्याख्येयः । अर्थंवादासावेऽपि विघेरेव स्वानुग्राहकप्राशस्त्याक्षेपकर्वं युक्तं न तु फलेतिकर्तंव्यतापदानाम्, कथंचिदित्येवकारेण सूचितम् ।

्योजना त्वेवं यस्मात्सवंप्रकारं प्रयतमानस्य यः प्रमाणाभावः, स प्रमाणं तस्माद्यदि केनचिदन्येन प्ररोचनां न लप्स्यामह इति ।

कथंचित्त्वन्यतः प्ररोचनालामसम्भवेऽन्यत्रोपयुक्तस्य विधायकस्य तदाक्षेपकत्वायोगा-द्वायव्यादिवाक्येषु प्राशस्त्यज्ञानस्य साधनापेक्षा युक्तेत्याह—अय त्विति । केनचिल्लक्षण-यापि प्रतिपादकेन दूरस्थेनातिदेशिकेनापि यदि प्ररोचना सेत्स्यतीत्यर्थः ।

नन्वेवं प्राशस्त्यप्रतिपादनस्य साधनभूतप्राशस्त्यशास्त्रापेक्षायामप्यथंवादानां तत्र शक्त्यनवधारणात्कथं तादथ्येंन शव्दभावनया ग्रहणमित्याशङ्कृष्याध्ययनविध्यालोचनेनैवेषां प्राशस्त्यपरत्वं दर्शायतुमाह—तथेति । यथा लभेतेतिविधिः स्वविषयप्राशस्त्यप्रतिपादकं प्रति साकाङ्कः, तथा वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेत्याद्यपि प्रतिपाद्यमर्थं प्रति साकाङ् मेवेति यस्तेन भूतान्वाख्यानरूपेण वाक्यार्थेन लक्ष्यमाणः प्राशस्त्यक्षेपेऽर्थः सोऽर्थवादप्रतिपाद्य-त्वेन स्वाध्यायध्ययनविधिना परिगृह्यत इत्यन्वयः । प्राशस्त्यस्यार्थेनाद प्रयोजनत्वे योग्यतां दर्शायतुमनन्तरप्रवृत्तेत्याद्युक्तम् । विधिसम्बन्धद्वारा चेत्प्राशस्त्यस्य पुरुषार्थानुबन्धित्व त्रह्यंयादानां विधिनैव साक्षात्प्रतिपादकलक्षणः संवन्धोऽस्तु किमन्तरा प्राशस्त्येनेत्या- सङ्कृष्य यच्छक्यत इत्याद्यक्तम् ।

न ताविल्लङादिवत्तस्य विष्यभिधाने शक्तिरस्ति, न च प्राशस्त्यलक्षणा श्रुतिविष्यैक-वाक्यत्वसंमवे वाक्यभेदापादकप्राशस्त्यं विना विष्यनिर्वाहात् प्राशस्त्यलक्षणावश्यंमावेन गौरवापादकमश्रुतिविष्यन्तरकल्पनं युक्तमित्याश्ययः। शक्त्यमावाच्चेक्त साक्षाद्विधिना संबन्धः ततोऽक्षरग्रहण एव साक्षाच्छक्तेः पर्यवसानप्रसङ्गाद्वाक्यार्थपर्य्यन्तमगमनात् कथं तेन प्राशस्त्यलक्षणा स्यादित्याशङ्क्रय अपुरुषार्थत्वेन वेत्याश्रुक्तम् । अक्षराणामादिरादानं ग्रहणमक्षरादिशब्देनोक्तम् । तत्रैव तर्हि श्रौततात्पर्यावसानमस्त्वित्याशङ्कर्योक्तम्— तत्रापि त्विति । साधनानुरूपेत्यादिना लक्षणाप्रकारो दर्शितः । अयं नोमयाकाङ्कषा-लक्षणत्वात्प्राशस्त्यार्थवादयोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकत्वसंबन्धः समञ्जस एवत्याह—सोऽय-मिति । एवं चास्मिनसिन्नकृष्टे संवन्धे संभवति विधायकार्थवादयोः प्राशस्त्यविध्या-काक्षित्वेऽपि प्राशस्त्यविध्योरर्थवादविधायकप्रतिपादितत्वेन प्रतिपादकानाकाङ्करावादय-तराकाङ्करालक्षणत्वेन व विप्रकृष्टः प्राशस्त्यविधायकयोविध्यर्थवादयोर्व प्रतिपाद्यप्रति-

१. ननु केवलार्थवादानां वाक्यत्वामावाद्वाक्यार्थेनेत्ययुक्तम् । सत्यं वाक्यार्थेनेत्यस्यायमर्थः
 अर्थवादस्थाने कैः पदार्थेर्लंक्यत इति ।

२. अन्यतरेति विधायकस्य प्राशस्त्याकाङ्क्षायामि प्राशस्त्यस्य तदनाङ्क्षत्वात्तस्यार्थं-वादैरेव प्रतिपादितत्वात् । एवमर्थंवादानां विष्याकाङक्षासत्त्वेऽपि न विषेस्तदाकाङक्षा-विधायकेनैव विधिप्रतिपादनादित्यर्थः ।

पादकसंबन्धो न युक्त इत्याह—एवं चेति । विधायकोपयोगं प्रसङ्गाद्वक्तुं न **घार्षवादै-**रित्याद्यक्तम् । इष्टान्ततया वा ।

नन्वेवमप्यत्यतरेणोभयकार्यंसिद्धेरुभयाम्नानानर्थंभ्यमत आह्—आम्नानेति । उभयो-रिति अर्थवादैरेव प्ररोचितं विधायकैरेव विहितं सदनुष्ठितं फलं साघयतीति अध्ययन-विधिरेव कल्पयिष्यतीत्यभिप्रायः उभयोरिति अर्थवादप्ररोचनयोरित्यर्थः ।

एतमेव न्यायं निन्दार्थंवादेष्वतिदिशति—एतेनेति । तत्रापि निषेधान्यथानुपत्त्याऽनिष्टसाधनत्वधोधान्निवृत्तिकारणाप्रीतिसम्भवेऽपि वैतादात्विकेष्टसाधनत्वावगमान्निवृत्तिप्रतिबन्धकोत्साहकारणेच्छाप्रसङ्गे निवृत्त्यमावापत्ते रप्रीतिविषद्धेच्छानाशाख्यप्रद्वेषोत्पादनशक्तत्वेन दोषातिशयत्वलक्षणाप्राशस्त्यज्ञानस्य लोकेऽपि दश्नानित्ववृत्तिफलाया नव्लिङादियुक्तशब्दमावनाया निवारणापरनामधेयनिषेधज्ञानात्मककरणानुप्राहकत्वं तावदवसीयते,
तत्र च साधनापेक्षायां पूर्वोक्तेनैव प्रकारेण सोऽरोदीदित्येवमादीनामध्ययनविधिवलात्साधनत्वावगतेस्तादर्थ्येन शब्दमावनया ग्रहणमनुसन्धेयम् । अप्रशस्तप्रत्ययाधीनोत्पत्तिरस्येति
विग्रहः प्रशस्तग्रहणं दृष्टान्तार्थम् ।

तस्मादघ्ययनविधिवलेनार्थंवादानां पुरुषार्थानुबन्धित्वाय स्नाक्षणिकस्तुतिनिन्दापरत्वाव-धारणारूपभङ्कोनैकवाक्यतासिद्धेति पूर्वाक्षिसैकवाक्यतासमर्थंनोपयोगित्वम् ।

तदुच्यते इत्यारभ्याध्ययनिविधिव्यापारचच्चित्सिकस्य वात्तिकखण्डकस्य दशैयित— अतश्चेति । समित्रव्याहारचशात्पूर्वभेवावगतस्यैकवाक्यत्वस्य परस्परिनरपेक्षत्वेनानुपपत्ति-प्रतिभासे अध्ययनिविधसामर्थ्यावधारितस्तुतिनिन्दापरत्वेनार्थवादानां विधिनिषेधग्रहणा-चिर्वाहः कियत इति—सिद्धिग्रहणेनोक्तम् ।

नन्वध्ययनिवध्यवधारितपुरुषार्थं पर्यवसायित्वास्तेनव स्तुतिनिन्दापरत्वावसायात्किमिति
महता प्रयासेनैकवाक्यत्वं साध्यतेऽत आह—नित्यं चेति । विधिनिषेधापेक्षावधाल्लक्षणाया स्तुतिनिन्दापरत्वं स्वरसतोऽप्रतीयमानमपि कल्प्यते, तदमावे तु प्रावस्त्याप्राचस्त्यलक्षणाकारणाभावात्सिद्धवत्कीर्त्तंनान्ययानुपपत्त्या ताभ्यामेव तमग्नीषोमीयमेकाददाकपालं पूर्णंमासे प्रायच्छिदित्यादिवेद्विधिकल्पनेनैव पुरुषार्थंपर्यंवसानसिद्धेरित्याद्ययः । वाक्यघेषग्रहणेन स्वातन्त्र्ये सित स्तुतिनिन्दानिर्णयहेतुत्वामावं दर्शंयति तत्र कारणमाह—
न होति । अव्यवस्थामुपपादयति—निन्दारूपास्विति । अविधेयनिन्दात्वेनामासमानासु
परमार्थता निन्दाविपर्ययविधेयस्तुतित्वदर्शनाद्विधेयनिन्दात्वेनाविधेयस्तुतित्वेन चामासमानानां परमार्थंतस्तिद्वपर्यंयकेवलविधेयस्तुतित्वदर्शनादित्यर्थः ।

यथाक्रममुदाहरणद्वयमाह—ययेति । प्रातः प्रातरनृतं ते वदन्ति पुरोदयात् जुह्वति ये ऽन्निहोत्रमित्यनुदिते होमनिन्दात्वेनामासमानापि तस्माद्वेदिते होतव्यमिति विध्येकवाक्यस्वात् स्तुतिरेवेति वाखान्तराधिकरणे भाष्यकारो वक्ष्यति दाशमिकाधिकरणार्थसंक्षेपः ।

१. तदात्वे मवं तादात्विकं तात्कालिकमित्यर्थैः।

दशमे च त्रैयम्बकान्पुरोडाशान्त्रकृत्य पिटतमिषधार्यास्त्रचम्बका नाभिषार्या इति मीमांसते यदिमघारयेद्वुद्वायास्ये पश्चित्रदृष्ट्याञ्चामिष्ठा रयेत्र रूद्रायास्ये पश्चित्रदृष्ट्याञ्च सूक्ष्ममिष्ठार्या एव न द्वानिष्णृतं हिवरस्तीति वाक्यमुदाहृत्य चिन्तियष्यते किमिभ्रघार्यान्तिम्वार्या इति विधिप्रतिषेधार्थता उत नेति । तत्र हिस्रु ह्वास्ये पश्चित्रवानापादकत्वेनािम्वारणस्य निन्दितत्वादनिभ्रघारणस्य च तदनापादकत्वेन स्तुतत्वाित्रष्ठिष्ठावगतेनं द्वानिभ्रघृतं हिवरस्तीति च हिवःसम्पादककत्वेनािम्वारणस्य स्तुतत्वािद्विष्ययात्रयोविकरुपे प्राप्तेऽऽभिधास्यते मीमांसासमिभव्याहारेण विधिनिष्धशक्तिप्रतिवन्धादिभ्रघारणाभिष्वारणान्तिवास्तु-त्योश्चािमघार्या एवति विद्यक्वाक्यत्ववशेनािभष्टारणस्तुतिपर्यवसायित्वावधारणान्न वाक्य-भेदापादकं विधिप्रतिष्ठेधार्थास्वं युक्तिमिति ।

तत्र कथमभिघारणस्तुतिरित्यपेक्षिते वक्ष्यते, इत्यमभिघारणं प्रशस्ततरं यत्त्रैयम्वकानां दिवहोमत्वेनापूर्व्वत्वादितिदेशतोऽप्राप्ते मीमांस्यमाने दोषोऽप्येवंविघोऽनिमघारणस्य च गुणो न गण्यते हिवःसम्पादकत्वेन गुणवत्तरत्वादिति ।

न केवलं स्वातन्त्र्येऽन्यथाप्रितिमानादव्यवस्था कि तु सन्देहादपीत्याह—सन्दिग्वेति ।
तत्राप्युदाहरणमाह—यथेति । नाविमकाधिकरणार्थंसंग्रहः । यथोक्तं नवमे यद्दचा स्तुवते
तदसुरा अन्ववायन्येत्साम्ना स्तुवते तदसुरा नान्ववायन्य एवं विद्वान्साम्ना स्तुवीतेत्युदाहृत्य किमृचा स्तुवत इति च विधानार्थंम्, उत साम्ना स्तुवीतेत्येतद्विहितसामस्तुत्यर्थंमिति चिन्तयिष्यते । तत्र य एवंविद्वान्साम्ना स्तुवीतेत्यस्य कर्तृप्रवृत्त्यनुवादियच्छब्दयोगेन
य एव विद्वान्पौणंमासीं यजत इत्यादिवद्विधिशक्तिप्रतिबन्धादितर योस्तु क्रियास्वरूपमात्रानुवादियच्छब्दयोगेन यदाग्नयोऽष्टकपाल इत्यादिवद्विधिशक्त्यप्रतिबन्धादुमयविधिवशाद्विकस्प
इति पूर्वंपक्षिते, कथमसुरागमननिमित्तत्वेन निन्दिताया ऋचो विधिः इन्याशङ्कः भाष्यकारो वक्ष्यति । न वयं निन्दितानानन्दिताम् वासुरान्विद्म इति ।

माध्यकारोक्तं सन्देहमुपपादयति—कदाचिदिति । सिद्धान्ते विध्येकवाक्यतावशेनैव निर्णय इत्याह—तत्रेति । स्तुवीतेतिप्रत्यक्षस्य विधेयंच्छव्दयोगेऽपि प्राप्त्यमावेन य एवं विद्वान्सोमेन यजेतेतिवद्धिधशक्त्यप्रतिवन्धादित्तरयोस्तु वर्त्तमानापदेशत्वेन विध्यशक्तेरेक-वाक्यत्वसम्भवे वानेकादृष्टानुवन्धिवाक्यभेदापादकविधिद्वयकत्पनायोगात्सामविध्येकवाक्य-त्ववशेन सामस्तुत्यर्थमृचां निन्देति सिद्धान्ते निर्णय इत्यर्थः ।

ननु वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपधावति, स एवैनं भूतिङ्गमयतीत्यादीनाम्, यो वर्हिषि रजतं दद्यात्पुरास्य संवत्सराद् गृहे रोदनं भवतीत्यादीनां च पदानां स्वरस्तो भूतान्वाख्या-नार्थमिष लाक्षणिकस्तुतिनिन्दार्थंत्वसम्भवेन विधिनिषेधैकवाक्यतावसायात्तात्पर्यंनिणयो भवतु परिशिष्टानां वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवतेत्यादीनां सोऽरोदीत्येवमादीनां च लक्षणयापि स्तुति-निन्दार्थंत्वाऽप्रतीतेर्विधिनिषेधैकवाक्यत्वसम्भवात्कथं तद्वश्चेन स्तुतिनिन्दापरत्वनिणयः, अतः आह—सर्बित्र चेति । तेषामपि स्तावकनिन्दकपदैकवाक्यत्वेन स्तुतिनिन्दार्थंत्वसम्मवात्तद्-द्वारेण विधिनिषेधैकवाक्यत्वोपपत्तेः स्तुतिनिन्दापरत्वनिर्णय इत्यर्थः ।

यत्र तिंह न किंचिदिप पदं स्तावकं निन्दकं वोपलम्यते आपो वै शान्ता इत्यादिषु तत्र पारम्पर्येणापि विधिनिषेधैकवाक्यत्वासम्मवात्कथं स्तुतिनिन्दापरत्वनिणंयः, अतः आह—यत्रापीति । तत्रापि वेतसशाखयाऽवकामिश्वाग्निं विकर्षतीत्यादिविधिसिन्निधिवशेन लक्षणया तिद्वधेयवेतसावकास्तुतिप्रतीतेलेकितलक्षणया वा विकषणंस्तुतिप्रतीतेर्विध्येक-वाक्यत्वातात्पर्यनिणय इत्यर्थैः।

यद्वैतद्फिक्किकाद्वयमेकवाक्यत्वािमधानोपयोगप्रतिपादनप्रतयैव व्याख्येयं विधिनिषे-धैकवाक्यत्वामावे केषुचित्पदेषु कथंचित्स्तुतिनिन्दाप्रतीतावस्यानथंक्येनोपपादनानपेक्ष-त्वात्परिशिष्टानां पृथग्वाक्यत्वेन स्वरूपमात्रेण पर्यवसानं स्यात् तादृग्पदामावे च स्तुतिर्वा निन्दा वाशङ्कर्येव न केवलेनैव स्यादिति ।

ननु विधिनिषेधयोः स्तुतिनिन्दापेक्षायां तदमावे वसन्तादिवाक्येषु साकाङ्क्षत्वाद-प्रामाण्यं स्यादत आह—विधीति । विधिप्रतिषेधयोर्मंघ्येऽन्यतरदर्शनेन स्तुंतिनिन्दयोर्मंध्ये ऽन्यतरदनुमायेत्यर्थं: ।

एवं वैदिकार्थवादोपयोगं व्युत्पाद्य स्मृत्यिधकरणवक्ष्यमाणप्रामाण्यविद्यास्थानान्तरगतेज्वर्थवादेषु तमेव न्यायमतिदिशति—एवं चेति । इतिहासपुराणयोर्थवादबहुत्वाद्भारतादीत्युक्तम्, नन्वध्ययनविधिवोधितपुरुषार्थानुबन्धित्ववलेन वैदिकार्थवादानां श्रौतार्थातिक्रमेण
लाक्षणिकस्तुतिनिन्दापरत्वमवधारितम् अत्र तु कथमित्यशः द्भाधाऽत्राऽप्युध्ययनविधिस्थानीयं
विधि दर्शयति—तेषामिष हीति । एतया निषादस्थपित याजयेदित्यादिवत् प्रयोज्यव्यापारत्वमिभिष्रेत्य श्रावणविध्युपन्यासः, धम्मौदीनां साध्यानां साधनप्रतिपत्तिरिति विग्रहः,
धर्मोदिचतुष्टयसाधनप्रतिपत्तिरुपादानाः द्भभूता, अधम्मौदिचतुष्टयसाधनप्रतिपत्तिः परित्यागाङ्गभूतेति योज्यम् ।

भारतोपक्रमें ब

धम्में चार्थे च कामे च मोक्षे च भरतर्षम । यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति न तत्क्वचिद् । इति

जनमेजयस्य भारतश्रवणप्रवृत्तिसिद्धचर्थं धम्मीदिचतुर्विधपुरुषार्थंतत्प्रतियोगि च शब्द-सूचिताधम्मीदिसाध्यसाधनप्रतिपादनपरत्वाभिधानात्सर्वंत्र यथासम्भत्रं तत्परत्वमुन्नेयिति मावः ।

ननु विधिनिषेधशून्यानां बहुशो भारतादिषु दर्शनात्कथं पुरुषार्थंपर्यवासानकल्पन-मित्वाशङ्क्रय यथासम्मवं विभज्योपयोगं दर्शयितुमाह—तत्रापि त्विति । शङ्कानिरा-सार्थंस्तुशब्दः । दानराजमोक्षाणां धर्मा इति द्वन्द्वगर्मः षष्ठीसमासः । दानस्येतिकत्तंव्यता-भूतो धम्मों राज्ञोऽनुष्ठेयः, मोक्षस्य साधनमादिशब्देन तपो ब्राह्मणायुदयादिसंबन्धि- धर्मोपादानम् । अनेन च ग्रन्थेन तत्सि िधपिठिताना मुपाख्यानानां तत्ति द्विधि शेष्ट वेनोपयोगो दिशितः । विष्यश्रवणेऽप्येकानेक कर्नुंक त्वचिरित्र कथनात्म कपरकृतिपुराक त्य क्ष्मा त्यू वेंमंहात्मिरेवं कृतं तस्मादन्ये एपि कर्त्तं व्यमिति विष्य नुमानात च्छेषत्वे नार्थं वादतयोपयोगो मिष्ठियतीत्याह—के चित्युनिरिति । कि मित्येवं क लेशा ङ्गीक रणमत आह—सर्वोपाख्यानेषु चिति । अन्यपरत्वादेव स्वार्थं सत्यत्वमनाशः ङ्क्ष यमित्याह—तत्यरत्वाच्चेति । ननु वेदस्यापीरुषेयत्वेनापर्यं नुयोज्यत्वाद्यथाम्नातस्य न्यायवलेन तात्पर्यं कल्पनं युक्तम्, भारतादौ त्वसत्योपाख्यानप्रणेतृणां मृद्धत्वं विप्रलम्भकत्वं वा प्रसज्येतित्याशः ङ्कष्माविविधितोपाख्यानित्तरप्रणयने कारणमाह—वेद्यप्रस्थानेति । एवमिप प्रक्रियामात्रत्वाद बुद्धिपूर्वं कारिता स्यादत्त
आह—प्रतिपाद्यानां चेति । विचित्र बुद्धित्वमेव दश्येति—इहेति । नन्वे वमिप केषाचित्रतिपत्तिसिद्धौ शास्त्रप्रणयनार्थं वस्त्वोपपत्ते रलं महता प्रवन्धेन अत आह—सर्वेषां
चेति । न चासत्योपाख्याप्रणेतृत्वेन व्यासादीनामप्रत्यायितत्वाराङ्का धम्मादिविषयाणां
विधिप्रतिषेधानां केषां चिच्छु तिमूलत्वदर्शनेनाऽर्थां विविषयाणां च प्रमाणान्तरमूलत्वेनासत्वावधारणादित्याह—तत्रेति । आदिशब्देनानर्थं दुः खोपादानं न चोपाख्यानेष्वपि तेषामसत्यवादित्वं बहुनां वेदलोक मूलत्वातस्योत्प्रेक्षितानामिप काव्यवत् लोक रञ्जनार्थं त्वेन
विप्रलिप्सामावादित्याह—तथेति ।

ननु घम्मादिविषयाणां स्मृतीनां वेदंकशरणत्वात् प्रामाण्यं स्यात्, तद्गतानामवेदमूलानामर्थवादानां विध्येकवाक्यत्वामावेन स्तुत्यर्थंत्वायोगादप्रामाण्यं स्यादित्याशङ्कश्चाह—
सर्वे चेति । अर्थंवादशून्ययोविधिप्रतिपेधयोः श्रुतार्थापत्त्यार्थंवादकल्पकत्वस्य विधिप्रतिषेधयोख स्तुतिनिन्दाम्यामिवनाभावादन्यतरदर्शनेनान्यतरदनुमाय वाक्यं पूरियतव्यमिति,
अत्रोक्तत्वाद्वेदकल्पतार्थंवादानां व्यासादिमिलींकानुसारेण स्वोःप्रेक्षया, वा प्रणीतत्वातसम्मवत्येवंकवाक्यत्वमिति मावः।

ननु मवतु विधिप्रतिषेधसिनिधिपितानां प्रत्यक्षमूलभूतवैदिकार्थवादामावे उप्युक्तेन न्यायेन काल्पनिकविधिप्रतिषेधैकवाक्यभूतार्थवादम् लत्वेन तदेकवाक्यत्वात्स्तुतिनिन्दार्थ-त्वम् । तत्सिन्निधिपरिहतानां तु स्तुतिनिन्दार्थंत्वायोगादानर्थंक्यं स्यादत आह—ये त्विति । स्वयंशब्देन स्वातन्त्र्यमुक्तम् । प्रीति जनयन्तीति कामोपयोगितोक्ता । पार्थिवानामुप्युज्यन्त इत्यर्थोपयोगिताम्, अदृष्ट्रशब्देन धर्मोपयोगिताः; देवतादीत्यादिशब्देनार्धादिग्रहणम् । यत्र तिहं न कि चिदिप श्रूयते कि तु स्वरूपमात्रं कीस्यैते । यथा सृष्टिप्रलयादिवाक्येषु,

१. आनथंक्यनेति विष्येकवाक्यत्वाभावेन स्तुतेन स्वीपपादकार्थंवादपदान्तरानपेक्षत्वात् तद्वष्यतिरिक्तानां पदानां पृथग्वाक्यत्वम् ।

२. वेदे यत्रार्थवादो न श्रूयते तत्र कल्पिता ये ऽर्थवादास्तएव लोकानुसारेण स्वोत्प्रेक्षया वा तत्र प्रणीता इति मवत्येवैकवाक्यत्वमिति भावः ।

प्रत्यक्षश्रासौ मूलभूतथासौ वैदिकार्यवादश्रेति विग्रहः ।

कथं तेषामुपयोगोऽत। आह—इत्येषा विगिति । युक्तोपयोगोपाख्यानमार्गेण सृष्टिप्रलयादि-वाक्यानामपि यथासम्भवं धर्माद्युपयोगितोन्नेया । सा च स्मृत्यिधकरणे वक्ष्यते । अर्थवादो-पयोगमात्रस्यैवात्र विवक्षितत्वादिति मावः ।

एवं सिद्धान्तस्वरूपं व्युत्पाद्य माष्यमिदानीं व्याख्यातुमुपन्यस्यति—विष्युद्देशेनेति । कैश्विदेतत्सकलं माष्यं सार्थवादवाक्येष्वर्थवादादेव प्रवृत्तिसिद्धेविधिप्रत्ययपरित्यागपरत्वेन व्याख्यातं तेषां व्याख्यानं दूष्यितुमुपन्यस्यति—केचिद्याद्वृत्तित । अयमर्थः । अर्थवादाना-मप्यष्ययनविधिवलेनैव पुरुषार्थपर्यंवसायित्वाद्यथासम्भवं स्तुतिनिन्दार्थत्वावसायात्तद्वारा कथं रोचतेति भाष्योक्तरीत्या प्रवित्तव्यं निर्वात्तत्व्यमित्येवंद्धपप्रवृत्तिनिवृत्तिहेतुभूतार्थं-प्रतिपादकत्वात्विल्लाहोतामिष तदिभदायकत्वात्तृत्यार्थंतया समुच्चयायोगे केवलानां व्यवस्थयाऽर्थंवत्त्वेऽप्युभयसम्भवेऽन्यतरेण सिद्धेरवश्यं त्याज्येऽन्यतरिसम्भूयोऽर्थंवाद-पदानुसारेणेकस्य लिङादेस्त्यागो युक्तः । प्रकृत्यनुग्रहार्थं च किस्मिश्वरप्रत्यये प्रयोज्ये स्तुत्योत्पादितेच्छालव्धकर्त्तंव्यानुवादिनी लिङ् प्रयुज्यते, दिति दृष्टं लिङोऽन्यतः सिद्ध-कर्त्तंव्यतानुवादिनीत्विमिति परमतेन दृष्टान्तितम्—यथेति । प्रत्ययस्येत् त्यज्यते कि तिह् विवक्षितिमत्यपेक्षिते—तस्मादित्युक्तम् । एवं सोपपत्तिकं भाष्याभिप्रायमुक्त्वा, अक्षर-योजनमाह—स एव चेति । वायव्यक्षेतालम्भ एव भाष्ये विष्युद्देशव्यक्तेनोक्त इत्यग्रंः ।

ननु भूतिकामान्तस्य विब्युद्देशत्वं वदता विधिप्रत्ययोऽपि गृहीतो लक्ष्यते । अन्यया स्तुत्यन्वयात्प्राक् कर्त्तंव्यत्वाप्रतीतेः फलानापेक्षत्वाद् भूतिकामान्तवचनानर्थंक्यं स्यादत आह—फलादीति । अनुष्ठानयोग्यस्यानुष्ठानसिद्धचर्यं स्तुत्यपेक्षणारफलाद्यन्ययं च विना-नुष्ठानायोग्यत्वाद्विष्यविवक्षायामर्थंवद्भृतिकामान्तवचनमिति मावः । कस्मादेवं व्याख्यायते अत आह—अन्यथेति । नन्द्रेशग्रहणेऽप्यनुवाद्येन विधिनैवैकवाक्यत्वप्रतीतेः कथमालम्मो-पादानमत आह—सूत्रोक्तेन त्विति । उद्देशग्रहणस्योक्तेन न्यायेन विवक्षितार्थत्वादविविध-तस्य च पदान्तरान्वयायोगात्षष्ठीसमासस्य कर्माधारयस्य चानुपपत्तेविधेरुद्देशोऽविवक्षा-कण्ठेकालादिवद्वचिकरणबहुबीह्याश्रयणात्कर्मणि वोहेशशब्दं व्युत्पाद्य सामानाधिकरण्योपपत्तेस्तद्विषयालम्भोपादानमित्यर्थः । स्फुटीकृतं नैतद्भाष्यकृतेत्याह्-तथा चाहेति । कथमनेनैतद्वचाख्यानं स्फूटीकृतमत आह—विधीति । स्तुतिस्तुत्यसम्बन्ध-विवक्षा केनोक्तेत्यपेक्षिते पठित-यत इति । ये अनेन भाष्यावयवेन स एवैनं भूति गमय-तीत्यादिस्तुत्यन्वयं दर्शयता स्तुतिस्तुत्यसम्बन्धं विवक्षितं वदन्तीति पूर्वेणान्वयः । प्रत्यया-सहिष्णुतयालभेतेत्याद्यपदत्यागेन भाष्ये शेषपाठः कृतः । ननु विधित्यागे शब्दमावनायाः कथम्मावामावेन स्तुत्यनाकाङ्क्षणात्कथं स्तुतिस्तुत्यसम्बन्धविवक्षा अत आह—सैव चेति । वायव्यक्वेतालम्भस्य भूतिसाधनत्वेऽभिहिते कस्माद्धेतोस्तस्य भूतिसाधनत्विमत्यपेक्षायां हेत्विभगदार्थवादवदन्वयो भविष्यतीति तेषामाशय इत्यर्थः।

अस्मिम्नर्थे फिक्किकैवं योज्या। विधेयस्यालम्भस्य विधिसम्बन्धे सित याऽथंवाद-योजना पूर्वमुक्ता, योज्यते सम्बन्ध्यतेऽनेनेत्युमयाकाङ्क्षालक्षणीऽन्वयप्रकारो योजना- शब्देनाभिप्रेतः । सा विधिविधेयसम्बन्धनिषेधेऽपि शुद्धस्यैवालम्भस्य भविष्यति—निमि-त्तत्वेनोक्तत्वादिति । आलम्मस्यार्थवादानाकाङ्क्षत्वेऽप्यर्थवादस्य पुरुषार्थानुबन्धित्वाय साकाङ्क्षत्वादन्यतराकाङ्क्षयापि सम्बन्धोऽपि भविष्यतीति चशब्देन सुचितम् ।

एवं वाज्नेन भाष्ये व्याख्यातमालभेतेतिमध्यप्रतीकेन समस्तविध्युद्देशनिर्देशालदर्थों भूतिसाधनत्वमालम्भस्योक्तम् । कस्मादित्यपेक्षिते पूर्वभाष्यनिर्दिष्टं वायुं तच्छव्देन परामृश्य यस्माद्वायुर्भूति साध्यतीति स्तुत्यन्वयप्रदर्शनिमिति । कस्माद् भूतिकामेनालब्धन्व्यमित्यभिसम्बन्धो न विवक्षित इत्याशङ्क्रचाविवक्षाकारणमुक्तम्—भिन्नविमावर्थाविति । तदेकस्यैव सम्बन्धस्यानिराकार्यतयोपन्यस्तत्वादयुक्तमित्याशङ्क्रच व्याचष्टे—भिन्नाविति । भूयार्थंवादानुग्रहायावश्यविवक्षणीये स्तुतिस्तुत्यसम्बन्धे सतीतरसम्बन्धविवक्षां वदतोभय-विवक्षाङ्गीकारात् तत्र च वाक्यभेदापत्तिरित्यर्थः ।

किमर्थां स्तुतिरिति प्रश्नमाष्यं स्तुतेरिच्छोत्पादनेन प्रवर्तंकत्वस्य स्फुटत्वादयुक्त-माश्चङ्क्ष्याभिप्रायद्वयमाह—किमर्थेति । कथं रोचेतेत्युक्तरभाष्यम् यथाक्रममभिप्रायद्वय-निरासार्थंत्वेन व्याचष्टे—आचार्यस्त्विति

ननु प्रागित्याशङ्कामाण्यं द्वितीयप्रश्नामिप्राये पुनरुक्तमाशङ्कृत्य विवरणपरत्वेन व्याचष्टे—इतरेति । न हि यदेत्यादिपरिहारमाण्यं तत्र नज्द्ययोगेन सिंधधानमेवोक्तं स्यान्न च तदा विधिविधेयसम्बन्धाविवक्षाङ्कीक्रयते, विरोधधोत्तरमाण्येण स्यादित्याशङ्कृत्य न हीति छित्त्वाऽऽनर्थंक्यनिरासार्थंत्वेन व्याचष्टे—न हीति । कथं नानर्थंक्यमित्यपेक्षिते केवलश्रवणावधारितसामध्यंस्यापि विध्युद्देशस्यार्थंवादसिन्निधौ विधायकत्वामावादिति कारणम्—यदेत्यादिनोक्तम् । यथेत्यादिना—इष्टान्तद्वारोपपादितम्, तत्प्रपञ्चयति—सर्व-त्रेति । द्वान्त एव कि व्यवस्थाकारणमित्यपेक्षायामाह—योग्येति । आकाङ्क्षणीयाऽलामनिमित्ता द्धाकाङ्क्षानिवृत्तिर्नान्यथेत्यर्थः । ननु यथाप्राकृतपदार्थंलामान्त्रवृत्ताकाङ्क्षाया अपि विकृतेः सिन्निधिपठितपदार्थाकाङ्क्षावशादाकाङ्क्षोत्थापनम्, तथेहापि पदार्थान्तराकाङ्क्षावशादाकाङ्क्षावशादाकाङ्क्षावशादाकाङ्क्षावशादाकाङ्क्षात्थापनेप स्वतो निराकाङ्क्षत्वात् प्रकरणगतानां प्रयाजादिवाक्यानामिव कस्मात्प्रामाण्यं न स्यादत आह—इतरथेति । इतरेण प्रकारेण द्योग्यपदान्तरानुच्चारणमनालोच्य स्वरूपमात्रालोचने सर्वत्राकाङ्क्षा भवत्येव श्रुतपदातिरेकेणापि दर्शनादित्यर्थः । स्वाभाविकीमाकाङ्क्षामुपपादयित—तथा चेति । एवं यदेत्यादिमाध्यं पूर्वेण पुनरुक्तमाशङ्क्ष्योपसंहारार्थंतया व्याच्छे—तदिहेति ।

नन्त्रेवं सतीत्याशङ्काभाष्यं महावाक्येऽवान्तरवाक्याप्रामाण्यस्योक्तत्वादयुक्तमाशङ्कष्य व्याचष्टे—नन्त्रेविमिति । सत्यं विनापीति परिहारभाष्याभिप्रायमाह—सत्यिमिति । गवादि-प्रचारार्थं ग्रामस्य समन्ताद्या भूःकर्षकैः परिहियते सा परिहारशब्देनोच्यते । [१धनुः शतं

प्रकरणगतानामिप प्रयाजादिवाक्यानां स्वतो निराकाङक्ष्त्वात् प्रमाजनकत्वं मावनया
 कथं भावेनापेक्षणात् विध्येकवाक्यत्वं तद्विधेः स्वार्थंप्रतिपादकत्वं पदार्थान्तराकाङ्क्षा वद्यादेकवाक्यत्विमत्यर्थः ।

परिहारो ग्रामस्य स्यात्समन्तत इति स्मृतेः]। तस्य पन्थाः परिहारपथः; तेन ग्रामगमन-विति दृष्टान्तार्थः।

ननु सत्स्वपीत्याशङ्काभाष्यं वेदस्यापर्यंनुयोज्यत्वेनोक्तत्वादयुक्तमाशङ्क्रच व्याचष्टे—
निन्विति । आहेति परिहारमाष्यं व्याचष्टे—तत्र उत्तरमिति । भवन्त्वितिशङ्कामाष्यं
व्याचष्टे—सवन्त्विति । नेत्यादिपरिहारमाष्यं व्याचष्टे—नोक्तेनेति । प्रतीतिमात्रेणार्थंस्य
विवक्षितत्वमितप्रसङ्गादयुक्तमाशङ्कर्य योऽसावित्यादिनोपपादितं तद्वशाचष्टे—ह्यसम्भवं
होति । अर्थंवादानुग्रहो युक्त इत्यनेनातोऽस्मादितिमाष्यमेव व्याख्यातम्, यतः प्रत्यक्षो
वाक्यशेषभावः, अतः कारणादस्मात्सार्थंवादकाद्विष्टेः सकाशाच्छ्रतिमिव प्रवर्त्तंकत्वेन
विवक्षितामवगच्छामो न विधिम्, भूयोऽल्पविरोधे भूयोऽनुग्रहस्य न्याय्यत्वादिति ।

ननु निरपेक्षादपीतीत्याशङ्कामाष्यमन्यत्रावधारितविधिशक्तिर्विध्युद्देशस्यात्रापि प्रत्यमिज्ञानात्स्तुतिसम्बन्धाविवक्षाप्रतिपादकत्वेनामासमानं ननु सत्स्वपीत्यनेन पौनक्त्रचेनाक्षिपति—नन्वित । सत्यिष समस्तस्य स्तुतिस्तुत्यसम्बन्धरूपेऽथें पूर्वस्य विधिविधेयसम्बन्धरूपार्थापङ्कविनरासार्थंतया समाधत्ते—तद्वुच्यत इति । अथास्येत्यनेन माष्योपक्षिप्तं
कारणमुक्तम् । भवत्वितिगरिहारमाष्यं व्याच्यदे —तद्विधीयत इति । अनेनैवं व्याख्यातं
भवतु निरपेक्षादर्थंवादरिहताद्वसन्तादिवाक्येषु विध्यवगितः, न हि निरपेक्षे सत्यर्थंद्वयासम्भवलक्षणो विरोधोऽस्ति, न चात्र शक्तयमावाद्विष्यर्थंत्वासम्भवः, येनास्यैव ववविच्छिक्तिः व्वचिदशक्तिरिति विरोधः स्यात् । बाधावाधौ तु बाधकसदसद्भावाम्यां न
विरुद्यते इति काक्या सूचितम् । इह तु स्तुत्यर्थंत्वस्योक्तन्यायेनावर्याङ्गीकार्यत्वाद्वाक्यभेदप्रसङ्गेनाशक्यो विद्यर्थं इति ।

द्धौ चेदितिवासयभेदभाष्यं मिन्नाविमावर्थावित्यनेन पुनरुक्तमाश्चङ्कय पूर्वन्युत्पादित-स्यैव वास्यभेदस्य स्तुतिसम्बन्धं सत्यशक्यो विष्यर्थं इत्युक्ते कुतोऽशस्य इत्यापन्नहेतुप्रक्तो-त्तरत्वेन पुनरुपन्यास इति परिहरित—प्रक्ष्तोत्तरत्वेनेति । ननु यदि स्तुत्यसम्बन्ध एवात्र विवक्षितो न विधिविधेयसम्बन्धः । ततोऽनुष्ठानाप्रतिपादकत्वेनाक्रियार्थंत्वाद्धमंप्रामाण्यानु-पपत्तिविध्युद्देशेनैकवानयत्वात् प्रमाणमित्युपक्रमानुपपत्तिः स्यादत आह—तस्माविति । यस्मादन्यथा वाक्यभेदः प्रसुष्येत तस्मात्प्ररोचनयैवात्र विधिः तथा सत्यैकार्थ्यादित्यर्थः । अनेन चाथ यदुक्तमित्यन्विताशङ्कानिरासार्थंत्वेन माष्यकारावतारितस्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति सूत्रावयवमेवं व्याख्यातम् । स्तुतेरथः प्रयोजनं प्ररोचना तद्द्वारेण कर्मंव्युत्पन्न-विधिशब्दोक्तानां क्रियं।णामुपकारिणोऽर्थंवादा इति एतत्सूत्रावयवव्याख्यानार्थं स्तुतिशब्दा इति माष्यम् ।

तत्रानुष्ठातॄणामिति षष्ठीमाक्षिपति—प्ररोचयमाना इति । निन्वकस्तिपौ घानुनिर्देश इति धातुमूतरुचियोगे सम्प्रदानसंज्ञा विहिता, न च तत्प्रयोगे पूर्वप्रकृतेधांतुत्वमस्ति । तथा सति धातुद्वयप्रसङ्गेन धातोरिति विवक्षितैकत्वधातूपरिविहितप्रत्ययानुपपत्तिप्रसङ्गादित्या- शङ्कते—प्ररोचयतेरिति । परिहरति—अयमाशयः । सनाद्यन्ता धातव इत्यन्तग्रहण-सामर्थ्यात्केवलस्य सनादेर्धातुत्वामावेन धातुद्धयाप्रसक्तेनं पूर्वंप्रकृतेर्मूवादयो धातव इति विहिता धातुसञ्ज्ञा नापह्ववमर्हंतीति संबन्ध्यविशेषाविवक्षया चतुर्थ्यप्रसङ्गमाशङ्कते—अयेति । परिहरति—सापीति । रुचिसंवन्धाविवक्षायां तद्वचितरेकषष्ठचनुपपतेः प्राति-पदिकार्थाव्यतिरेके प्रथमैव स्यात् । रुचिसंवन्धविवक्षायां तु तस्य चतुर्थी निमितत्त्वेन विशेषरूपत्वात्सामान्यविवक्षा कृतो न तस्येति मावः ।

पदान्तरसंबन्धमङ्गीकृत्य षष्ठीमुपपादयति—तस्मादिति । एवं तु व्यवहितान्वयाप-त्तेष्पकरिष्यन्तीत्यनेनान्वयमाह्—अथ वेति । अस्मिन्पक्षे क्रियाया इत्यस्य विच्छिन्नस्यार्थ-माह्—क्रियाया इति । क्रियाशब्देन तद्विषयत्वाद्विधिरिभन्नेतः ।

### विष्युत्खातिपक्षनिरासः

तदेतत् दूषयति—इदं त्विति । कि सर्वप्रःययार्थाविवक्षया प्रत्ययत्यागः, विधिमात्राविवक्षया वा । तत्राद्ये कल्पे तावत् दूषणान्याह—यदि हीति । ननु भूतिकाम आलभेत,
कस्माद्यतो वायुः क्षेपिष्ठा देवतेति हेत्वाकाङ्क्षायामर्थवादान्वयस्य भाष्यकृतोक्तत्वाच्छक्दमात्रनाकथम्मावासम्मवेऽपि न कश्चिहोष इत्याराङ्क्याह—यापीति । वेदावगतस्यार्थस्य
हेत्वनपेक्षःवान्न तद्द्वारेणार्थवादान्वयः सम्मवतीति कल्पेतेति काक्वा द्योतितम् । यापि
माष्यकृता कस्मादिःयपेक्षा दिशता । सापि कस्मात्कारणान्मया प्रवित्तित्वयमिति प्रवृत्तिसिद्ध्यर्थं प्राशस्त्यरूपकारणविषयत्वाद्विध्यभावे न युक्तत्यर्थः । निव्वतिकर्त्तव्यताविषयत्वे
कथमित्येवाकङ्क्षा किमिति न दिशता, अत आह—शब्बान्तरेति । विधायकस्याध्ययनविधिना पुरुषप्रवर्त्तने नियुज्यमानस्य कथं मया पुरुषः प्रवर्त्तियत्वय इत्यर्थवादान्वयासिद्धयथंमचेतनस्यापि पुरुषगतचैतन्यारोपेणाकाङ्क्षोपचर्यते । माष्यकृता तु पारमार्थिको पुरुषस्याकाङ्क्षा तद्विषयेव दिशता, न त्वनयोभिन्नविषयतेत्यर्थः । अथापि हेतुविषया कस्मादित्यपेक्षा, तथापि यागादिस्वरूपस्य द्रव्यदेवतामात्रेण सिद्धेः फलसाधनत्वस्य च स्वसामर्थंमात्रेण सिद्धेः कर्त्तंव्यत्वामिषानं विना न युक्तत्याह—सापि चेति ।

ननु क्रियानपेक्षितमपि प्राशस्त्यमर्थंवादोक्तं सत्कर्तंव्यताङ्गमयिष्यतीत्यत आह— तदनपेक्षितं चेति । प्राशस्त्यस्य श्रौतत्वामावास स्वरसतोऽर्थंवादप्रतिपाद्यतं सम्मव-तीत्यर्थं: । प्रतिपादितस्यापि कथंचित्प्राशस्त्यस्य न तावद्धात्वर्थेन संबन्धः अनपेक्षत्वा-दित्याह—न चेति । न केवलं प्राशस्त्यस्यासंबन्धः, कि तु फलादेरपीति—कस्यचिदिति । काक्वोक्तम् । भावनया सह तर्हि संबन्धो भवत्वत आह—भावना त्विति । किमपेक्षेतेति— न कि चिदित्यर्थः । अनपेक्षायां वा सर्वाभावः स्यादित्याह—तस्मादिति ।

अथापि कथंचित्प्राशस्त्यमभिषीयते संबन्ध्यते च, तथापि न कर्तव्यतामालम्भस्य गमयतीत्याह—उक्तेऽपि चेति । माभूत्तीहं कर्त्तव्यबुद्धिः प्राशस्त्यप्रतिपादनमात्रेणार्थवाद- @ पर्यवसानं मविष्यतीत्यत आह—अकल्पिते त्विति । आनर्थक्यपरिहारार्थमेव तर्हि कत्तंव्यता कल्पयिष्यतेऽत आह—प्रत्यक्षं चेति । क्लृप्तस्य कल्पनाऽनुचितेति मावः । न केवलमनुचिता, किं त्वशक्यापीत्याह—न चेति । अशक्यत्वे कारणमाह—अनुक्तो हिं सिन्निति । एवं तावत्कत्तंव्यतायाः क्लृप्तत्वान्नार्थवादकल्पकत्वमित्युक्तम् । अर्थवादानामिप तत्कल्पकत्वं न सम्भवति, प्ररोचनामात्रपर्यवसानादित्याह—तथेति ।

ननु र्ताह नाथंवादैः प्ररोचनोच्यताम्, कर्त्तंव्यसाप्रतिपादनेनैव पुरुषार्थानुबन्धित्व-सिद्धेरत आह—अवश्यकर्त्तंव्या चेति । तया विना प्रवृत्त्यसिद्धेरिति मावः । ननु माभू-दर्थंवादानां कर्त्तंव्यसाप्रतिपादनपर्यन्तं व्यापारः, तत्प्रतिपादितप्राशस्त्यान्यथानुपपत्त्या सा कल्पयिष्यते अत आह—सर्व्यंत्र चेति ।

यच्च तुल्यार्थंत्वं समुच्चयासम्भवकारणमुक्तम्, तदसिद्धमित्याह—नुल्यार्थयोश्चेति । न चात्राल्पभूयोविरोधिन्यायोऽस्ति, प्रत्यात्यागे भूयसां तदर्थानां वाधापत्तेरित्याह—यि चेति । परम्मैपदात्मनेपदरूपोपग्रहिवशेषः । आदिशब्देन विधिमावनयोशपादानम् । एतत्सवं दोषपरिहारार्थं कल्पान्तरं शङ्कते—स्यादेतिवित । एतदिप निराचष्टे—एत-च्चेति । अशक्यत्वे कारणमाह—यत इति । उदितमप्यविविधातं मिवश्यत्यत आह—प्रतीतस्य चेति । ग्रहेकत्वं ह्यप्राप्तत्वान्नानुवित्तनुं शवयते, सम्मार्गभावनया गुणत्वेन प्रधानत्वेन वान्वयायोगान्न विधिना स्पृष्यते । इन्द्रियकामहोमस्त्वाश्रयमन्तरेण गुणस्य फल्साधनत्वायोगाद्विधिमन्तरेण च प्रकरणावगतस्यापि होमस्याश्रयस्वे प्रमाणामावात्प्रकरणावगतं स्वरूपमनू गुह्मफलसंबन्धविष्यन्यथानुपपत्तिप्रसूतेन विधिना आश्रयत्वेन विधीयत एवेति श्रौतेन विधिना वाक्यभेदप्रसङ्गेनापरिग्रहादविविधितत्विमिति ।

ननु विष्यसंस्पर्शादेव विधिरविवक्षितो भविष्यत्यत आह—न ताविति । विधि-व्यतिरिक्तस्य विष्यसंस्पिशत्वं विधिविवक्षाकारणं युक्तम् । विधेस्त्वविधिरिहृतत्वं विष्य-संस्पर्शाख्येनाविवक्षाकारणं सर्वंविधिनामविवक्षाप्रसङ्गादित्यर्थः । अनुवादोऽपि विधेरयुक्त इत्याह—नापीति । कारणमाह—तस्यामिति । अयमाशयः—न तावद्य आलम्मः, स प्रशस्त इत्यालम्भमात्रोद्देशेन प्राशस्त्येऽभिहितेऽपि कर्त्तंव्यवुद्धिः सम्भवति, येन प्ररोचनालब्ध-विधित्वानुवादो घटेत । एतच्चोक्तंऽपि च प्राशस्त्य इत्यादिनोपपादितम् । यदि तु योऽयं वायव्यश्वेतालम्मः कर्त्तंव्यः, स प्रशस्त इतिकर्तंव्यताख्पस्य विधेरनुवाद इष्यते । स तिह् न सम्भवित । अनुवादावस्थायामप्राप्तत्वादिति । ननु त्वत्पक्षे वायव्यश्वेतालम्मः कर्त्तंव्य इति विद्यर्थो भवेत्, तस्य चालम्भः प्रशस्त इत्यर्थंवादार्थेन नान्वयः स्यादित्याशक्कुचाह् भवित त्वेविमिति । दशन्तोऽपि साध्यविकल इत्याह—यित्वित । दशमे हि सत्रादुदवसाय पृष्ठशमनीयेन ज्योतिष्टोमेन सहस्रदक्षिणेन यजेरिहित्युदाहृत्य कि तत्र सहितानां कर्तृंव्व-

१. यथा गवामयने सत्रे अवभृथानन्तरं पृष्ठशमनीयमेकाहः क्रियते तत्र समानकर्तृंकयोः पूर्वंकाले इति विधानेन उत्तरक्रियाकर्तृंव्यतायाः क्रवाप्रत्ययविधानात् तद्दलेनैवोत्तर-क्रियाकर्तंव्यताप्रासेति तत्र लिङोऽनुवादिनीत्वं तथेति भावः।

ि सु∘

मेकैकशो वेति सन्दिह्य बहुवचनस्य श्रवणात् साहित्ये प्राप्ते, नत्वाश्रुत्यैवोदवसानसमान-**घात्वर्थं**विशेषविधायिन्याख्याते

## कर्तृकत्वप्रतीतेरवगतसङ्ख्यत्वेन च बहुवचनस्यानपेक्षितसङ्ख्याविधायित्वायोगादपेक्षित-यथाप्राप्तप्रचयशिष्टसङ्ख्यानुवादिवहवचनप्रयोगोपपत्तेनं प्राकृतैककर्तृकत्ववाधो युक्त इति सिद्धान्तो वक्ष्यते क्त्वाश्रुत्या ह्यनन्तरिक्रयामात्रमाक्षेष्ट्रम् । न च नियोगतः कर्त्तंव्यता । न मांसं भुक्त्वाऽधीयोतेति प्रतिषेधोऽपि भुक्त्वा वजतीति च वर्त्तमानापदेशेऽपि क्त्वाश्रुतिदर्शनादित्यर्थः । न च केवलं कारणामावाद्विध्यविवक्षा-नूचिता कि त्वतिव्याशेरपीत्याह—यदि चेति ।

### स्वमतेन व्याख्यानम्

स्वमतेन व्याख्यातु मुपक्रमते — तस्मादिति । अत्रैव भाष्यानुमतिमातृ — तथा चेति । विधिविषयामित्रायेषु माध्यकारीयविध्युद्देशशब्दे फलपदस्य विधिविषय प्रमर्थं कत्वामावा-दुपन्यासो न युक्त इत्याह-अन्यथेति । विष्यमावे च धात्वर्थस्य तद्विषयत्वायोगात्तदभिप्रायो विच्युदेशशब्दो न युक्त इत्याह—न चास्येति । कस्तिह विच्युदेशशब्दस्यार्थोऽत आह— तस्मादिति । विधेरुद्देशकः प्रतिपादक इति कर्तृब्युत्पन्नं करणब्युत्पन्नं वोद्देशशब्दमङ्गीकृत्य पष्ठीसमासाश्रयणेन लिङादिरेव विष्युद्देशशब्देनोक्त इत्यर्थः किमर्थं तर्ह्या देशग्रहणमत आह—विष्यर्थेन त्विति । विधिशब्दस्य लिङादिशब्दे तदर्थे चोमयत्र प्रयोगदर्शनादिह शब्दपरतयापि व्याख्यानेन सूत्रनाश इति चोद्यमिति । नन्वंस्मिन्पक्षे प्रत्ययो विध्युद्देश इत्येवं वक्तव्यं न भूतिकाम इत्येवमन्त इत्यत आह-भूतिकाम इति ।

नतु यदि फलादिसङ्गत्युत्तरकालं तद्विशिष्टायां भावनायां पुरुषं नियुञ्जाने विधाव-नुग्रहार्थं स्तुत्यर्थावसरः, तदभावे तह्यांकाङ्क्षाभावादर्थवादान्वयो न स्यादित्याज्ञ ते— निवित । परिहरति—एवमेवैतदिति । का तर्ह्यर्थवादानां तत्र गतिरत आह—तथैति । यद्यपि विष्यमावेनार्थवादाः सम्बन्ध्यन्ते, तथापि नानर्थनयापितः; प्रयोगवचनेन पश्चमल-कल्पितविधित्वेऽर्थवादसङ्गतिसम्भवादिति वक्ष्यमाणानुपङ्गेण योज्यम् । आग्नेयोऽष्टाकपालो भवतीत्यादौ भवतिपरस्य पन्धमलकारस्य प्रयोजकव्यापारविधाना-शक्तेः प्रयोगवचनेन वानुत्पन्नस्य प्रयोगासम्मवादुत्पत्तिरप्याक्षिप्यते । उपांशुयाजमन्तरा यजतीत्यादौ पञ्चमलकारेण अन्यवस्था लिङ्थें लेडिति पञ्चमलकारस्य विधौ स्मरणेऽपि वर्त्तंमानापदेशसन्दिग्धत्वातपःवमलकारनिर्णयाक्षेपाद्विधित्वस्य कल्पितत्वमिमप्रेतम् । इदं तु प्रयोगवचनोत्पत्तिकल्पनं दुरुपपादम् । अनुत्पन्नस्य प्रयोगविधिविषयत्वायोगादुत्पत्तौ कल्पितायां प्रयोगिविधिविषयत्वं प्रयोगिविधिविषयत्वाच्वोत्पत्तिकल्पनिमितीतरेतराश्रयापत्तेः। पञ्चमलकारचिन्हामावे न तन्निणंयः स्यादित्यपरितोषादन्ययाविधित्वकल्पनमाह्-अथ वेति ।

ननुक्तेन प्रकारेण 'आग्नेयो ऽष्टाकपालो भवतीत्यादी विधि प्रकल्प्य, तच्छेषत्वेन अज्जिरसो वा इत उत्तमाः स्वर्गलोकमायन्नित्यादेरर्थवादस्यान्वयो भवतु नाम, 'ताभ्या- मेतमन्नीघोमीयमेकादशकपालं पूर्णंमासे प्रायच्छिदं रयादौ त्वर्थंवादमात्रकल्पविधिदशँनाद्विधेः प्राक् 'स्तुत्यनवसरत्वप्रतिपादनमयुक्तमित्याशङ्कष्ट्रचाह—यत्रापीति । तत्रापि पूर्वंचरितकीर्त्तंनान्यथानुपपत्तिमात्रेण कर्त्तंव्यतां कल्पयित्वा शेषपदानां स्तृत्यथंत्वेनान्वयः ।
न तु प्रागेव कस्यचित्स्तुतिः प्रतीयत इत्यथंः । सिद्धरूपार्थंकीर्त्तंनामिप्रायोऽर्थंवादशब्दः,
न स्तुत्यभिप्राय इति भ्रमितव्यम् । नन्वेवमिप सिद्धरूपार्थंकीर्त्तंनमात्रेण कर्त्तंव्यतायाः
प्रतीतिसिद्धेः प्रत्ययानर्थंक्यं तदवस्थमित्याशङ्कष्टाह—सम्भवत्यां त्विति ।

ननु श्रौतार्थंद्वयाश्रयणे वाक्यभेदापत्तेः प्रत्ययश्रवणेऽपि भूयोऽर्थंवादपदानुग्रहाय
स्तुत्यैव कर्त्तंव्यताकल्पनमगत्याङ्गीकार्यमित्युक्तमत आह—यस्त्वित । प्राशस्त्यकर्त्तंव्यतयोर्विशेषणिवशेष्यभावात्प्रश्रासत्यविशिष्टकर्त्तंव्यतात्वरूपैकार्थंप्रतिपादनादेकव्यापारोपपत्तेर्नार्थंभेदिनिबन्धनवाक्यभेदापत्तिरित्यर्थः । नन्वर्थंभेदाभावेऽप्यप्राप्तस्य विधिसम्बन्धारप्राप्तस्य च विशेषणभूतप्राशस्त्यसम्बन्धाद्वैरूप्यलक्षणो वाक्यभेदः प्रसज्येत अत आह—
विधीयसानस्यैव होति । प्राशस्त्यं विना विष्यपर्यवसानादप्राप्तावस्यस्यैवालम्मस्य विधिनैव
प्राशस्त्येनापि सम्बन्धादवैरूप्यमित्यर्थः ।

नन्वेवमिप विशिष्टार्थंप्रतिपादनाद् गौरवापित्तरत आह—यदि चेति । का ताँह् नायमिभसम्बन्धो विवक्षत इत्यादेर्भाष्यस्य गितः । अत आह—तस्मादिति । अनेन ग्रन्थेनैवमेतद्भाष्यं व्याख्यातम् । भूतिकाम आलभेत कस्माद्यतो वायुः क्षेपिष्ठेत्यनेन यः सार्थवादकस्य विध्युद्देशस्य विधिस्तुतिसम्बन्धरूपो विशिष्टोऽथों दिश्तः । नायं विध्युद्देशमात्रेण विवक्षितः, किं तु सार्थवादकेनेति । तत्रालभेतेतिमध्यप्रतीकेन विध्युद्देशोप-लक्षणम्, ततो भूतिरिति पूर्वप्रकृतवायुपरामिशतच्छव्ययोगिना भूतिपदेन । स एवैनं भूति गमयतीत्यन्तार्थंवादोपलक्षणं विशेषणिवशिष्यरूपार्थंद्वयस्य विशेष्यप्रतिपादकविध्युद्देशमात्रेणा-भिष्याने गौरवलक्षणवाक्यभेदापत्तेरिति । विधित्वादीत्यादिशब्देन फलेतिकर्त्तंव्यताग्रहणम् ।

किमर्थेत्याराङ्काभाष्यं विधिविवक्षायां तवित्तिकर्त्तंव्यताभूतस्तुत्याकाङ्क्षानिराकरणा-योगादयुक्तमाराङ्क्ष्य व्याचष्टे—िकमर्थेति । अयमारायः—प्रवृत्तिप्रतिबन्धकालस्यादिभङ्ग-रूपाप्ररोचनाविधेरितिकर्त्तंव्यताः न स्तुतिः । स्वार्थं तु तथा स्तुतिराकाङ्क्षते, विद्य-वगतश्रेयःसाधनत्वादेव तु प्रवृत्तिहेत्विच्छाजननेन तद्विरोघ्यालस्यादिनिराकरणसिद्धेर-र्नायका स्तुतिरिति भाष्यं चैवं व्याख्येयम् । यद्यपि विधिस्तुतिरूपार्थंद्वयप्रतिपादनं विष्यु-ह्यामात्रेण न क्रियते, तथाप्यर्थंवादानर्थंक्यं विधित एव प्ररोचनासिद्धेः, तादर्थ्यंन स्तुत्य-नाकाङ्क्षणादिति । कथं रोचेतेत्युत्तरमाष्याभिप्रायमाह—कथमिति । श्रेयःसाधनत्वाधि-गमेऽपि बहुव्ययायासदर्शनात्द्वेषोत्पत्तेः स्तुतिमन्तरेणानिराकरणात् दुर्वारा स्तुत्या-काङ्क्षितेति मावः ।

१. भूतिकामान्तविष्युद्देशप्रदर्शनेनेत्यर्थः।

ननु प्रागित्याशङ्काभाष्यं किमधां स्तुतिरित्यनेन पुनश्क्तमाभासमानम् । तदिमप्राय-विवरणार्थतया व्याचष्टे—निवित । न हीत्यादिपरिहारभाष्यम् । तत्याममर्थः—न तावत्प्राशस्यं विना प्ररोचना सम्मवतीत्युक्तं कथं रोचतेत्यनेन । यदि तु विष्युद्देशेनैव प्राशस्त्याक्षेपस्य वसन्तादिवाक्येषु दर्शनादिहापि तत एव प्राशस्त्याक्षेपसिद्धेः, स्तुनिपदा-नर्थंक्यमुच्येत, तांत्रराकरणार्थं यदेत्याद्युक्तम् । तद्वधाचष्टे—न होति । न हीत्यादिनैनदा-हेत्यन्वयः । शक्तिद्वयनिराकरणासमर्थत्वमस्य ग्रन्थस्य दर्शयतुं विधीयते इत्येतत्समाप्ति-परत्वेन न तदेत्यादिना व्याख्यातम् । अनेन च तदा पूर्वेण विधिरित्यत्रापि समाप्यत इत्यव्याहारो दर्शित इत्यवगन्तव्यम् । प्ररोचनया च विधिसमाप्तेः प्ररोचनाशक्तिः समाप्त्युक्तधा दर्शिता भवतीति, न भाष्याऽवाचकत्योपालम्भः ।

दृष्टान्तभाष्यं पूर्वंवदेव व्याख्येयमिःयाह—यथेति । यच्चास्माभिः प्रत्ययार्थंवादयोः पुनरत्यन्तिमन्नानुग्राह्मानुग्राह्मार्थंभेदात्समुच्चय इति प्रागुक्तम्, तदनेन दार्ष्टान्तिकयोजनामाष्येण स्पष्टीकृतिमिःयाह—विधिशवदेनेति । नन्वेवं सतीत्याशङ्काभाष्यगतमविधायकपदप्ररोचकत्वाभिप्रायं व्याख्यातुमाह—निवित । सत्यमित्यादिपरिहारभाष्यं प्रतीकेन
गृहीत्वा तस्मिन्वद्यमान इत्यादिभाष्यद्येषं तस्मादित्यध्याहारपूर्वंकं साधारणत्वेन ध्याच्ये—
सत्यमिति । अविद्यमाने हि स्तुतिवचने विध्युद्देशमात्रस्य प्राशस्त्यविशिधविधिक्ष्पोऽर्थो
भवेतः इह तु स्तुतिवचनस्य विद्यमानत्वाद् योऽर्थो न्याय्यो भवति, सोऽङ्गीकार्य इत्यर्थः ।
स्तुतिः प्रयोजनमिति भाष्यावयवमवतारियतुम्—कश्चासावित्युक्तम् । अर्थवादाभावे त्वित्यनेन
तस्मिन्नसतीति भाष्यावयवो व्याख्यातः ।

ननु सत्स्वपीत्यादि प्रत्यक्षश्च वाक्यशेषमाव इत्यन्तं भाष्यं पूर्ववदेव व्याख्येयित्याह्ननिव्वति । अत्राप्युपात्ते लघूपाये गुरूपायाश्रयणानुपपित्तमाशङ्काच आनर्थक्यपित्हारायोपात्तेऽपि लघौ गुरोराश्रयणित्येतावताऽर्थंतुल्यःविति । अतोऽस्मादित्युपसंहारमाष्यं
विघेरिति पञ्चम्या विधेः स्तुत्यवगितप्रितपादनादिमप्रेतिविषद्धमाशङ्काचाह्न-अतोऽस्मादिति ।
क्षिं सम्बन्धनिवन्धनेयं धष्ठोत्यपेक्षिते आह्—वाक्येति । पूर्वप्रकृतेर्वाक्यशेषोऽस्मादिति
सर्वनाम्ना परामृष्टो विधेरिति षष्टचा सम्बन्ध्यत इत्यर्थः । एवं सत्येष भाष्यार्थो मवतीत्याह—इत एवेति । अस्य विधेः सम्बन्धिन इतो वाक्यशेषादेव स्तुतिमवगच्छामो न
स्वतो विधिमात्रादित्यर्थः ।

ननु निरपेक्षादपीत्याशङ्कामाष्याभिप्रायमाहः—निन्नितः । मवित्वितः परिहारमाष्य-माशङ्कानुज्ञानादयुक्तमाभासमानं सोपहासत्वेन व्याचष्टेः—आचार्यस्त्वितः । एवमर्थं-विरोधशक्यत्वयोः परस्परव्याघातात्तर्परिहारार्थं व्यवस्था यत्रासावित्यादिना दर्शिता । सर्वेऽमी विधिशव्दाः सप्ररोचनविधिपरा व्याख्येयाः । अशक्यत्वोपपादनार्थं पूर्वोक्तगौरव-स्रक्षण्याक्यभेदस्मारकं वाक्यं हीत्यादिमाष्यं व्याचष्टे—वाक्यं हीति । एकमेकस्यैवेति । वाक्यसंवन्धपदगतयोरेकवचनयोविवक्षितसङ्ख घत्वं दिशतं । तच्चात्र विध्युद्देशरूपमिमप्रेत-मिति, विध्युद्देश एवेत्यनेन दिशतम् । सम्बन्धशब्देन चात्र कम्मंब्युत्पत्त्या विशेषणिविशेष्य-रूपौ सम्बन्धिनाविभिप्रेतौ एष हि गुणो भवतीत्यर्थंवादप्राशस्त्यप्रदर्शनम् । यतस्ततो भूति-रितिवदिति कस्यचिच्छङ्का स्यातद्वचुदासार्थं—विध्युद्देशोत्यापितानामेकेत्याद्युवतम् । नायमिससंबन्धो विवक्षित इत्यादिना यत्प्रबन्धेन विध्युद्देशस्य प्राशस्त्याक्षेपकत्वं निराकृतम्, तस्य प्रकृतैकवावयतासिद्धिप्रयोजनतां दर्शयन्त्वामिप्रेतं सूत्रार्थंमुपसंहरति—तस्माविति ।

अनेनैवं सूत्रं व्याख्यातं विघेयमावनांशाप्रतिपादकत्वेऽपि तदनुष्ठापकानां विधीनामङ्ग-मर्थवादा स्यु: । केनोपकारेणेत्याक्षिप्ते; स्तुत्यर्थेनेत्युक्तम् । विधिनानुष्ठानसिद्धचर्यं स्तुते-रुपकारकत्वेऽभिहिते विधिमात्रेणानुष्ठानसिद्धेः कि स्तुत्येत्याशङ्कानिराकरणार्थंमर्थंवादानां धर्मप्रमोपयोगित्वसिद्धावितिविल्धलाक्षणिकस्तुत्यर्थंत्वाङ्गीकारकारणं विधिनैकवाक्यत्वादि-त्यनेनोक्तिमिति ॥ ७॥

गा० प्र०-विधिनाः स्तुति साकाङ्क्ष विधि के साथ 'तु' शब्द पूर्वंपक्ष का व्यावतंक है 'एकवाक्यत्वात्' प्रयोजन साकाङ्क्ष अर्थवादों की एकवाक्यता होने से ''विधीनां'' विधि-विहित कमें कलापों की प्रशंसा रूप प्रयोजन हेतु या प्रशंसा रूप प्रयोजन साकाङ्क्ष लाक्षणिक अर्थ के द्वारा ''स्युः'' अर्थवाद सार्थक या सफल होते हैं। विधिवाक्य प्रशंसा सापेक्ष हैं एवं अर्थवाद प्रयोजनसापेक्ष हैं, अतः अर्थवाद विधिवाक्य के साथ एकवाक्य अर्थात् मिलित होकर विधिविहित कमों की प्रशंसा रूप प्रयोजन के द्वारा प्रयोजनवान अर्थात् सार्थक या सफल होने से प्रमाण हैं।

आश्य यह है कि—पूर्वंपक्षी ने अर्थंवादवाक्यों का अप्रामाण्य सिद्ध करने का प्रयास किया था, अतः सिद्धान्ती ने इसके उत्तर में कहा है कि अर्थंवाद अप्रमाण नहीं है। कारण, स्वाध्यायविधि से ही अवगत है कि वेद के विधि, मन्त्र, नामध्य एवं अर्थंवाद ये सभी अंश प्रमाण हैं, वेद का एक अक्षर भी निष्प्रयोजन नहीं है। विधि के प्रामाण्य का विश्लेषण पूर्व में ही किया है। अर्थंवाद का प्रामाण्य प्रस्तुत प्रसङ्ग के द्वारा सिद्ध किया जा रहा है। क्योंकि, पूर्वंपक्षी ने अर्थंवाद वाक्यों का आनर्थंक्य प्रदिश्ति कर इनके अप्रामाण्य की सिद्धि करने की चेश की है। प्रत्यक्ष या अनुमान से सिद्ध लौकिक फल के विषयों में ही पुरुष का स्वतः सिद्ध अनुराग के कारण स्वामाविक प्रवृत्ति होती है; और उस फल के साधन अर्थात् जिस उपाय से फल की प्राप्ति हो सकती है; उसमें जीव प्रवृत्त होता है। किन्तु, स्वर्गादि अलीकिक फल प्रत्यक्षगम्य या अनुमान सिद्ध न होने से उसके उपायभूत यागादि क्रियाओं में भी स्वामाविक प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। अतः, "भूतिकामो यजेत", 'अम्युदय चाहने वाला व्यक्ति याग करे' इस विधिवाक्य को सुनकर अम्युदयरूप फल के साधन या उसके उपायभूत याग में पुरुष-की प्रवृत्ति उत्पन्न होने पर भी वह बलवती प्रवृत्ति नहीं होती है। इसमें कष्ट ही होगा वह अनिष्ट है; अर्थात्

अनिमप्रेत यागानुष्ठानरूप दु:ख में अवसान लाग करेगा-यह सोंच कर निष्प्रम हो जाता है। फलतः, प्रवृत्ति उत्पादन करने वाली विधि की शक्ति भी कुण्ठित हो जाती है। अतः, ऐसी स्थिति में कुछ ऐसे साधन की आवश्यकता होती है, जिससे पुरुष की प्रवृत्ति बलवती हो जाय, और फल की सुन्दरता का बोध होने से पुरुष की प्रवृत्ति तीव हो जाय-यहो स्वामाविक है। अतः, फल की प्रशंसा करने पर उन विषयों में पुरुष की आकाङ्क्षा अधिक होने लगती है। इसका परिणाम यह होता है कि फलप्राप्ति के उपायों को केवल क्लेशरूप फल को देने वाला मानकर उससे निवृत्त नहीं होता है, अतः अर्थवाद-बाक्य से फल की प्रशंसा या प्रशस्तता अर्थात सौन्दर्य-बोधन करने पर पुरुष की प्रवृत्ति बलवती हो जातो है। पुरुष की प्रवृत्ति बलवती होने पर विधिशक्ति भी अव्याहत होती है। इसलिए अर्थवाद विधिशक्ति का उत्तम्भक या उत्तेजक होता है। "वायव्यं इवेतमाल-भेत पशुकामः'' (तै० सं०२।१।१) ''अभ्युदय की कामना रखने वाला व्यक्ति वायु-देवता के उद्देय में स्वेत छाग का वध करे'', इस विधिवाक्य को सुनकर प्रथमतः पुरुष की क्रिया में प्रवृत्ति अवस्य होती है, किन्तु, अनन्तर, अनिष्ट की उत्प्रेक्षाकर प्रवृत्ति से निवत्त हो जाता है, अतः बाद की श्रुति में कहा है "वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता" वायु अति-क्षिप्र 'शीघ्रगामी' देवता है अर्थात् यतः वायु देवता क्षिप्रतम है, अतः, वायु जिस यज्ञ का देवता होता है. उस यज्ञ का फल भी अतिक्षिप्र अर्थात् शीघ्र ही होता है। इस अर्थवाद वाक्य को सूनने पर अनिष्ट की आशाङ्का से स्तम्मित प्रवृत्ति पुनः तीव हो जाती है. इसलिए, विधिवाक्य वैधविषय में पुरुष की प्रवृत्ति को उःपन्न कराने के लिए अर्थवाद की अपेक्षा करता है और अर्थवाद वाक्य स्वयं निरर्थक होने पर भी अर्थात् निष्प्रयोजन होने से विधिविहित प्रयोजनों के द्वारा अपनी प्रयोजनीयता का निर्वाहु करने के लिए विधि की अपेक्षा करते हैं। इस प्रकार विधिवाक्य और अर्थवाद 'नष्टाश्वदण्य-रथन्यायः "' से परस्पर भिलकर एक प्रयोजन का निर्वाह करते हैं। इसी प्रकार निन्दात्मक अर्थवाद वाक्य भी निषेव्य विषय की प्रशस्तता का बोधन कर निषेध्य विषय से शीघ्र निवृत्ति करने के लिए सायन होता है, फलतः निषेध विधि की सहायता कर

१. मार्ग में दो व्यक्ति अपने-अपने रथ से कहीं की यात्रा कर रहे थे, भाग्यवश एक व्यक्ति के रथ से घोड़ा भाग गया है, वह रथ को आगे ले जाने में असमर्थ थे, दूसरे रथयात्री के पास घोड़ा था; किन्तु उसका रथ टूट गया था, वह भी आगे की यात्रा में असमर्थ था, एक का रथ घोड़े के बिना निष्कर्म था और दूसरे का अध रथ के बिना निष्कर्म था, इस सन्दर्म में दोनों ने विचार किया कि एक का घोड़ा और दूसरे का रथ परस्पर मिलाकर उपयोग में लिया जाय तो दोनों का प्रयोजन सिद्ध हो सकता है। इसी प्रकार अथवाद वाक्य और विधिवाक्य परस्पर मिलकर एक ही प्रयोजन के सिद्ध कराने में समर्थ होते हैं।

निषेध्य विषय से निवृत्त करा देता है, निषेधविधि और निन्दात्मक अर्थवाद का परस्पर सम्प्रयोग से दोनों की एक प्रयोजनता सिद्ध होती है। इसी प्रकार विधि और अर्थवाद की कल्पना करनी जाहिए, जहां अर्थवाद है, किन्तु विधि नहीं है, वहाँ विधि का विचार करना चाहिए।

इस प्रसङ्ग में आचार्य सङ्कर का मत इस प्रकार है:—पूर्वपक्ष में कहा गया है कि वेदवाक्य किया के प्रतिपादक न हो तो वे अनर्थंक अर्थात् निष्प्रयोजन हैं। यह कथन जैमिति के ११२११ सूत्र के आधार पर किया गया है और इस पूर्वपक्ष के अनुसार वेद के अर्थवाद वाक्यों का अर्थात् 'सोऽरोदोत्' इस निन्दावाक्य आदि का मी अप्रमाण्य सिद्ध होता है। इस पूर्वपक्ष का सिद्धान्तवाक्य "विधिना त्वेकवाक्यत्वात् स्तुत्यर्थेन विधीनां स्यु:। (११२७) यह सूत्र है, जिसका विश्लेषण प्रस्तुत कर चुका हूँ।

इसके सन्दर्भ में आचार्य ने कहा है कि मन्त्रों का जिस तरह विधिवाक्यों के साथ पदैवाक्यता न रहने पर भी उनके साथ विधिवाक्य की वाक्येकवाक्यता रहने से उनका प्रामाण्य रहता है, विधि के साथ किसी प्रकार सम्बन्ध न रहने पर ही उनका प्रामाण्य नहीं हो सकता है। इसी प्रकार प्रकृत में उपनिषदों का भी विधि के साथ वाक्येकवाक्यता होने से प्रामाण्य हो सकता है और वे उपनिषद वाक्य क्रियाविधि के ही अङ्ग होकर रहते हैं। यह सस्य है कि क्रिया के साथ असम्बद्ध रह कर स्वतन्त्र रूप में बहाप्रतिपादक होने पर उनका प्रामाण्य नहीं रह संकता है पदैकवाक्यता और वाक्येक वाक्यता निम्निलिखत है।

दर्शंपूणंमास प्रकरण में छः वाक्यों का निर्देश है, स्वगंकामी व्यक्ति दर्शंपूणंमास याग करें, इसके बाद सिमधो यजित आदि वाक्य हैं। प्रथम दृष्टि मे ये सभी वाक्य परस्पर निराकाङ्क्ष रहकर अपने-अपने अर्थं की अवगित कराते हैं, किसी वाक्य का किसी वाक्य के साथ सम्बन्ध नहीं रहता है। किन्तु, एक प्रकरण में पिठत हैं, अतः, इनका निश्चय हो कोई सम्बन्ध है, यह प्रतीत होता है। इसीलिए इन वाक्यों में गुण-प्रधानमाव या अङ्गाङ्गिमाव की कल्पना करनी पढ़ती है, अन्यथा एक प्रकरण में पाठ निरर्थंक होगा। इस प्रकार मूलभूत दर्शपूर्णमासयाग-बोधक-वाक्य के साथ सिमध् आदि अङ्गबोधक वाक्यों का सम्बन्ध होने पर भी सभी वाक्यों का अपने-अपने अर्थं में अब्याहत तात्पर्यं है। यही इनमें वाक्यकवाक्यता है। पर्वकवाक्यता का स्वरूप सर्वंथा मिन्न है। अर्थवाद वाक्यों से प्रथम प्रतीत अर्थं ही मूल विधि वाक्य के साथ अन्वित होने के समय परित्यक्त हो जाता है, एवं समग्र वाक्यों से लक्षित एक निन्दा या प्रशंसा रूप अर्थं विधि वाक्यार्थ में प्रविष्ट हो जाता है। अतः, इन दोनों एक वाक्यताओं में अतिशय भेद है। इस दृष्टान्त के अनुरूप वेद के मन्त्र मागों के साथ बाह्यणमागान्तगंत विधि वाक्य की भी वाक्यकवाक्यता होती है। मन्त्र भाग में देवता या यागसंक्रान्त वस्तु के परिचायक वाक्य का भी अपना स्वार्थंरक्षणपूर्वंक

सू ०

ब्राह्मण भाग के विधिवानय के साथ अन्वय होता है। ब्राह्मण भाग के विधि में ''ऐन्द्रं हिवर्जुहोति'' अर्थात् इन्द्र देवता के उद्देश्य से घृत दान करे और मन्त्र भाग में ''बज्जहस्तपुरन्दरः इन्द्रो वृत्रम् अवधीत्'' अर्थात् इन्द्र के हाथ में वज्ज है और उस वज्ज से वृत्र का वध किया। इस स्थल में विधिवानय के द्वारा अवगत अर्थं इन्द्र के विशेषण के रूप में अन्वित होकर वाक्यार्थ में प्रविष्ट हो जाता है। अतः मन्त्र भाग के साथ विधिवानय की वाक्यैकवावयता ही सम्भव है। इसी के आधार पर भाष्यकार ने उपनिषद् का साहक्य प्रदर्शन करते हुए क्रियाविधिशेषत्व का वर्णन किया है।

पूर्वंपक्षियों ने यह आशंका की है कि ब्राह्मण माग के अर्थंवाद और मंत्र माग के मंत्र के समान वेदान्तवाक्यके क्रिया सम्बद्ध न होने पर वेदान्त का प्रामाण्य नहीं रहेगा। इस प्रसङ्घ में यह कहा जा सकता है कि वेदान्त वाक्य के क्रियापरक न होने पर मी ब्रह्मस्वरूपविधिपरक हो सकता है और ऐसा होने पर "विधिना त्वेकवाक्यत्वात्" इस जैमिनसूत्र के सिद्धान्त की रक्षा मी हो सकती। अप्रवृत्त प्रवर्त्तंक हो विधि होती है—ऐसी बात नहीं है, क्योंकि उत्पत्ति विधि किसी को प्रवृत्त नहीं करती है, केवल अज्ञात-विषय की ज्ञापक ही उत्पत्ति विधि होती है। जैसे "अग्निहोत्रं जुहूयात्" अर्थात् अग्निहोत्रहोम करे यह वाक्य अज्ञात अग्निहोत्र की कर्तव्यता का ही ज्ञापन करता है, क्योंकि इतिकर्तव्यता या स्वरूपादि का जब तक वर्णन नहीं होता है तव तक वह किसी को प्रवृत्त नहीं कर सकता है, अतः, उत्पत्ति विधि क्यों होगी? ऐसी स्थिति में वेदान्त का ब्रह्म विषय में प्रमाण होगा ही।

परिनिष्टित अर्थात् सिद्ध वस्तु में विधि कैसे सम्मव है ? विधि का विषय क्रिया ही होती है, सिद्ध वस्तु नहीं। उत्पत्ति विधि साक्षात् प्रवर्त्तक मले ही न हो क्रिया-वोधक होने से विनियोग विधि के साथ मिलित होकर प्रयोग विधि के रूप में परिणत होती है। ब्रह्मस्वरूपज्ञापक वेदान्त-वाक्य वैसा नहीं है। अतः उत्पत्ति विधि के समान ब्रह्मस्वरूप-प्रतिपादक वेदान्त-वाक्य-प्रमाण नहीं हो सकता है। कोई भी अनागत अर्थात् उत्पाद्ध माव को ही विषय करता है। प्रकृत में माव शब्द का अर्थ मावना होता है। जिस पुरुष-व्यापार के द्वारा किसी कार्य के करने में प्रवृत्ति उत्पन्न होती है—वही मावना है। णिच्प्रत्ययान्त भूम् धातु से माव अर्थ में धव् प्रत्यय कर 'माव' शब्द सिद्ध होता है। इसी माव का अर्थ मावना है। केवल भूम् धातु से धव् प्रत्यय करने पर जो माव शब्द की निष्पत्ति होती है उस माव शब्द का अर्थ उत्पत्ति होती है। मावना अनागत और उत्पाद्ध दोनों होती है। अत्याद्यत्व का हेतु ही अनागतत्व है। यह विधि चार प्रकार की है—अधिकार, विनियोग, प्रयोग और उत्पत्ति। अधिकार विधि पुरुष के साथ फल का सम्बन्ध अवगत कराती है। यदि अन्य पुरुष को फल की प्राप्ति होती है तो फल के जनक कार्य में कर्ता

की प्रवृत्ति नहीं हो राकती है। अतः, कर्ता के साथ फल का सम्वन्ध बताना आवश्यक है और यह अधिकारी विधि के द्वारा होता है।

विनियोग विधि क्रिया फल जनक होती है, इसी की अवगति कराती हुई प्रधानक्रिया के साथ अवान्तर क्रिया का अङ्गाङ्गिभाव या गुणप्रधानमाव को भी अवगत करती है।

प्रयोग विधि अनेक अवान्तर अङ्गक्तियाओं का पूर्वापर माय प्रदर्शन करती है। क्योंकि अङ्गक्तियाओं का एक साथ अनुष्ठान सम्मव नहीं है, अतः, इनमें क्रम आवश्यक है। इस विधि से उसी क्रम का प्रदर्शन होता है। इसीलिए इस विधि को अनुष्ठापन मी कहा जाता है। उत्पत्ति कहने से कमें के स्वरूप का ज्ञान होता है, अतः, इन कमें के स्वरूपों का ज्ञान जिस विधि से होता है—वहीं उत्पत्ति विधि है। पूर्वोक्त विधियों में सिद्ध वस्तु प्रतिपादक ब्रह्मविषयक ज्ञान का अन्तर्भाव सम्मव नहीं है। यदि यह कहा जाय कि कमीविधि के प्रकरण में ये वाक्य नहीं कहे गये हैं, अर्थात् कर्मकाण्ड प्रकरण के मध्य में वेदान्त वाक्य नहीं कहे गये हैं, इसलिए मिन्न प्रकरण में पठित वाक्य के साथ एकवाक्यता सम्भव ही नहीं है। पूर्वपक्षी ने इसके समाधान में कहा है कि उपनिषद् में कथित उपासना विधि उपलब्ध है; और उसी प्रकरण में ब्रह्मबोधक बाक्य भी पठित है, अतः, उपासना विधि का यह शेष है।

आचार्यं शक्कर ने अपने माध्य में एवं उसकी व्याख्याओं में इसका विस्तृत विदलेषण किया है। ''तत्तु समन्वयात्'', (बा० सू० १।१।४) का माध्य द्रष्टव्य है। अन्य प्रमाणों से अज्ञात यहा का ही प्रतिपादन उपनिषद के उपक्रम, उपसंहार आदि वाक्यों से उपलब्ध है। 'तत्केन के पश्येत्' आदि श्रुति वाक्यों से कारक और फल का निराकरण होने से कर्ता का भी निराकरण हो जाता है। 'अहं ब्रह्मास्मि' यह याज्ञिक भावना करने पर यज्ञ की सिद्धि सम्भव ही नहीं है। परिनिष्ठित ब्रह्म प्रत्यक्षादि प्रमाणों का विषय नहीं है। अतः, लौकिक वाक्य घट, पट आदि सिद्ध वस्तु का प्रतिपादक होने से अनुवादक या सापेक्ष होने से अप्रमाण होने पर भी प्रकृत में यह दोष नहीं ह। इसी प्रकार उपासना विधि श्रेष भी नहीं है, क्रिया कारक आदि द्वैतज्ञान का सर्वंथा विलयन हो जाने से वह ब्रह्म किसी प्रकार भी जपास्य और उपासक नहीं हो सकता है। परिनिष्ठित वेद वाक्यों के अप्रमाण्य का प्रश्न मी नहीं है, क्योंकि, उपनिषद् से बोधित आत्मा और ब्रह्म का एकत्व विज्ञान भी सर्वंदुःख निवृत्तिरूप मोक्ष का उत्पादक है, अतः ब्रह्म-प्रतिपादक वेदान्त के प्रामाण्य का प्रत्याख्यान उचित नहीं है। क्योंकि वेद का प्रामाण्य स्वतः सिद्ध है। वेद ही ब्रह्म विषय में प्रमाण है अर्थात् ब्रह्म ही वेदानृशास्त्र का प्रतिपाद्य है।

'तत्तु समन्वयात्' सूत्र में अनेक भाष्य हैं। आचार्य शंकर के मत का दिग्दर्शन मात्र किया है। उपासना परक सिद्धान्त में समन्वय की मिन्न प्रक्रिया है। इस विषय की वहीं से अवगित करे।। ७।।

## तुल्यं च साम्प्रदायिकम् ॥ १.२.८ ॥

शा० भा०—अथोच्येत प्राक् स्तुतिपवेश्यो निराकाङ्क्षाणि विधायकानि विधिस्वरूपत्वात् । स्तुतिपवानि तु प्रमावपाठ इति । तन्न । एवमर्थावगमात् । तुल्यं च साम्प्रवायिकम् । सम्प्रवायः प्रयोजनं येषां धर्माणाम्, सर्वे ते विधिपवानामर्थवावपवानां च तुल्याः । अध्यायानध्ययने, गुरुमुखात्प्रतिपत्तिः, विष्योपाध्यायता च । सर्वेश्मिन्नेवंजातीयकेऽविध्नार्थे तुल्यमाद्रियन्ते । स्मरणं च वृद्धम् । अतो न प्रमावपाठ इति ॥ ८ ॥

भा० वि०-ननु तुल्यं चेति च शब्देन विधिनात्वेकवाक्यत्वादित्यनेन यः स्तुत्यर्थंत्वमर्थवादानामुपयोग उक्तस्तत्रैय युक्त्यन्तरं समुच्चीयत् इति प्रतीयते, तच्चायुक्तम्, तुल्यसाम्प्रदायिकत्वस्य भिवतव्यं प्रयोजनेनेत्येतावन्मात्रसाधकतया स्तुत्यर्थत्वासाघकत्वादित्याशङङ्क्रच नानेन स्तुत्यर्थत्वे हेत्वन्तरं समुच्चीयते, किन्तु स्तुत्यर्थत्वान्नानुपयोग इत्यनुपयोगपरिहार उक्तस्तत्रैव हेत्वन्तरमिति दर्शयतुं तामेवानुपयोगपरिचोदनामनुवदित-अथेति । स्तुतिप्रतिपादकत्वेना-भिमतेभ्यः प्राग्विधायकानि विधिपदानीति शेषः, तत्र 'हेतुर्विधिसरूपत्वादिति, अर्थंवादमनपेक्ष्येव विधिपर्यंवसायिवसन्तादिवाक्यसारूप्यादित्यर्थः, किमर्थानि त्तर्हि तानीत्याह—स्तुतीति । प्रमादपतितानि अबुद्धिपूर्वाधीतानि अनर्थंका-नीत्यथः, अत्रेतिरध्याहार्यः, तत्र पूर्वोपपादितोपयोगप्रतीतं परिहारमन्तर्भाव्य, तेन परिहान्तरसमुच्चये च शब्दं व्याख्यातुं पूर्वसूत्रोक्तमनुपयोगपरिहारं स्मार-यति—तन्नेति । तत्र हेतुः—एविमिति । पूर्वोक्तप्रकारेण स्तुत्यर्थतया वर्थवत्वाव-गमादित्यर्थः, न केवलमर्थवत्त्वावगमादनुपयोगासंभवः, साम्प्रदायिकतुल्यत्वा-च्चेत्येत्सूत्रगतं च शब्दं योजयति-नुल्यं चेति । साम्प्रदायिकपदार्थं दर्शयन्वा-क्यार्थमाह—सम्प्रदाय इति । सम्प्रदायो अध्ययनं प्रयोजनं येषां भावानामध्या-यानच्यायनादीनामित्यर्थः सम्प्रदायाख्याध्ययनानुग्राहकत्वं च धर्माणाम् ।

'तपोविशेषैविविधैवंतैश्च श्रुतिचोदितैः। वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यस्सरहस्यो द्विजन्मना।।

इति स्मृत्या विनियोगादवगन्तव्यम् ।

ननु योऽर्थंवादानर्थंक्यमभ्युपैति, तस्य साम्प्रदायिकतुल्यत्वमप्यसिद्धमिति शङ्कां साम्प्रदायिकान् धर्मान् विवृण्यन् परिहरति—अध्यायेत्यादिना । अध्यायान-ध्ययनपरिच्छेदपरिसमाप्त्यादावृत्थानादिः गुरुमुखात् प्रतिपत्तिः ग्रहणं तिन्नयम इति यावत् । शिष्योपाध्यायतो अधीहि भो इत्याद्यपसदनिक्रयायां कर्तृकर्मभावः,

१. स्वरूपत्वादिति० मु० मा० पु० पा०।

च शब्देन भैक्षाचरणगुरुश्रृषाधरशय्यादयो गृह्यन्ते, ते सर्वे सर्वेहिमन् वायुर्वे क्षेपिष्ठेत्येवं जातीयके वायव्यं श्वेतमित्यादिविधिवाक्यैः तुल्यमाद्वियन्ते आदर-णेनानुष्ठातृभिरनुष्ठीयन्त इत्यर्थः, भवत्वध्ययनानुग्राहकधर्माणामर्थवादेष्वप्यादरः तथापि कथमानर्थक्यपरिहारः तत्राह—अविष्नार्थमिति—

'अमावास्या गुरुं हन्ति शिष्यं हन्ति चतुर्दशो । ब्रह्माष्टमीपीर्णमास्यौ तस्मात्ताः परिवर्जयेत् ॥

इत्यादिस्मृतेः ताबद्विघ्नहेतुध्यायनिरासेनाक्षरग्रहणं साधयतः सम्प्रदायस्या-नध्यायादिनियमजातमनुग्राहकमवगम्यते, न च निष्प्रयोजनस्य विघ्नेन किंचित् कार्यं तत्र क्लेशपरिहाराय विघ्नस्यैव युक्ततरत्वात्, तेनैषां धर्माणां सम्प्रदाया-विघ्नार्थमादरेणानुष्ठीयमानत्वात् सप्रयोजनार्थंवादाध्ययनस्यावसीयत इति भावः।

नन्वादरस्य स्मृतिमूलत्वाभिधानात्, तस्याश्च मूलरहितत्वात् कथं प्रयोजन-वत्त्वाध्यवसायः, स्मरणाज्वेति स्मृत्यिधकरणे वक्ष्यमाणन्यायेन वेदमूलत्वा-दृढमिति वेदमूल एवायमादर इत्यर्थः। वेदमूलश्चादरः प्रयोजनवत्त्वाद्देदाव-गताहते न सम्भवतीति सामान्येन प्रयोजनावगमान्नानर्थंक्यमर्थंवादानामित्याह्— अत इति। यस्मान्न प्रमादपाठः, तस्मात्प्रयोजनिवशेषाकाङक्षायां स्तुत्यर्थेनार्थं-वत्त्वं भविष्यतीति हेत्वर्थेन इति शब्देनेति दिशतम्।

अथवा साम्प्रदायिकधर्मादरान्यथानुपपत्त्या प्रयोजनवत्त्वमुक्त्वा, इदानीं यदेवेदं वेदस्य स्मरणं धारणात्मकपालनापरपर्यायं साम्प्रदायिकस्, तेनाप्यध्येतृ-पुरुषवित्रयोजनवत्त्वाभिप्रायानुमानपूर्वंकं प्रयोजनत्वप्रतिपादकवाक्यानुमानात् नानर्थंक्यम् इत्यन्यथा सूत्रं व्याचष्टे-स्मरणं चेत्यादिना । इतिशब्देन पूर्वंवद्विशेष-पर्यंवसानं दिशतम् ॥ ८ ॥

त० वा०--चशब्दव्याख्यानार्थं परिचोदनोपन्यस्ता । आनर्थंक्यमेवास्त्वित । तन्नेव । कुतः ? पूर्वोक्तेन न्यायेनार्थंस्यावगम्यमानत्वात् ।

अथ वा तन्नेत्यविच्छद्यैवमर्थावगमादित्युक्तप्रकारपरामर्शः । कि च तुल्यं चेति योजना । संप्रदायानुप्रहार्थं धर्मजातम् । तत्संबन्धस्मरणात् । स्वर्गाद्यसंयोग्याच्च । न चास्य प्रयोजनवत्संनिहिताध्ययनपरित्यागेनार्थंत्वे प्रमाणमस्ति । संप्रदायाङ्गत्वेऽपि चाविष्टनस्याऽऽकाङ्क्षितत्वात् । तादथ्यंस्मरणाच्चाविष्टनार्थंत्वम् । न ह्यन्यत्कल्प्यमानं स्वाध्यायेतिकर्तंव्यतानुगुणं भवति । यदि तावत्स्वगंः कल्प्येत, ततः पुरुषार्थंत्वमेवाऽऽपद्यते । अथ पुनः क्रतुफलसिद्धिरेवं पिठते वेदे भवतीति । एवमपि दूरस्थोपकारितैव । तस्मात्संप्रदायस्याक्षरप्रहणं साध्यतो नियमजातमनुग्राहकम् ।

न च निष्प्रयोजनस्याविष्नेन कार्यं वरं तादृशस्य विष्नमेवोत्पन्नं येन क्लेशोऽपि तावन्न स्यात् । यतस्ते सप्रयोजनैर्विधिवाक्यैस्तुल्यमेवाऽऽद्रियन्ते । तेनावश्यं तद्वदेव प्रयोजनवन्त्यपीति । नियमस्मृतेश्च वेदमूलत्वाद्वेदकृत एवाय-मादरः । स च प्रयोजनवन्त्वादृते नोपपद्यत इति, प्रयोजनवन्त्वमि सामान्येना-नुमायाऽर्थोद्वा कल्पनैकदेशत्वाद् १.४.२४ सूत्र इति । सामर्थ्यंतोऽर्थवादानां स्तुतिर्नाम प्रयोजनविशेषो लभ्यते । स्मर्णं च दृष्ठमित्येतदेवाऽऽह ।

अथ वा यदेवेदं ग्रन्थस्मरणं परिपालनात्मकम्, तेनाध्येतृपुरुषप्रयोजनवत्त्वा-भिन्नायप्रतिपत्तिपूर्वकं प्रयोजनवत्त्वानुमानम् । सम्भाव्यते च कृतिश्चिद्वावैयादियं प्रतिपत्तिरिति, नाप्रमाणम् । अन्यथा हि निष्पयोजनान्येतानीति केचित्परित्य-ज्यार्थवादान्विधमात्रं प्रतिपद्येरन् । तत्र दृढस्मरणमेतेषु न स्यात् । अस्ति तु तत् । तस्मान्न प्रमादपाठः । तत्रश्चार्थवन्त इति ।

तुल्यं च सांप्रदायिकमित्यस्यापरा व्याख्या। सम्प्रदायः प्रयोजनं यस्य वाक्यस्य, येन प्रवित्ततः सम्प्रदायः, तस्मात्स्वाध्यायोऽध्येतव्य इत्येतत्स्वाध्याय-त्वाविशेषाद्विध्यर्थवादयोस्तुल्यं यः प्रागुक्तेन न्यायेन प्राक् पुरुषार्थसिद्धेरवस्थातुं न लभ्यत इति, शक्त्यनुसारेण स्थितमर्थवादानां स्तुत्यर्थत्विमिति ॥ ८॥

न्या० सु०-सामान्योपयोगप्रतिपादनं विनाऽशंवादानां द्वारविशेषोपयोगप्रतिपादनाशक्तेः सामान्योपयोगप्रतिपादनार्थमेतत्सूत्रं पूर्वं कार्यमिप प्रथमसूत्रव्युःपादिताष्ययनविधिदृष्टार्थंत्व- बलेन सामान्योपयोगस्य सिद्धस्य विशेषोपयोगमन्तरेणानिर्वाहात्, तत्सम्भवप्रदर्शनोत्तरकालं कृतम् । तत्र भाष्यकारीयपरिचोदनोपन्यासस्य प्रयोजनमाह—चशब्देति । तुल्यासाम्प्रदायिकत्वस्यादृष्टार्थंत्वेऽप्युपपत्तेः पूर्वंप्रतिज्ञातस्तुत्यर्थंत्वासाधकत्वाद्विष्येकवाक्यत्वलक्षणस्तु- त्यर्थंत्वसाधकत्वाद्विष्येकवाक्यत्वलक्षणस्तु- त्यर्थंत्वसाधकतेतु समुच्चयार्थं चशब्द्वायोगात्प्रमादपाठत्वशङ्कानिराकरणार्थार्थंवस्वावगम् लक्षणहेत्वन्तरसमुच्चयार्थंत्वेन चशब्दो भाष्यकृता व्याख्यात इत्यर्थः । परिचोदनार्थं व्याच्छे—सात्रवेवमिति ।

एवं त्वर्थावगमप्रकारानुक्तेः साकाङ्क्षत्वप्रसङ्गादपरितोषेणाऽन्यथा छेदं करोति—
स्वयं वेति । अनेन च विधिना त्वेकवाक्यत्वादित्येतदेव सूत्रं प्रमादपाठत्वशङ्कानिराकरणे
अपि योजितम् । विष्येकवाक्यत्वेन स्तुत्यर्थंतयाऽर्थंवस्त्रावगमादप्रमादपाठत्वनिराकरण एव
हेत्वन्तरसमुच्चयार्थं तुल्यं साम्प्रदायिकत्वं योजयति—किं चेति । साम्प्रदायिकशब्दव्याख्यानार्थंमनघ्यायादिधम्माणां वेदाध्ययनाख्यसम्प्रदायप्रयोजनत्वं भाष्यकृतोक्तमुपपादयति—
सम्प्रदायिति ।

तादथ्यंस्मरणादिति —

'तपोविशेषैंविविधैंत्रैंतैथ श्रुतिचोदितैः । वेदः कृत्स्नोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजन्मना ॥' इत्यादिना धर्मंजातस्य सम्प्रदायार्थंत्वस्मरणादित्यर्थः पुरुषार्थत्वं तु निष्प्रमाणकमित्याह—स्वर्गादिति । नन्वध्ययनस्वरूपे, तत्कार्यं च ग्रहणे धर्मंजातस्यानुपयोगात्तद्व्यंकज्योतिष्टोगादिकर्माङ्गत्वं मविष्यत्यत आह—न चास्येति । एतच्च द्वादशाधिकरणसिद्धमुक्तं तत्र ह्यध्यायानध्ययनाय द्वादशाध्यायाधिकरणार्थं संग्रहादिधर्मंजातस्याध्ययनप्रकरणपठितस्यापि तस्य स्वरूपे कार्यं चानुपयोगादध्ययनेनैव फलवत्कर्माववोधं
मावयेदित्यध्ययननियमस्यानारभ्य विहितस्याप्यध्ययनजितज्ञानोपस्यापितज्ञेयकर्माङ्गतया
सामर्थ्योप्यृहितेन सिन्धिनावधारणात्, तद्द्वारा कर्माङ्गत्वागतेरमावास्यादौ कर्माङ्गभूतयाज्यानुवाक्यादिमन्त्रोच्चारणं न कार्यंमिति । मन्त्राणां कर्मसंयोगे स्वधर्मणेण प्रयोगः
स्यात्, धर्मस्य तिन्निमत्तत्वादितिसूत्रेण पूर्वंपक्षयित्वा प्रकरणेनाध्ययनाङ्गतयाऽवधारितस्यान्यार्थत्वे प्रमाणाभावादिवध्नपरिसमासचर्थत्वेन तदुपयोगसम्भवात्कर्माङ्गत्वाभावेन
कर्मकालेऽध्यायानध्ययनादिधर्मानादरेणामावास्यादाविप कर्माङ्गमन्त्रोच्चारणं कार्यमिति विद्यां प्रतिविधानाद्वा, सर्वकालं प्रयोगः स्यात् कर्माङ्गत्यागस्योति सूत्रेण
सिद्धान्तयिष्यते । केनोपकारेणाध्ययनाङ्गत्वं कर्मजातस्येत्यपेक्षायामविष्नार्थत्वं माष्यकृतोक्तमुपपादयति—सम्प्रदायाङ्गत्वेऽपि चिति । विष्ने सत्यव्ययनेनाक्षरप्रहणस्य कर्त्तुमश्वयत्वात् तिस्वयर्थमविष्नमेवापेक्षितम्—ताद्य्यंस्मरणाच्चेति ।

'अमावास्या गुरुं हन्ति शिष्यं हन्ति चतुर्दशी। ब्रह्माध्मीपीणंमास्यौ तस्मात्ताः परिवर्ज्जयेत्॥'

इत्यादिना धर्म्मजातस्याविघ्नार्थंत्वस्मरणादित्यर्थः । प्रकरणावगताघ्ययनाङ्गत्वा-न्यथानुपपत्त्याप्यविघ्नोऽर्थेतोऽवसीयत इत्याह—न हीति ।

एतदेव प्रपश्चयित—यदि तावदिति । नन्वध्ययनअनितज्ञानसाध्यकम्मानुष्ठानजन्यापूर्वार्थंत्वेऽपि धम्मंजातस्य व्रीहिसाध्ययागपूर्वंदेवेऽपि प्रोक्षणस्य व्रीह्यथंत्वाविघातवद्य्ययनाङ्गत्वाविघातः स्यादत आह—अय पुनरिति । व्रीहीणां यागपूर्वार्थंत्वातदुत्पत्त्युपयोगिप्रोक्षणादिधम्मंग्राहकत्वं युक्तम् । अध्ययनस्य कृत्वनङ्गत्वान्न तत्साम्यमिति मावः । कः
पुनरध्ययनस्याविध्नेनोपकारो जन्यत इत्यपेक्षायामक्षरग्रहणाख्यकार्ययोग्यतालक्षणमुपकारं
दर्श्वयतुगाह—तस्माविति । तुल्यसाम्प्रवायिकत्वस्य प्रकृतानर्थंक्यनिराकरणोपयोगितां
दर्श्वयति—न चेति । न चाध्ययनादिधमंनियमस्मृतेनिर्मूलत्वेनाप्रामाण्यं शङ्क्ष्यम्, स्मृत्यधिकरणे स्मृतीनां वेदम् लत्वस्य वक्ष्यमाणत्वादित्याह—नियमस्मृतेश्चेति । तुल्यसाम्प्रदायिकत्वसाधितसामान्योपयोगोपसंहारपूर्वंकं तस्य पूर्वंसूत्रोक्तस्तुत्यर्थंत्वलक्षणविशेषोपयोगसिद्धचुपयोगितामाह—स चेति । अत्रवार्थं स्मरणं च दृढमित्यादिमाष्यं योजयित—
स्मरणं चेति । इतिकरणः प्रभृत्यर्थः, तत्र स्मरणं च दृढमिति वेदशब्दत्वामिधाने
योजितम् । अतो न प्रमादपाठ इति सामान्योपयोगोपसंहारे इतिकरणः, तस्य विशेषोप्योगित्वे यस्मान्न प्रमादपाठः । अतः कारणात्प्रयोजनिवशेषापेक्षयां सामर्थ्यात्स्तुत्यर्थंतार्थः
बादानां सिध्यतीतिकरणो हेत्वर्थं व्याख्येय इत्यर्थः ।

साम्प्रदायिकशब्दो वा धारणाष्ट्रयनपरतयानेन भाष्येण व्याख्यायत इत्याह—अत विति । यत्त्विस्मन्व्याख्याने पुश्वाधीनप्रामाण्यप्रसङ्गादित्यादिना दूवणं पूर्वसूत्रव्याख्योप-क्रमेऽभिहितम्, तत्परिहरति—सम्भाव्यते चेति । पूर्वोक्तमध्ययनविधिप्रमाणकं सर्वस्य यदस्य प्रयोजनवदर्थपर्यंवसायित्वमेतत्सूत्राष्टढं कर्त्तुमध्ययनविधिपरतया सामप्रदायिकशब्दं स्वयं व्याचछे—जुल्यं चेति । ३.नयोरपि व्याख्ययोरेतत्सूत्रोक्तस्य सामान्योपयोगस्य पूर्वसूत्रोक्तः विशेषोपयोगसिद्धचर्यंत्वप्रतिपादनार्थंमतो नेत्यादिभाष्यभिति दर्शयतुं ग्रन्थशेषः ॥ ८ ॥

मा० प्र०-यह सन्देह स्वामाविक है कि विधिवाक्य न रहने पर अर्थवाद वाक्य सप्रयोजन नहीं हो सकते हैं, और प्राशस्त्यज्ञापक अर्थवाद वाक्यों की सहायता के विना मी विधिवाक्य प्रवृत्ति-जनक हो सकता है, क्योंकि, बाद में किसी कारण से पुष्प की प्रवृत्ति कुण्ठित होने पर भी विधिवाक्य के सुनने पर प्रथम प्रवृत्ति उत्पन्न होती है। ऐसी स्थिति में अर्थवादों को प्रमाद से पठित मानने पर भी कार्य चल सकता है, क्योंकि पूर्वोक्त रीति से अर्थवाद वाक्यों के प्रति अनेक आपत्तियाँ उत्थापित हो सकती हैं। इसी आशक्ता के जत्तर में कहा गया है—''तुल्यं तु साम्प्रदायिकम्''। साम्प्रदायिक अर्थात् अन्वयाय आदि नियमों का पालन करते हुए गुरु शिष्य क्रम में वेद का अध्ययन आ रहा है, अर्थवाद मी इसी रूप में अध्ययन का विषय है और अर्थवाद वाक्यों का वेदत्व मी सभी ने हढ़तापूर्वक स्वीकार किया है। अतः, अर्थवाद वाक्य को प्रामादिक पाठ नहीं कहा जा सकता है। अनवधानतावश वेदाध्ययन के मध्य में अर्थवाद वाक्यों ने स्थान प्राप्त कर लिया है—यह नहीं कहा जा सकता है। इसलिए अर्थवाद प्रमादवश पठित होने से अप्रमाण है—यह नहीं कहा जा सकता है।

तुल्य = समान या एक रूप। च शब्द का अर्थ हेतु है। साम्प्रदायिक = गुरु शिष्य परम्परा से प्राप्त अध्ययन। अर्थात् अर्थवाद वाक्य मी गुरु शिष्य परम्परा क्रम में विद्यात्मक वेद के अब्ययन के समान है। अथवा अर्थवाद मी विधि के समान ही वेद के ही अन्तर्गत होने से उनका अप्रामाण्य नहीं कहा जा सकता है।। ८।।

# अप्राप्ता चानुपपत्तिः प्रयोगे हि विरोधः स्याच्छब्दार्थ-स्त्वप्रयोगभूतस्तस्मादुपपद्येत ।।१.२.९।।

शा० भा०—अपि च यैषाऽनुपपत्तिकक्ता शास्त्रदृष्टविरोधादित्येवमाद्या सा, सोऽरोदोदित्येवमादिषु न प्राप्नोति । कुतः ? प्रयोगे हि स्तेयादोनामुच्यमाने विरोधः स्यात् । शब्दार्थंस्त्वप्रयोगभूतः । तस्मादुपपद्यते—स्तेनं मनोऽनृत्वादिनी वागिति ॥ ९ ॥

भा० वि०-एवं सूत्रद्वयेन स्वसिद्धान्तकथनेनानर्धवयसुत्रोक्तदोषं निरस्योत्तर-सूत्रोक्तदोषान्तरपरिहारार्थंमप्राप्ता चेत्यादिसूत्रम् । तत्र न केवलं स्तुत्यर्थत्वेनानर्थवय- परिहार एव त्वदुक्तदोषान्तराप्राप्तिश्चिति च शब्दं व्याकुर्वंन् प्रतिज्ञां व्याचण्टे— अपि चेति । यद्यपि पूर्वं स्तेयादिवाक्यमुदाहृत्य शास्त्रदृष्टिविरोघो दिश्तितः, तथापि सोऽरोदीदित्यादिष्विप सो विशेषादनुसन्धेयः इति वक्तुमाह—सोऽरो-दीदिति । प्रश्नपूर्वकं प्रयोगे हीत्यादीत्यादिहेतुं व्याचष्टे—कृत इत्यादिना प्रयोगः अनुष्ठानः, कर्त्तव्यतेति यावत् । तिस्मन् हि प्रयोगे स्तेयादोनां रोदनवपोत्खनन-दिङ् मोहस्तेयानृतवदनादीनाम् उच्यमानेकल्प्यमाने शास्त्रदृष्टिविरोधः स्यात् न चासौ कल्प्यत इत्यर्थः ।

ननु श्रुतस्यार्थस्य प्रयोजनवत्त्वाय विधिः कल्पनीय इत्याशङ्क्र्यापाकरणार्थं शब्दार्थस्त्वप्रयोगभूत इतीदं व्याचध्टे शब्दार्थं इति । सूत्रे तुशब्दशङ्काव्यावर्तकः, वाच्यार्थविषयोऽर्थशब्दः तेषु सोऽरोदीदित्यादिषु प्रयुज्यतेऽनेनेति व्युत्पत्त्या प्रयोजन-प्रयोगः, विवक्षितश्चार्थंः प्रयोजनं भवतीति लक्षणया प्रयोगशब्देन विवक्षितत्वम् कम् प्रयोगमप्रासोऽप्रयोगभ्तः अविवक्षित इत्यर्थः ।

एतदुक्तं भवति विवक्षितार्थंस्य हि प्रयोगवत्त्वसिद्धयेऽध्याहारादिनानुष्ठान-कल्पना अयं तु न विवक्षितः, तेन कल्पकाभावान्नाध्याहारादिभिविधिकल्पनेतिं, यस्मान्न विधिकल्पना, तस्मान्न शास्त्रदृष्टविरोधादीत्युपसंहारभागं व्याचष्टे— तस्मादिति ।

स्तेयादिवाक्यं रोदनादिवाक्यस्याप्युपलक्षणं गुणवादिस्त्वत्यनेन त्रयोऽर्थाः सूचिताः । तत्र प्रथमं तावच्छव्दार्थस्त्वप्रयोगभूत इत्यन्तेन विवक्षयार्थभावना-नुपयोग उक्ते कथं नामोपयोगः इत्यपेक्षायां गुणस्य वाद इति षष्टीसमासाश्रयणेन स्तुत्यर्थत्वं सिद्धान्तसूत्रोक्तं पूर्वसूत्रनेराकाङक्षयात्यनेन स्मारितम्, तत्रापि स्वार्था-सत्यत्वे कथं स्तुतिरित्यपेक्षायां गुणाद्वाद इति पञ्चमीसमासाश्रयणेन स्वार्थं-सत्यत्वानादरोऽप्यनेनाभिधीयते, तथा भवतु स्तुत्यर्थत्वम्, तथापि कथं वविवत् विधेयस्तुतिपरत्वम् अविधेयगतायाः स्तुतेः भिन्नविषयत्वादित्यपेक्षायां गौण्या-वृत्त्याप्यनेनोच्यते ॥ ९ ॥

त्र वा०—उक्तदोषपरिहारोऽतः परम् । शास्त्रदृष्टविरोधिका याऽत्रानुपपत्ति-विधिकल्पनायामुका तामस्मत्पक्षमप्राप्तां मन्यामहे ।

अथवेदं स्तुतिव्याख्यानं तामनुपपत्तिमप्राप्तमिति व्याख्येयं येषां ह्रस्वः पाठः । प्रयोगे ह्यनुष्ठाने रोदनवपोत्खननिदङ्मोहस्तेयानृतवादादीनां कल्प्यमाने विरोधः स्यात् । अस्माकं तु पुनर्यं एषां शब्दानां श्रोतोऽर्थः, स नैव विवक्षितः । न चाध्याहारादिभिविधः, किं तर्हि ? स्तुतिमात्रं विवित्ततः । न च तद्विरुध्यते । तस्मादुपपद्येत ।

अथ वा शब्दार्थस्ति विधायकशब्दानुग्रहार्थः सन्नयमर्थवादो न स्वार्थानुष्ठानेन सम्बद्ध्यते, प्रयोगमप्राप्तोऽप्रयोगभूतस्तस्मादुपपद्येत । त्रयोऽत्र पाठाः । अप्राप्तां चानुपपत्तिमित्यत्र मन्यामह इति वाक्यशेषः, अप्राप्तं चानुपपत्तिमित्यपरः, तत्रास्मद्धचाख्यानिमत्यध्याहारः । अप्राप्ता चानुपपत्तिरित्यपरः तत्रास्मत्पक्षे विज्ञेयेति ॥ ९ ॥

न्या । सू ० — सूत्रद्वयेनैव सिद्धान्तसिद्धे ६त्तरसूत्रानथँक्यमाशङ्क्रच पूर्वंपक्षनिराकरण-परतया सामान्यतो व्याचष्टे — उक्तेति । अप्राष्ठामनुपपत्तिमिति द्वितीयान्तं पदद्वयं साकाङ्क्षात्वादघ्याहारेण व्याचष्टे — शास्त्रेति ।

ह्रस्वपाठे अन्ययाच्याहारमाह—अय वेति । प्रयोगे हीति सूत्रावयवव्याख्यामाच्ये स्तेयादीनामित्यादिश्व ने पूर्वोपन्यस्तस्य रोदनादेरिष ग्रहणिमिति व्याचिष्टे—प्रयोगे हीति । सूत्रशेषं व्याचिष्टे—अस्माकं पुनिरित । श्रौताथांभिप्रायोऽर्थशव्दः प्रयुज्यतेऽनेनिति व्युत्पत्या प्रयोजनवचनः प्रयोगशब्दः अविवक्षितश्वार्थः प्रयोजनं न मवतीत्यप्रयोगशब्देना-विवक्षितत्वमुक्तम् । नन्वनुष्ठानिववक्षायां विरोधापत्तेस्तत्परिहारार्थं तस्यैवाविक्षा वाच्या । न श्रौतार्थाविवक्षात आह—न चेति । अतः शब्दार्थं चशब्दः, निपातानामनेकार्थंत्वात् । विवक्षितत्वे हि श्रौतस्यार्थंस्य प्रयोजनवत्त्वसिद्धयेऽघ्याहार।दिनानुष्ठानकल्पना स्यातः, यतसःवत्ते न विवक्षितः अतः कल्पकामावान्नाध्याहार।दिनिविधिकल्पनेत्यर्थंः । अनेन चानुष्ठानाविवक्षार्थं श्रौतार्थाविवक्षेत्युक्तम् । कि तिह विवक्षितमित्यपेक्षायामुक्तरसूत्रे यक्ष्य-माणं स्तुत्यर्थंत्वमाकाड्क्षानिवृत्तयेऽभिहितम् ।

ननु स्तुतेरणि श्रीतार्णंकल्प्यत्वादिविधितस्य चासत्यत्वेन कल्पकत्वायोगात्तिद्विश्वा-पत्तेरपरिहार्यो विरोघोऽत आह—न चेति । असत्येनापि स्तुत्येनापि स्तुत्युपपत्तेर्वध्य-माणत्वान्नास्मत्पक्षे श्रीतार्थंविवकापितिरिति भावः । स्तुत्यर्थंत्वमेव वाद्यव्यार्थास् वस्यनेनो-च्यत इत्यन्यथा व्याचष्टे—अथ वेति । तदानुष्ठानवचन एव प्रयोगदाव्दः प्राप्तद्यवद्यार्थं च भूतदाब्द इति, न स्वार्थानुष्ठानेनेत्यादिनोक्तम् । ननु भाष्यकारेणाप्राष्ठा चाऽऽनुपपत्तिरिति प्रथमान्तमेव पदद्वयं पठितम्, कथं मवताऽन्यदेव पाठद्वयं व्याख्यातमत आह-त्रयोऽनेति । पाठत्रयविवेकार्थं पूर्वोक्तवाक्यवेषस्मरणायोक्तरो ग्रन्थः ॥ ९ ॥

मा० प्र०-अर्थंवाद वाक्य प्रमादपठित अर्थात् वेद से बहिर्मूत नहीं है—इसका युक्तिपूर्वंक विवेचन कर पूर्वंपक्षियों के द्वारा उत्थापित विरोध का परिहार प्रदर्शित किया जा रहा है। पूर्वंपक्षी ने ''शस्त्रहष्टविरोधाच्च'' इस सूत्र से जिस दोष का आपादन किया है—वह ठीक नहीं है। कारण, अर्थंवाद का स्वार्थं में तात्पर्यं नहीं है। ''सोऽरोहीत्'' 'प्रजापितरात्मनो वपामुदिखदत्', ''दिशो न प्राजानव्'', ''स्तेनं मनः, अनृतवादिनी वाक्', इत्यादि अर्थंवाद वाक्य यदि स्वार्थंबोधित क्रिया को कर्तंव्य के रूप में सूचित

करते तब इन अर्थवादों से रोदन, अपनी वपा का छेदन, दिङ्मोह, स्तेय या मिथ्या-वादन आदि कर्तव्य के रूप में बोधित होते । तमी पूर्वपक्षी के द्वारा कथित दोष सङ्गत होता और शास्त्रहष्टविरोध का कथन सङ्गत होता । किन्तु रोदन आदि अर्थवाद के छज्दों का अर्थ मात्र होता है । इस प्रकार अर्थवाद के अर्थ अविवक्षित हैं, क्योंकि, अर्थवाद स्वार्थ में ताल्पर्यरहित है । इसलिए, जिस रूप में अर्थवाद वाक्यों की सप्रयोजनता का निदंश पूर्वक प्रामाण्य का स्थापन किया है—वह सर्वथा युक्तियुक्त ही है । अर्थवाद वाक्यों का ताल्पर्य-निरूपण किया जा रहा है ।

'अप्राप्ता'=प्राप्त नहीं, 'च' और, ''अनुपत्ति'' चास्त्रदृष्टिवरोधरूप युक्तिहीनता, ''प्रयोगे'' क्रिया का 'विधायक होने पर, ''शब्दार्थः'' शब्द का स्वार्थ, 'तु' किन्तु, ''अप्रयोगभूत'' क्रिया का विधायक नहीं है, ''तस्मात्'' इसलिए, ''उपपद्यते'' युक्तियुक्त होता है। अर्थवाद वाक्यों का जिस रूप में अर्थ का निर्देश किया गया है, उससे मेरे पक्ष में किसी प्रकार युक्ति का विरोध सिद्ध नहीं हो रहा है। क्योंकि, अर्थवाद यदि अपने अर्थभूत क्रिया का प्रतिपादक होता, तब विरोध होता, किन्तु, अर्थवाद स्वार्थ-बोधित क्रिया का प्रतिपादक नहीं है, अतः, जिस रूप में उनकी सप्रयोजनता से प्रामाण्य का निर्देश किया गया है, वह उपपन्न होता है।। ९।।

#### गुणवादस्तु ॥१.२.१०॥

शा० भा०—यदुक्तं विधेयस्य प्ररोचन।र्था स्तुतिरिति । तिवह कथमवकल्पेत यत्रान्यद्विधेयमन्यच्च स्तूयते । यथा वेतसशाखयाऽवकाभिश्चाग्नि विकर्षतीति वेतसावके विधीयते । आपश्च स्तूयन्ते—आयो वे शान्ता इति । तदुच्यते । गुणवादस्तु । गौण एष वादो भवति, यत्संविधिन स्तोतव्ये संबन्ध्यन्तरं स्तूयते । अभिजनो ह्येष वेतसावकयोः । ततस्ते जाते । अभिजनसंस्तवेन चाभिजातः स्तुतो भवति । यथाऽश्मकाभिजनो देवदन्तोऽश्मकेषु स्तूयमानेषु स्तुतमात्मानं मन्यते । एवमत्रापि द्रष्टव्यम् ।

अथ सोऽरोदोदिति कस्य विधेः शेषः । तस्माद् बहिषि रजतं न देयमित्यस्य ।
कुतः । साकाङ्क्षत्वात्पदानाम् । सोऽरोवीद्यदरोदीत्तद्वद्वस्य च्द्रत्वमित्यत्र स इति
प्रकृतापेक्षः । तत्प्रत्ययात् । तस्य यदश्वशीयंतिति तस्येति पूर्वप्रकृतापेक्ष एव ।
उपपत्तिश्चोपरितनस्य, यो बहिषि रजतं दद्यात्पुराऽस्य संवत्सराद् गृहे रोदनं
भवतीति । अस्य हेतुत्वेनायं प्रतिनिद्धियते—'तस्माद्बिहिषि रजतं न देयमिति' ।
एवं सर्वाणि साकाङ्क्षाणि कथं विधेठपकुवंन्तीति ? गुणवादेन । रोदनप्रभवं
रजतं विहिष वदतो रोदनमापद्यते । तत्प्रतिषधस्य गुणो यदरोदनमिति । कथं
पुनरुदत्यरोदीदिति भवति, कथं वाऽनश्रुप्रभवे रजतेऽश्रुप्रभवमिति वचनम्,

पुराऽस्य संत्सरावसति रोवने कथं रोवनं भवतीति ? सदुच्यते । गुणवावस्तु । गौणा एते शब्दाः । रुद्र इति रोवनिमित्तस्य शब्दस्य वर्शनाद्यवरोदीवित्युच्यते । वर्णसारूप्यान्निन्दन्ननश्रुप्रभवमप्यश्रुप्रभवमित्याह । निन्दन्नेव च धनत्यागे दुःख-वर्शनात्पुराऽस्य संवत्सराद् गृहे रोवनं भवतीत्याह ।

तथा यः प्रजाकामः पशुकामो वा स्यात्स एतं प्राजापत्यं तूपरमालभेत इत्याकाङ्क्षितत्वादस्य विधेः शेषोऽयं स आत्मनो वपामुद्दविखदिति । कथं गुणवादः । इत्यं नाम, नाऽऽसन्पश्चवो यदात्मनो वपामुद्दविखदिति । एतच्च कर्मणः सामर्थ्यं यदग्नौ प्रहृतवात्रायां वपायामजस्तूपर उद्यगत्, इत्थं बहुदः पश्चवो भवन्तीति । कथं पुनरनुत्विज्ञायां वपाया प्रजापतिरात्मनो वपामुद्दविखद्दित्याह । उच्यते । असद् वृत्तान्तान्वाख्यानं स्तुत्यथंन प्रशंसाया गम्यमानत्वात् । इहान्वाख्याने वर्तमाने द्वयं निष्पद्यते—यच्च वृत्तान्तशानम्, यच्च कस्मिश्चित्परोच्चना द्वेषो वा । तत्र वृत्तान्तान्वाख्यानं न प्रवर्तकं न निवर्तकं चेति प्रयोजनान्भावादनर्थकमित्यविवक्षितम् । प्ररोचनया तु प्रवर्तते द्वेषान्नवर्तत इति तयोविवक्षा । वृत्तान्तान्वाख्यानेऽपि विधीयमाने आदिमत्तादोषो वेदस्य प्रसच्येत । कथं पुनरिदं निरालम्बनमन्वाख्यायत इति । उच्यते । नित्यः कश्चिदर्थः प्रजापतिः स्याद् वायुराकाश आदित्यो वा स आत्मनो वपामुदिखदिति—वृष्टि, वायं, रिदम वा । तामग्नौ प्रागृह्णात्, वैद्युते आर्बोसे कौकिके वा । ततोऽज इत्यन्नम्, बीजम्, विकद् वा । तमालभ्य—तमुपयुज्य प्रजाः पशून्प्राप्नोतीति गौणाः शब्दाः ।

आदित्यः प्राधणीयश्चरुरादित्य उदयनीयश्चरुरित्यस्य विधेः शेषो, देवा वै देवयजनमध्यवसाय दिशो न प्राजानिम्नत्याकाङ्क्षितत्वात् । सर्वव्यामोहानामा-दित्यश्चरुर्नाश्चिता अपि दिङ्मोहस्येति स्तुतिः । कथमसित दिङ्मोहे दिङ्मोह-शब्द इति । उच्यते । अप्राकृतस्य बहोः कर्मसमूहस्योपस्थितत्वाद् गौणो मोह-शब्दोऽत्रधारणावकाशदानादिभिर्जापयतोति गौणता ॥ १०॥

भा० वि०-तत्र भाष्यकार:-एषामर्थानां पूर्वसूत्रसङ्घितं क्रमं चानादृत्यानन्तरोक्तेऽथें सूत्रं व्याख्यातुं वृत्तानुवादपूर्वकं शङ्कामाह-यदुक्तमिति। सिद्धान्तसूत्र इति
शेष: इहेत्युक्तं विषयं दर्शयिति—यत्रेति। ननु कुत्रैवं भिन्नविषयत्वं विधिस्तुत्योरत्त वाह—यथेति। सूत्रमुत्तरत्वेनावतारयित—तदुच्यत इति। गुणाद्वाद इति।
पञ्चमीसमासं दर्शयन्व्याचष्टे—गौण इति। एष वाद इत्येतद्विवृणोति—यदिति
सम्बन्धिन वेतसावकारूपे विकारे स्तोतव्ये सम्बन्ध्यन्तरमत्रूया प्रकृतिः स्तूयते
यदेष: स्तुतिवादी गौण औपचारिक इत्यर्थः, प्रकृतिविकारभावमुपपादयित—
सभिजन इति। अभिजायतेऽस्मादिति व्युत्पत्त्योत्पत्तिस्थानम् अभिजनः एष

अनासक्तोऽर्थः तत्र हेतुस्ततः इति जायते दृश्यते यत इति शेषः । ततः किम् ? अत आह—अभिजनेति । एतदेव दृष्टान्तेनोपपादयति—यथेति । काश्मीरशब्दो जनपदिवशेषवाची, एवमिति । वेत्तसशाखया वकाभिश्चारिन विकर्पति, आपो वै शान्ताः, शान्ताभिरेवास्य शुचं शमयति इति श्रूयते । तदा वेतसावकयोः विधेयत्वेन स्तुत्यङ्गत्वम् तदर्थैवापां स्तुतिरिति निश्चयाच्छान्ताभिरिति सहयोग-तृतीयाश्रयणेनाद्भिः सहचिरतो वेतसावकारूपो विकारः प्रकृतिगुणेन शान्तत्वा-दस्य यजमानस्य शुचं दुःखं शमयतीति वेतसावकयोरेवानेन स्तुतिरित्यथंः, एवमन्तिमेऽर्थे सूत्रं योजियत्वा आदिमध्यमयोरप्यथंयोः सोऽरोदीदित्युदाहरणे सूत्रं योजियतुं पृच्छति—अथेति । यद्यविविक्षतस्वार्थाः सोरोदीदित्येवमादयो नार्थभावनाङ्गम्, ततो अर्थवादा वक्तव्याः, न च विध्येकवाक्यत्वं विनार्थवादत्व-मिति वाच्यो विधिशेषाभाव इत्यर्थः। यज्ञकर्मणि राजतदाननिषेधशेषत्वेन निन्दार्थवादत्वं समर्थयन्नाह—तस्मादिति । शेषशेषिभावे प्रमाणं पुच्छति— कुत इति । उत्तरमाह—साकाङ्क्ष्यत्वादिति । अवान्तरपदवर्गाभिप्रायः पदशब्दः वहुवचनेन तेषां प्रत्येकं साकाङ्क्षत्वमुक्तम् अन्यथा हि पुरास्य संवत्सराद् गृहे रोदनं भवतीत्येतावतैव निषेधसिद्धेरितरानर्थक्यात् प्रत्येकं साकाङ्क्षत्वमुप-पादयति—सोऽरोदोवित्यादिना । देवासुरा संयता आसन्, ते देवा विजयमुप-यन्तो नौवामं वसुन्यदधत, इदमुनो भविष्यति, यदि नो जेष्यन्तीति, तदिनन्यं-कामयत, तेनापाकामत्, तद्देवा विजित्याववष्टतसमाना अन्वायं तदस्य सहसा दित्सन्तेत्यत्र प्रकृतो योऽग्निः, तदपेक्ष इत्यर्थः कृतः ? तत्प्रस्ययादिति । स इत्युक्ते तस्य प्रकृतस्य प्रत्ययात् प्रतीयमानत्वादित्यर्थः ।

यद्वा स इत्यस्य सर्वनामस्थपाठात् कथं प्रकृतापेक्षत्विमत्याशङ्ग्याह—
तत्त्रत्ययादिति । सर्वनामतच्छव्दादेशेन स इत्यनेन स्थानिनस्तच्छव्दस्य
प्रत्ययादित्यर्थः । तत्तश्च देवासुरादिवावयेन सहरोदनवाक्यस्यैकवाक्यत्वं सिद्धमिति भावः—तस्येति । तथोत्तरस्मिन् अपि वाक्ये तस्य प्रकृतस्य रदतो रद्धस्याग्नेः यदश्च पतितम् तद्रजतमभवदित्यत्र तस्येतिशव्दः प्रकृतापेक्षः, तत्रश्च
तस्यापि पूर्वणैकवाक्यतेति भावः, सर्वस्यास्य सन्दर्भस्य निन्दावाक्येनैकवाक्यत्वमाह—उपपत्तिश्चेति । उपरितनस्ययमुक्तेति शेषः । च शब्दो हेतौ यस्मादियमुपपत्तः, तस्मादुपपादकस्योपपाद्येनैकवाक्यता युक्तेत्यर्थः कोऽसावुपरितनो
ग्रन्थः यमाह—यो वहिषोति ।

ननु रजतस्याश्वकार्यंत्वेऽिप रोदनोत्पादकत्वे कारणाभावात् कथमियमुप-पत्तिरत आह—हेतुत्वेनेित । अयमिति रोदनप्रभवत्वरूपोऽर्थः । कारणानुरूप-त्वात् कार्याणाम्, रजतस्य च रोदनम्काश्वप्रभवत्वात् तद्दानाद्रोदनोत्पत्तिरिति हेतुत्वेन निर्देशादुपपत्तिरेवेयमित्यर्थः । सोपपत्तिकस्य निन्दावाक्यस्य निषेध-वाक्यैकवाक्यत्वम् दर्शयितुम् पुनिषेषवाक्यं पठित—तस्मादिति । तच्छब्दस्यो-पपत्तिकनिन्दापरामर्शकः सापेक्षत्वेनैकवाक्यत्वं निगमयित—एवमिति । तत्तरच विध्येकवाक्यत्वादर्थवादत्वोपपत्तिरिति भावः । साकाङक्षत्वमङ्गीकृत्योपकारा-भावेन विध्येकवाक्यत्वमाक्षिपति—कथिमिति । यद्यपि निन्दानिषेधयोरेवेह् साकाङक्षत्वेनोपकारकत्वेन चैकवाक्यत्वं व्युत्पाद्यते, तथापि सर्वोदाहरणाना-मेकवाक्यत्वसाधारणोऽयं ग्रन्थ इति सूचियतुमुपलक्षणार्थं विधिग्रहणम् ।

आदिमेऽथें सूत्रं योजयन्तृत्तरमाह—गृहेति । हि शब्दः प्रसिद्धौ प्रसिद्धं हि बहुक्षीरादिवाक्यस्य गुणवादेन विधिशेषत्वम्, तद्वदत्रापि रोदनोत्पादकगुणवादेन निन्दाया निषेधशेषत्वमित्यर्थः । निन्दामेवोपपादयति—रोदनेति । दोषसङ्कीर्तनात्मकत्वान्तिन्दायाः गुणशब्दानुपपित्तमाशङ्क्ष्रवाह—तदिति । निवृत्तिफले हि निषेधे निन्दार्थमुच्यमाना दोषा गुणा एव निवृत्त्यपयोगित्वादित्याशयः । निरालम्बननिन्दानुपपत्या निषेधशेषत्वमाक्षिपति—कथं पुनरिति । न खल्विन्ररोदीदित्यत्रेदमेव वाक्यं प्रमाणम्, अस्य निषेधशेषत्वाभ्युपगमात्, प्रमाणान्तराभावात् च रोदनमकुर्वति तस्मिन् कथम् रीदीति शब्दः रोदनकर्तृत्ववाची शब्द इत्यर्थः । तस्य यदश्च तद्रजतिमत्यस्यापि निरालम्बनत्वादाह—कथं देति । एवमुपपादकवाक्यस्य निरालम्बनत्व मृक्त्वोपपाद्यास्यापि तदाह—पुरेति ।

मध्यमेऽर्थे सूत्र योजयन्तुत्तरमाह--तदुच्यत इति । गुणाद्वादो गुणवाद इति व्याचष्टे--गौणा इति । एष अरोदोदित्यादिः तत्रारोदोदित्यस्य तावदालम्बन-माह—रुद्र इति । रोदनं निमित्तं यस्येति विग्रहः, रुद्रशब्दस्तावदग्नौ प्रसिद्धः—

"त्वमग्ने रुद्रो असुरो महोदिवः, रुद्रो वा एष, यदग्निः।"

इति मन्त्रब्राह्मणयोः प्रयोगदर्शनात्, तत्र च रोदिते रोदनार्थत्वाद्रप्रत्ययस्य च कर्त्रथंत्वात् रोदनकर्तृवाची रुद्रशब्दोऽगम्यते । तस्मात् सिंहगुण इव देवदत्तः सिंहशब्देन रुद्रशब्देनाग्निविषयोक्तियमाणोऽरोदीदित्युच्यत इत्यर्थः, अश्रुप्रभव-वचनस्यालम्बनमाह-वर्णेति । वर्णसारूप्याच्छुक्लत्वादिलक्षणादश्रुप्रभविमत्याह । प्रकृतिविकारयोरेव प्रायस्सारूप्यदर्शनात्, इह च सारूप्यादुत्प्रेक्षया प्रकृति-विकारभावमाहेत्यर्थः ।

किमधँ निन्दन्निन्दाहेतोः निन्दार्थमिति यावत्, पुरास्येत्यस्यापि सालम्बन-माह—निन्दन्निति । लोके हि धनत्यागनिमित्तमत्यन्तोदारस्यापि गृहजनः पीड्यते, तेन धनत्यागसामान्याद्रोदनोपन्यासो गौणः न मुख्यः । निन्दार्थत्वेन च मुख्यार्थाभावो न दोष इत्यर्थः । वपोत्खननवाक्येऽपि द्वेधा सूत्रं योजियतुं विध्येकवाक्यत्वं तावदाह-तथेति । रोदनवाक्यस्य निषेधशेषत्वदृष्टान्तार्थस्तथाशब्दः 'स आत्मन' इत्यादि तूपरमा-लभेतेत्यस्य विधेश्शेषः तेनाकाङ्क्षितत्वादिति योजना ।

ननु कथमस्य विध्यपेक्षितार्थविषयत्वम्, येन तदाकङ्क्षितत्वं स्यादिति चोदयति—कथिमिति । सूत्रेणोत्तरमाह्—इत्थं नामेति । विशिष्टफलत्वादिदं कमैं स्वावयवोत्कर्तनेनापि कृतम्, तत्कर्तव्यं घनसामादिनेति किमु वक्तव्यमित्यर्थः । तामग्नौ प्रागृह्णादिति वाक्योक्तं गुणान्तरमाह—एतच्चेति । एतत् एताहशं प्रहृतमात्रायां प्रक्षिप्तमात्रायां प्रभूतपश्वादिफलत्वमनेनोक्तमिति हृदयम् ।

इदानीमस्मिन्तुदाहरणेऽन्यथा सूत्रं व्याख्यातुं निरालम्बनस्तुत्यनुपर्पत्तं शङ्कते--कथिमिति । पूर्ववत्प्रमाणाभावादनुत्खिन्नायामित्यर्थः, उपलक्षणञ्चेतत् उत्तरवावयानामिष निरालम्बनत्वेन कः....वकत्वाभावस्य यथा सोऽरोदी-दित्यादीनां गोणोऽर्थं आलम्बनम्, नैव प्रजापितवपाखननादिवाक्यानां लभ्यते, तेनार्थान्यत्वात् स्तुतिलक्षणया प्ररोचनानुपपत्तिरित्यभिसन्वः।

किमिदमसतार्थेन स्तुत्यसंभवचोद्यम् ? कि वा निरालम्बनान्वाख्यानानुपपत्ति-चोद्यम् ? तत्राद्यं परिहरति—असदिति । स्तुत्यर्थेनोपयुज्यत इति शेषः । कुत इत्यत आह—प्रशंसेति । यद्यर्थवादावगतस्यार्थस्य प्ररोचनहेतुत्वं ततोऽर्थाभावेन प्राशस्त्यलक्षणाभावात् सा न स्यात् शब्द एव त्ववान्तरक्यापारीकृतार्थ-प्रत्ययः प्ररोचयत्ति, ततश्च विनाप्यर्थं तत्प्रत्ययेनेव प्राशस्त्यावगमात् प्ररोचना-सिद्धिरित्यभिसंहितम् ।

ननु प्राशस्त्यवदर्थवादस्यापि गम्यमानत्वात् कथमभावः तत्राह्-इह त्विति । अर्थवादमात्रोक्तिः प्ररोचनेति वृत्तान्तज्ञानजनितप्राशस्त्याप्राशस्त्यज्ञानाभ्यां प्ररोचनाहेषावित्यर्थः । ततः किम् ? अत आह्—तत्रेति । अविविक्षतं वृत्तान्त-रूपेऽर्थे इति शेषः, नैतद् वृत्तान्तपरिमित यावत्, प्रवृत्त्यादिप्रयोजनत्वात्, प्ररोचनादिपरत्वं तु न युक्तमित्याह—वृत्तान्तेति । अन्वाख्यापन इति अन्वाख्यानम् । वृत्तान्तरूपेऽन्वाख्याने विधीयमाने=तात्पर्येण प्रतिपाद्यमाने वेदस्यादिमत्तादोषः आदिमतोऽर्थस्य प्रतिपादनादित्यर्थः, अतश्चाविविक्षत्वेवार्थं तज्ज्ञानादेव प्राशस्त्यसिद्धेः प्ररोचनासिद्धिरिति समुदायार्थः ।

नन्वस्त्यर्थंज्ञानमात्रस्य स्तुत्युपयोगित्वम्, निरालम्बनं तु ज्ञानमन्वाख्यानं वा न संभवतीति द्वितीयं शङ्कते—कथिमिति । इदमन्वाख्यानमन्वाख्यायते क्रियत इत्यर्थः । निरालम्बनत्वमात्रमेवमिप कथि चत् परिहर्तुं शक्यमित्युत्तर-माह—नित्य इत्यादिना । "प्रजापितवी इदमेक आसीत्" इत्यादी प्रजापितशब्दः प्रजा पातीति व्युत्पत्त्या विकल्पेन वाय्वादिवचन इत्यर्थः, स आत्मन इत्यत्र

वपाशब्दस्यालम्बनमाह—स इत्यादिना। वायोः प्रजापतेर्वेष्टिर्वपामध्यवर्ती सारविषयत्वाद्वपाशब्दस्य वायुमध्यवितत्वात् तद्धेतुकत्वाच्च वृष्टेः तथाकाशस्य वायुर्वपा । अवकाशाभावे वायोरप्रवृत्तेस्तन्मध्यवितित्वाद्वायुरिहतस्यापवरका-काशस्यो दुःखोत्पादकत्वेन तत्सारत्वाच्च । तथादित्यस्य रिहमर्वपा रश्मेरा-दित्यावयवत्वेन तन्मध्यवितत्वाद्रश्मयायत्तत्वेन प्रकाशस्य सारत्वाच्चेत्यर्थः। तामग्नावित्यस्यालम्बनमाह—तामग्नावित्यादिना । तत्रापि यथाक्रमं वैद्युतेजनी वृष्टेवंपायाः प्रक्षेपकल्पना तस्याबिन्धनत्वप्रसिद्धेः, आर्बीसे शारीरे जाठरे अग्नी वायोनिक्षेपकल्पना आन्तरत्वसामान्यात्, लौकिके अग्नौ रश्मेर्वपाया निक्षेप-कल्पना, आदित्यो वा अस्तं यदग्निमनुप्रविशतीति श्रुतेः स्वरूपेण चादित्यस्य स्वर्गस्थस्य भूमिष्ठाग्नित्रवेशासंभवात्, र्राश्मद्वारा तत्प्रेवेशोपपत्तेश्चेत्यर्थः । ततोऽ-जस्तूपर इत्यस्यालम्बनमाह—तत इति । अजत्वमन्नादीनां सामान्याकारेण द्रष्टव्यम्, तत्र व्रीह्यादिरूपस्यानस्य विद्युद्वृष्टिसंयोगाज्जन्यऊष्मणोदकेन च विना तज्जन्यादर्शनादूष्मणश्च तेजो गुणत्वात् विद्युतश्च तेजस्त्वादुपचारा-·तज्जन्याभिघानम्, वायुजाठराग्निसंयोगाच्चरमघातुरूपस्य बीजस्य जन्यजाठ-राग्निपाचितस्यात्ररसस्य व्यानाख्येन वायुना विष्मूत्रादिभ्यो विविक्तीकृतस्य चरमधातुरूपेण परिणामात् बीजकारणत्वं जाठरादेः रोहमलीकिकाग्निसम्बन्धा-द्वीरुञ्जनम् उष्मजन्यत्वेन त्रीह्यादिवत् भौमाग्निजन्यत्वात्, निदाधकालजन्यत्वेन च बीरुधां रिहमजन्यत्वावगमादित्यर्थः ।

[ सू०

निगमयति—इत्येधिमिति । ज्ञब्दाः प्रजापित्राव्दप्रभृतयः, तं स्वाये देवताया आलभेत, ततो वं स प्रजाः पशूनसृजतेत्यस्यालम्बनमाह—तिमिति । आलभ्येत्यस्य व्याख्यानमुपयुज्येति प्राप्येत्यर्थः । असृजतेत्यस्यालम्बनमुक्तम् । प्राप्नुवन्तीति सर्वप्रजानां वीद्यादिपरिणामप्रभवत्वादन्तरय तद्धेतुत्वं बीजादेस्तु स्पष्टमेव प्रजादिकारणत्वं तेनालभेतेत्यादयोऽपि ज्ञब्दा गीणा एवेत्यर्थः ।

दिङ्मोहोदाहरणेऽपि सूत्रं योजियतुं विधिशेषत्वं तावदाह—आदित्य इति । कर्मसु कौशलेन दीव्यन्तीति देवा=ऋत्विजः, देवयजनं=यज्ञभूमिः । भवतु विधिशेषत्वम्, तथापि कथं स्तुतिरित्याशङ्कय गुणवादादित्याह—सर्वेति । प्रमाणान्तरानिवत्योऽपि हि दिङ्मोह आदित्यचरणा निवत्येते. किमुतान्ये व्यामोहा इति व्यामोहनिवर्तंकत्वेन स्तुतिरित्यर्थः, निरालम्बनस्य दिङ्मोहपदस्य कथं स्तावकत्विमत्याह—कथिनित । सूत्रेणोत्तरमाह—अप्राकृतस्येति । प्रकृतावनभ्यस्तस्यानेकस्य कर्मराश्चेद्धौ सिन्निहित्वात् कथमेनमिविदितं करिष्याम इत्याकुलोभावसम्यवेन लौकिका इव कर्तव्यतामूढाः ऋत्विजोऽप्याकुलत्वसामान्यात् गौण्यावृत्या दिङ्मूढा इत्युच्यन्त इत्यर्थः ।

नन्ववं 'दिशो न प्राजानन्' इति दिङ्मोहाभिधानस्य सालम्बनत्वेऽपि पथ्यां स्विस्तियजन् प्राचीमेव दिशं प्राजानन्, अग्निना दक्षिणा, सोमेन प्रतीचीम्, सिवत्रोदीचीम्, दित्योध्वंमिति दितिदिग्मेदज्ञापकत्वोक्तेः किमालम्बनमत आह— अवधारणेति । अवधारणार्थमवकाशदानमवधारणावकाशदानम्, आदिशब्देन तत्कलप्रणिधानविचारावुक्तो, प्रायणीयायां हि दर्शपूर्णमासविकृतो प्रायः प्राकृतान्यभ्यस्तान्येव कर्माण्येव क्रियन्ते, ततश्च तत्समय एव भविष्यत्स्य-नभ्यस्तेषु कर्मस्ववधारणार्थं प्रणिधानादिसम्भवात् प्रायणीयायां चादित्यः प्रायणीय इत्यादित्यचरुविधानादितिः ज्ञापयतीति गौण औपचारिक एष-वाद इत्यर्थः ॥ १० ॥

त० वा० —यत्र तावद्विधिस्तुत्योरेकविषयता तत्रोपपद्यतां नाम सम्बन्धः, विषयनानात्वे तु कथमिति ? गुणादित्याह । यत्क्रियायाः संबन्धिनि स्तोत्रव्ये, तत्संबन्ध्यन्तरं स्तूयते ।

अथ वा यहिकारे प्रकृतिसंविन्धिति विधानार्थं स्तोतव्ये, तत्संबन्ध्यन्तरं प्रकृतिः स्तूयते । तत्र तद्द्वारेणापि लोके वेदे च स्तुतिसिद्धेः प्रकारान्तरता । तस्माददोषः । एतस्यास्तु स्तुतेरर्थमुपरिष्टाद्वक्ष्यति शान्ताभिरिद्धः संबद्धो विकारः शान्तिहेतुर्भवन्यजमानस्य कष्टं शमयतीति ।

गुणवादसूत्रेण श्राह्मेनव तावद्रोदनाद्युदाहरणत्रयपिरहारः । शेषसूत्राण्यप्ये-तदुक्तोपपादनार्थंतया संभन्तस्यन्ते । तत्रोदाहृतानां गौणतानिमत्तं किचिदिहैव वक्ष्यते, परं तु तिसिद्धसूत्रे । सोऽरोदोदिति साकाङ्क्षत्वेनैकवाक्यता विधिस्तु-त्योः प्रत्यवयवं कथ्यते । स इति प्रकृतापेक्षः । कुतः ? तत्प्रत्ययात् । तिद्ध प्रकृतं प्रतीयते ।

अथ वा तच्छव्दस्य प्रकृतग्राहित्वं प्रसिद्धम् । स इत्युक्ते तच्छव्दप्रत्ययात्स एवार्थः । एवं तस्य यदश्रु, तद्रजतिमिति संबन्धः । सर्वा नेयमुपिरतनस्य निन्दा-ग्रन्थस्योपपितिरिति तदनन्तरं तदिभधानमुपपद्यते । कोऽसौ ग्रन्थः ? तं दर्शयाते । यो बिहिषि रजतं दद्यात्पुराऽस्य संवत्सराद् गृहे रोदनं भवेदिति । केन हेतुना तदेवं भवतीति ? तदुपपाद्यते, कारणानुरूपत्वात्कार्यस्य, रोदनप्रभवरजतदाना-द्रोदनोत्पत्तिस्तस्मान्न देयिमिति सकलमदानस्योपपित्तिरिति । निन्दया तच्छेषत्व-मर्थवत् । गुणवादस्तु शब्दालम्बनं रुद्रशब्दोत्थापितिवज्ञानवशेन रोदनसामान्यतेऽदृष्टकल्पना । अश्रुणश्च शौक्ल्याद्यदि नामैतत्किठनं भवेत्ततो रजतसदृशं भवेदित्युत्प्रेक्ष्य तत्प्रभवनिन्दा । धनत्यागेनात्यन्तोदारस्यापि गृहजनः पीडचत इति तत्सामान्याद्वा रोदनोपन्यासः । एवं येन केनिचदालम्बनेन निन्दाविज्ञानो-त्यित्तः प्रतिषेधोपकारिणीति, मुख्यार्थाभावंऽप्यदोषः ।

एवं वपोत्खननादिवावययोजना । स्वात्मवपोत्कर्तनेनापि हि विशिष्टप्रयोज-नार्थं कर्माणि क्रियन्ते, किमुत वाह्यधनत्यागेनेति स्तुतिः । यथा नेत्रमप्युद्धृत्यायं ददातीति लोकेऽपि त्यागिनं स्तुवन्तीति । वृत्तान्तपर्यवसायी च वेदस्तत्र प्रामाण्यमप्रतिपद्यमानः स्तुतौ सत्यत्वान्नान्यत्रान्वेषणमर्हतीति निष्प्रयोजनो-पाख्यानसत्यत्या नार्थेन । शब्दभावनाङ्गं वाऽर्थवादाः । सा च प्रवृत्तिनिज्ञान-मात्रेणवोपयुज्यते, नार्थेन । अर्थात्मिकायां तु सर्वत्राविसंवादः सिद्ध एव ।

यथेह महाभूतानि प्रजाः पान्तीति प्रजापितत्वेनोच्यन्ते । वाय्वादीनां यथा-संख्येन मध्यवितनः सारावृष्ट्यादयो वपाः, तामग्नाविति तेनैव क्रमेण वैद्युते वृष्टिम्, अवींसे शरीरान्तर्वितिनि वायुमन्तश्चरत्वसामान्याद्रिम लोकिके तदाप्यायनात्तस्य । ततोऽज इति बीजादीनां सामान्येनानादित्वादजत्व-प्रसिद्धेः तमालभ्य प्राप्य प्रजाः पशूनाप्नोति । सर्वप्रजानां ब्रीह्यादिपरिणाम-प्रभवत्वादित्यालम्बनम् ।

एतिस्मस्तु प्रक्रमे सत्यं सालम्बनता, किं तु स्तुतित्वंमेव हीयते। अतः स्तुतित्वात्यागेनैव स्वार्थंसत्यतां वर्णयामः। मन्त्रार्थंवादेतिहासप्रामाण्यात्सृष्टि-प्रलयाविष्येते, तत्र सृष्ट्यादौ प्रजापतिरेव योगी तस्मिन्काले पुण्यकर्मोद्भवास्युपः

गमेन पश्नामभावात्स्वमाहात्म्येनाऽऽत्मन एव पशुरूपमिभिनिर्माय वपोत्खननादि कृतवान्, ततोऽसमाप्त एव कर्मणि तूपरः पशुरुत्थित इतीहशिमदं कर्मं प्रत्या-सन्नफलम् । एवं च महता यत्नेन प्रजापितना चिरतिमिति सर्वं सत्यमेव । प्रति-सृष्टि चर्तुलिङ्गन्यायेन तुल्यनामप्रभावव्यापारवस्तुत्पत्तेर्नानित्यताप्रसङ्ग इति ।

कर्ममु कौशलेन दीव्यन्तीति देवा ऋत्विजः, ते देवयजनाध्यवसानानन्तरं दर्शपूर्णमासयोरनभ्यस्तं सौमिकं कर्मराशिमालोक्य कथमविदितं करिष्याम इत्याकुलीभावसामान्यादिङ्मोहाभिधानम् । तथा च लोके कर्तव्यतासु दिशो मे परिश्रमन्तीति वकारो भवन्ति । तत्र तदव्युदासेनऽदितियागः प्रशस्यते । कथं तु तद्व्युदसनम् । अवधारणावकाशदानात् । याविद्ध प्रायणीयायां प्राकृतानि समभ्यस्तानि कर्माणि क्रियन्ते, ताविदतरेषु भविष्यत्सु प्रणियानं भवित, अन्यथा सर्वस्मिन्नप्राकृते निरवकाशत्वादनवधारणं स्यात् । तेनाऽऽदित्येनैवैतज्ज्ञापितिमिति मोहापनयेन स्तुतिः ॥ १० ॥

न्याः मू०-यदा यञ्दार्थस्त्वप्रयोगभूत इत्यनेन श्रीतार्याविवक्षोक्ता, तदा गुणस्य वाद इति पश्चेसमासाश्रयणादन्येन स्तुत्यर्थत्वं सिद्धान्तसूत्रोक्तं पूर्वसूत्रनेराकाङ्क्ष्याय स्मायंते, स्वार्यासत्यत्वे वा कथं स्तुतिरित्यपेक्षायां गुणाद्वाद इति पश्चमीसमासाश्रयणेन स्वार्यसत्य-त्वानादरोऽभिन्नीयते । यदा नु स्तुत्यर्थत्वमेव चन्दार्थस्त्वित्यनेनोक्तम्, तदा विधिस्तु-यो-भिन्नविषयत्वे कथं विधायकानुग्रहार्थत्वमर्थवादस्येत्याचाङ्कानिराकरणार्थमेतत्सूत्रमिति भाष्यकारेण व्याख्यातम् । तत्र भिन्नविषयत्वे स्तुत्यर्थत्वःसम्भवपरिचोदनादेकविषयत्वे स्नुतित्वं पूर्वपक्षिणोऽभिमतमिति कस्यचिच्छङ्का स्यात्, ततश्च 'सोऽरोदीदित्यादिसम्भवचोद्यानुपपत्तिरित्यादङ्क्य अभ्यपेत्यवादमात्रेणेतरत्राङ्कीकृत्यं भिन्नविषयत्वे तावत्परिचोदन्वितं व्याचष्टे—यत्र तावदिति ।

गीण इति तद्धितं पश्चमीसमासप्रदर्शनपरतया व्याचष्टे—गुणादिति । उपचारश्चात्र
गुणशब्देनामिप्रेतः, यत्सम्बन्धिनीति सम्बन्धिशब्दः क्रियापेक्षः, प्रकृत्यपेक्षो वेति द्वेषा
व्याचष्टे—यत्क्रियाया इति । अभिजनसंस्तवेन चेत्यादिमाष्यार्थमाह—यत्नेति । अभिजायते
अस्मादितिव्युत्पस्योत्पत्तिस्थानमभिजनशब्देनोच्यते । अश्मकशब्दो जनपदिवशेषवाची ।
कीदृशी स्तुतिरित्यपेक्षामाह—एतस्यास्त्वित । 'वेतसशाखयाऽवकामिश्वागि विकर्षति,
आपो वै शान्ताः शान्तामिरेवास्य शुचं शमयतीति श्रूयते । तत्र वेतसावकयोविधेयत्वेन
स्तुत्यर्हत्वात्त्वर्थे वाऽपां स्तुतिप्रतीतेः शान्तामिरिति सहयोगे तृतीयाश्रयणेनाद्भिः
सहचरितः सम्बन्धो वेतसावकी कृपो विकारः प्रकृतिगुणयोगेन शान्तत्वादस्येति सर्वनामोपात्तस्य यजमानस्य कष्टापरपर्यायां शुचं शमयतीति वेतसावकयोरनेन प्रकारेण
स्तुतिरित्यर्थः।

रोदनाद्युदाहरणत्रये केवलमेव गुणवादसूत्रं स्तुत्यसम्मवपरिहरार्थंतया भाष्यकृता व्याख्यातम् । तस्य गुणवादप्रकारशेषानिरूपणेनासामध्यंमाशङ्क्र्याह—गुणवादेति । रोदनिनिमित्तस्य शब्दस्य दशैनादित्यादिनोक्तस्तित्यिद्धकरत्यादिः प्रकारिवशेपो यावत्त-त्तिद्धिसूत्रे वक्ष्यमाणतया नालोच्यते, तावच्छुद्धैनैवेति तावच्छव्दस्यार्थः । स्तेनाद्युदाहरणे-ष्विप तर्हि सूत्रान्तरानर्थंक्यं स्थादत आह—कोषेति ।

ननु तिसिद्धिसूत्रेण गुणवादप्रकारिवशेषनिरूपणे स्तेनाद्युदाहरणेष्विप शुद्धस्य गुणवाद-सूत्रस्य स्तुत्यसम्भवपिरहारसामर्थ्यादिनिरूपणे वा रोदनाद्युदाहरणेष्विप्यसामर्थ्यादिक कृतेयं व्यवस्थेति आह—तत्रेति । यद्यपि तिसद्धिश्वादीनां पष्णाभेव गौणवृत्तिप्रकारत्वात्सर्व-प्रकारिवशेषनिरूपणं तत्र करिष्यते, तथाष्यस्मिन्नुदाहरणेऽयं प्रकार इति स्तुत्युदाहरण-निष्ठतया सूत्रेणानिरूपणार्दिकचित्सारूप्याद्युदाहतानां स्तेनं मन इत्यादीनां सम्बन्धितयेहै-वोच्यते स्वप्राधान्येन तु तत्र सर्वं गौणतानिमित्तं वक्ष्यत इति, प्राधान्ययाचिना परशब्देनोक्तं गौणवृत्तिलक्षणकथनमात्रपरत्वात्तिसिद्धः सूत्रस्येति भावः ।

रोदनार्थवादे च गुणवादसूत्रयोजनार्थं विध्येकवाक्यत्वं विनार्थवादान्वयायोगात्पूर्वं विद्येकवाक्यत्वमेव साकाङ्क्षत्वे भाष्ये सोऽरोदीदित्यादिना प्रक्षत्पूर्वकं माष्यकृतोपपादितं तद्वधाचष्टे—सोऽरोदीदिति । यद्यपि निन्दानिपेधयोरत्रैकवाक्यत्वम्, तथापि सर्वोदाहरण-गतानामाकाङ्क्षाहेतुकविध्येकवाक्यत्वप्रतिपादकभाष्याणां साधारणोऽयं व्याख्याग्रन्थ इति सूचितुमुपलक्षणार्थं विधिस्तुत्योरित्युक्तम् । प्रत्यवयवमित्यनेन पदानामिति वहुवचनार्थो दिश्वतः । अन्यया हि पुरास्य संवत्सराद् गेहे रोदनं मवतीत्यनेनैव निन्दासिद्धेः शेपपदाना-मानर्थंक्यं स्यात् । अवान्तरपदवर्गाभिप्रायथात्र पदशब्दः । एतदर्थंवादोपक्रमस्य 'देवासुराः संयत्ता आसन्ते देवा विजयमुपयन्तोऽग्नौ वामं वसुसन्यद्यक्षतेदमुनो भविष्यति यदि नो जेष्यन्तीति, तदग्निन्यंकायत तेनापाक्रामत्ते देवा विजत्यायहरूतसमाना अन्वायत् तदस्य सहसादित्सन्तेत्यस्याप्येकवाक्यत्वसिद्धधर्यमरोदीदित्यादि' भाष्यं व्याचष्टे—स इतीति । स इत्युक्ते तत्य प्रकृतस्य प्रत्ययादित्यर्थः ।

यद्वा स इत्यस्य सर्वेनामस्वपाठात्कथं प्रकृतापेक्षत्विमित्याशङ्कय सर्वेनामतच्छव्दादेशेन स इत्यनेन स्थानिनस्तच्छव्दस्य प्रत्ययादित्यन्यथा व्याचि — अथ वेति । तद्रजतिमित्यस्य माष्यकारेणानुपन्यासात्स्वयं तत्सम्बन्धं दर्शयति — एविमिति । उपपत्तिश्वेति भाष्यं व्याचि — सर्वा चेति । उपरित्तनस्येत्युक्तेऽप्युपरितनग्रन्थोपन्यासस्य प्रयोजनमाह — कोऽसाविति । हेतुत्वेनेतिमाष्यं व्याख्यातुमाशङ्कते — केनेति । रजतदानस्य रोदनोत्पादकत्वे को हेतुरित्यर्थः । उत्तरत्वेन भाष्यं व्याचि — तदुपपाद्यत इति । भाष्येऽयमिति पूर्वोक्तरोदनप्रमवत्वरूपार्थपरामर्शः । पूर्वोपन्यस्तस्य निषेषत्य पुनरुपन्यासे प्रयोजनमाह — तस्मादिति ।

कथं विधेरपकुर्वन्तीति पृष्टा गुणवादेनेत्यादिनोक्तत्वेन गुणवादसूत्रं भाष्यकृता योजितं तद्वचाचष्टे — निन्वयेति । दोषसङ्कीर्त्तंनात्मकत्वाधिन्दाया गुणशब्दानुपपत्तिमाशङ्कश्च तत्त्रतिवेधस्येत्यादिमाध्यकृतोक्तं कथं पुनिरित्यादिना निरालम्बनस्तुत्यनुपपत्तिमाशङ्कथा-

लम्बनाभिधानपरतया पुनरेतदेव सूत्रं योजितम् । तद्वचाचष्टे—गुणवादश्चेति । अरोदीदित्य-स्यालम्बनप्रतिपादनार्थं चद्र इत्यादिभाष्यं व्याचष्टे—च्द्रशब्देति । रोदिते रोदनार्थंका-द्रकप्रत्ययस्य च कर्त्रंथंत्वाद्रोदनकर्तृंवाची चद्रशब्दो व्याकरणादवगम्यते । तस्य च त्वमग्ने चद्रो असुरो महो दिव इत्यादावग्नी प्रयोगदर्शनादुद्रो वा एष यदग्निरिति चार्थंवाददर्शना-द्रुद्रमग्नि द्विजाः प्राहुरिति—चारण्यकपर्वणि 'कुमारसम्भवोपाल्यानदर्शनात् । प्रस्तरे यजमानकार्यकर्तृंत्ववत्तत्कार्यकारित्वेन रोदनकर्तृंत्वकल्गनेत्यर्थः । तैतिरीयकशाल्यागतार्थं-वाददर्शनादग्नी चद्रशब्दोऽस्माभिट्यांख्यातः ।

अन्येपां तु कर्पादनीमं रुद्रयाव्दं व्याचक्षाणानामिप्रप्रायं न विद्यः। अश्रुप्रमवस्वामि-धानालम्बनप्रतिपादनार्थं वर्णसारूप्यादितिमाष्यं व्याचष्टे—अश्रुपश्चेति। यदि नामेत्यनेन द्रवत्वमात्रेण वैलक्षण्यमित्युक्तम्। अनेन चान्यत्र प्रकृतिविकारयोः साद्द्यदर्शनादिहापि साद्द्येन प्रकृतिविकारभावोत्प्रेक्षा द्याता। रोदनं भवतीत्यस्यालम्बनाभिधानार्थं निन्दन्ने-वेति भाष्यं व्याचष्टे—धनत्यागेनेति। नन्वेवमिप मुख्यस्यार्थंस्यासत्यत्वात्तलक्षिता निन्दाप्यसत्या स्यादत आह्—एविमिति। नाविनाभावेनोपाख्यानादेर्मुख्यस्यार्थंस्य स्तुति-निन्दालक्षकत्वम्, किन्तु विधिनिपेधापेक्षितस्तुतिनिन्दारूपार्थप्रतिपादनोपायमात्रत्वेनोपाख्या-नाद्यथंवादैः प्रतिपाद्यते। न चोपायमात्रत्वेन किष्पतस्यासत्त्वं तद्द्वारार्थंप्रतिपत्तर-सत्यत्वं प्रतिपादयति। विववादेरसत्यत्वेऽपि तद्द्वारस्य शब्दान्वाख्यानस्य सत्यत्वदर्शना-दिति भावः।

वपोत्खननाथँवादस्य विष्येकवाक्यत्वप्रतिपादनाथँ तथेत्यादिभाष्यं व्याच्छे—एविर्मात । कथं गुणवाद इत्यनेन कीहशी स्तुतिरिति पृष्ट्वेत्थं नामेत्यादिना स्तुतिस्वरूपं भाष्यकृता दिश्तं तद्वचाच्छे—आत्मेति । ईदृश्यिष स्तुतिर्मवतीति दशैयतुं दृष्टान्तमाह—यथेति । कथं पुनिरत्यनेनासद्वृत्तान्तान्वाख्यानानुपपित्माशङ्क्र्योच्यत इत्यादिना किमराताऽथेंन स्तुत्यसम्भवाभिप्रायेयमाशङ्का, निरालम्बनान्वाख्यानासम्भवाभिप्राया वेति विकल्प्य, आचे कल्पे तावदपारमाधिकस्याप्युपायत्वं विववादिवत्सम्भवतीत्युक्तम् । तदुपपादयति - वृत्तान्तेति । अनेन चोपाख्यानानामसत्यत्वेऽपि तत्रार्थवादानामतात्पर्यात्तात्पर्यगोचरीभृते च प्रावास्त्यप्राशास्त्यकृपेऽचें सत्यत्वाम्न तावदप्रामाण्यापित्तिरित्युक्तम् । कथं पुनरसत्यस्य पारमाधिकस्तुतिनिन्दोपायत्विमत्याशङ्क्र्याह—शब्दभावनाङ्गं वेति । अयमाश्यः धूमा-देर्जानापेक्षत्वेऽपि अर्थक्ष्पेण कारणत्वात्तस्य चार्थामावेऽपि तद्विषयत्वरूपेण सत्यत्वाद्रज्जु-सर्पेज्ञानस्येन मयकारणत्वं युक्तमेवोपायत्विमिति । अर्थसत्तानपेक्षत्वप्रदर्शनायैव सा चेत्या- युक्तम्—प्रवर्तेऽहिमिति । विज्ञानोत्पादे यः शब्दस्य व्यापारः, स एव शब्दमावनाशब्दे- नोच्यते । एवंविधविज्ञानोत्पादकत्वमेव शब्दस्य प्रवर्तंकत्वम्, न तु वाद्यादिवदौदासीन्य-प्रच्यावकत्वम् ।

तथोक्तम्—प्रवर्त्तेऽहमिति ज्ञानं येन शब्देन जन्यते । स चोदनोच्यते यद्वा प्रवर्त्तनफला मितः ॥ इति ।

स्०

तदेवात्र प्रवृत्तिविज्ञानशब्देनोक्तम् । तन्मात्रेण शब्दमावनोपयुज्यते प्रवर्त्ते उहिमिति विज्ञानं यावता प्रवत्यस्योत्पाद्यते, तावन्मात्रेण पर्यवस्यति नातिरिक्तममेक्षत इत्यर्थः। तच्चार्थंसत्तानपेक्षात्प्राशस्त्यज्ञानमात्रात्सिद्धचतीति दर्शयतुं नार्थंनेत्युक्तम् । प्रकृतोपयोगानुसारेणैवं व्यावक्षते । तत्प्रवृत्त्यञ्जभूतप्रायस्त्यविज्ञानमात्रेण सोपयञ्यते । प्रवत्यत्पादे समर्थो भवतीति ।

नन्वेवं सत्युपाख्यानवत्स्वर्गयागादिसाघ्यसाधनभावसङ्कीर्त्तनस्वापि मात्रत्वापत्ते रसत्यता स्यादत आह-अर्थात्मकायां त्विति । उपाख्यानानामपुरुवार्थी-पयिकर्त्वेन वेदस्य तत्राव्यापारात्प्रमाणान्तरानुपळब्घेधासत्यत्वं ज्ञातम् । साध्यसाधनमावे तु वेदस्य व्यापारामावे निष्फळत्वापत्तेरतृत्यत्वम् । वेदप्रतीतस्यापि तु प्रत्यक्षविरोधे असत्यता स्यात् न त्वसावस्तीत्यविसंवादग्रहणेनोक्तम् । शब्दमावनायामपीतिकर्त्तव्यताभृत-प्राशस्त्यज्ञानोपायमात्रे कस्मिश्रिद्धसंवादः, न तु पुरुषप्रवृत्तिविधिज्ञानप्राशस्त्यज्ञानरूपे साध्यसाधनेतिकर्त्तंव्यतांशे । अर्थमावनायां त्वितिकर्त्तंव्यतोपायेऽपि द्रव्यदेवतादी न विसंवाद इति सर्वत्रेत्यनेनोक्तम ।

एतदेव प्रश्नपूर्वकं विवृण्वन्नाह—अथेति । उत्तरमाह—सुतरामिति । स्वर्थसत्यत्वेन तात्पर्यशङ्कायां स्तुतिपरत्वानिश्वयादिति मावः । एतदेवोपपादयति-कामिति । इति विवादीतिकरणोऽर्यवादगतामिधानप्रकारनिर्देशार्थः । अनेन वर्पोत्खननादिना प्रकारेण गुणवन्तमर्थं व्रत्रीतीत्यर्थः । नन्वर्थसत्तानपेक्षप्रायस्त्यज्ञानमात्रात् प्रवृत्तावनाहोत्तेनापि प्रवृत्तिः स्यात् । अत आह—ततश्चेति । निनवशनिष्टप्राक्षिपरिहारहेतुत्वाद्राजादेरनतिक्रम-णीयत्वं स्यात् वेदस्य, तत्कथम् ? अत आह—वेदश्चेति । इष्टानिष्टसाधनवोधकत्वाद्वेदोऽप्य-नितक्रमणीय इति भावः । ततः किमिति चेदत आह-तेनेति । येन कारणेन वेदः प्रमाणम्, तेन कारणेन तदनुरूपं व्यवहर्त्तंव्यमित्यर्थः । प्राशस्त्याप्राशस्त्यज्ञानयोरसत्ये।पायकत्वेना-सत्यत्वादनादरमाशङ्क्रयोपायासत्यत्वेऽपि वेदकृतत्वेनानयोः सत्यत्वं दर्शयतुम्--प्रवृत्ती-स्याद्यक्तम् । ये इह विधेयनिषेधार्थविषये प्राशस्त्याप्राशस्त्यज्ञाने भवतः, ते वेदेनोत्पादिते यस्मातः तस्मात्तदनुरूपिनित यस्माच्छव्दाध्याहारेण योज्यम् । ज्ञानोःपत्तौ विप्रतिपित्त निराकर्त्तम् स्वसंवेद्यत्वमुक्तम् । वेदादरणीयत्वाय प्रवृत्तिनिवृत्त्यनुप्राह्कत्वाभिधानम् । अनुग्राहकत्वोपपादनाय पृंग्रहणम्, न चैतदलीकिकमित्याह —लोकेऽपीति । प्रवर्त्त्याभिप्रेत-सीभाग्याद्यपेक्षया वपामक्षणादिक्रियाफलस्य मेथादेः फलान्तरत्वाभिधानम् । तदित्यव्ययं पञ्चम्यर्थो नियोगं परामृशति, तस्मान्नियोगात्प्रवृत्तः क्रियाश्रयं तन्निमित्तं मेघादिफलं प्राप्नोतीत्यर्थः । ननु सौमाग्यादेरपारमार्थिकत्वं यो न जानाति, स एव प्रवर्तताम् । यस्तु प्ररोच्यमानः स्वामिप्रेतफलासत्यत्वं जानाति, स कथं तदुद्देशेन प्रवर्तत इति । तदाह-यद्यपि चेति । तदसत्यत्वेऽपि आसामित्रेतफलानुमानेन प्रवर्त्तंत इत्यर्थः । तत्प्रकृते योज-यति—एविमिति । ननु यदि प्ररोचनावगतफलानुसारेण न प्रवृत्तिः, किमुद्दिश्य तर्हि प्रवृत्तिः रिति तथाह—यिन्वित । परस्तादनुष्ठानोत्तरकालं यत्फलं भविष्यति, तत् विवेष्णगतिमिति । विष्याथयं तत्प्रमाणकिमित्यथंः । उपसंहरिति—तस्मादिति । प्रामाणान्तरेष्वपेक्षिताथं-लाभेनोपायासत्यत्वं व्यवहारं दर्शयतीत्याह—न हीति । श्राक्तिकः यामदृष्टं सत्यं पारमार्थिकं रजतं येन स तथोक्तः, विफलारम्भताभिसन्धानम् । अथालम्बनसद्भावात्तत्र व्यवहारसिद्धः, तदत्रापि समानिष्तयाह—श्रुक्तिकावित्वित । वथं पुनरनुखिन्नायामित्यस्यैव चोद्यस्येह निरालम्बनान्वाख्यानासम्भवाभिप्रायकत्वं कथं पुनिरालम्बनमन्वाख्याया इत्यन्नाद्यक्ति । तथं विद्यादिना माष्येण विविधालम्बनामिधानेन निराकृतम् । तद्वयाच्ये—यथेहेति । यथेत्यनेनासद्वृत्तान्तान्वाख्यानं स्तुत्यर्थेनेत्यादेः परिहारस्य सर्वसदन्वाख्यानिष्यत्वं सुचितम् । अत एव पूर्वफिकायां सर्वत्रेत्युक्तम् ।

#### व्याख्यात्रयस्य निरूपणम्

वृष्ट्यादीनां वपात्वं भव्यवस्तिसारत्वलक्षणगुणयोगेनोपपादयति—वा<mark>य्वादीनामिति ।</mark> वृष्टयत्वत्यवसानयोर्वाय्वायत्तत्वात्तन्मध्यवित्तत्वं सनेम्यम्वं मरुतो जुनन्तीत्यादौ च वृष्टि-हेतुत्वेन वायुस्तुतौ । तत्सारत्वं वृष्टेः । अवकाशामावे वायोरवृत्तेस्तन्मघ्यवित्तत्वं । वायु-रहितस्य चापवरकाद्याकाशस्योष्मदःखोत्पादकत्वात् । तत्सारत्वं रश्मेरादित्यावयवत्वात् । तन्मध्यवृत्तित्वं रश्म्यायत्तत्वाच्च प्रकाशकत्वस्य तत्सारत्वम् । तामग्नावित्यादिभाष्यं व्याचप्टे —तामग्नाविति । वैद्युतस्याबिन्धनत्वप्रसिद्धेस्तत्र वृष्टेनिक्षेपकल्पनाः। शरीरवाचित्वात्तदन्तर्वंत्र्यंग्निरार्वीसोऽभिधीयते त्तस्मिन्वायोनिक्षेपकल्पनाया-मालम्बनमन्तश्चरत्वसामान्यम्, आदित्यो वाऽस्तं यदग्निमनुप्रविशतीत्यादि दशंनात्। स्वरूपेण स्वर्गस्यस्यादित्यस्य भूमिश्वाग्निप्रवेशायोगाद्रश्मिप्रवेशकल्पना । बीजादिष्वज-शब्दप्रयोगे निमित्तमाह—ततोऽज इति । ब्रीह्मदेरन्नस्योष्मणा विनाप्ररोहादर्शनात्तस्य च तेजोगुणत्वादाग्नेय्यो ह्योषधय इति च लिङ्गादग्न्युदकसंयोगजत्वावगतेस्तत्सामान्यात् वृष्टिवैद्युतसंयोगस्य कारणत्वाभिधानम् । जारुराग्निपाचितस्यान्नरसस्य व्यानास्येन वाय-विशेषेणाबीजभतेम्यो विष्मुत्रादिम्यो विविक्तीकृतस्य चरमधातुरूपेण परिणामाद्वायोवीज-कारणत्वामिधानम् । वीरुधादेवींह्यादिवदेव भौमाग्निजन्यत्वानिदाधकाले च प्ररोहदर्शने-नादित्य रश्मिजन्यत्वावगमाद्रश्म्यग्निसंयोगजन्यत्वं लभेः प्राप्ती स्मरणात् । तदर्थंतयोपय-ज्येति पदं व्याचष्टे—तमालभ्येति । अन्नादिसेवनस्य प्रजापशुत्पत्तिकारणत्वाभिषाना-लम्बनमाह-सर्वंप्रजानामिति ।

#### तन्निरासः

एतच्च व्याख्यानत्रयं वैकल्पिकं युगपह्शितम् । तद् दूषयति-एतस्मिस्त्वितः । प्रक्रमो रीतिव्याख्यानप्रकार इति यावत् । एव ग्रब्देन स्तुतिसिद्ध चर्यं सालम्बनत्वानुरोधेन प्रधान-भूतस्तुतिबाधोऽङ्गगुणविरोधन्यायादयुक्तः इति सूचितम् ।

१. रुपरोति २ पु० पा०।

#### स्वमतेन व्याख्यानम्

स्वमतेन व्याख्यानुं प्रतिजानीते —अत इति । सृष्टचादिविषयमेतदुपाख्यानं व्याख्यानुं तदनङ्गीकारादनुपपित्तमाशङ्कचाह — मन्त्रेति । वस्तुवृत्त्या सृष्टिप्रलयामावेऽपि मन्त्रादि-व्याख्यालम्बनत्वेन।पायमात्रतया तदङ्गीकरणमिति भावः । व्याख्यानमाह - तत्रेति । आत्मनः पशुक्षपिनमाणशक्तिचोतनार्थं योगिग्रहणं पुण्यकम्भणामेव मन्त्रादीनां सृष्टचादावु-द्भवः पुराणादिष्वभ्युगम्यते । यदा पुण्यस्यैव कम्मणः फलदानायोद्भवः ।

'अरोगाः सर्वेसिद्धार्थाश्रतुर्वेर्षशतायुषः । चतुष्पात्सकलो धर्माः सत्यं चैव कृते युगे ॥'

इति स्मरणात् । ततोऽजस्तूपर उदगादित्यत्र तत इति पश्वम्यानन्तर्यप्रदर्शनार्थेति व्याचधे—तत इति । वपापुरोडाशाङ्गप्रचारात्मकत्वात्पशुयागस्य वपाप्रचारमात्रेणा-समातिः । आनन्तर्याभिधानस्य स्तुत्युपयोगमाह—ईदृशमिति । वपोत्खननाभिधानस्योप-योगमाह—एवं चेति । सालम्बनत्वाभिप्रायः सत्यशब्दः । प्रसङ्गाद्वृत्तान्तान्वाख्यानेऽपी-त्याचधस्तनभाष्यं दूषयति—प्रतिसृष्टि चेति ।

विङ्मोहोदाहरणे देवशव्दालम्बनमाह—कर्म्मास्यित । के त इत्यपेक्षायामृत्विजस्तइत्युक्तम् । दिङ्मोहशब्दालम्बनाभिधानार्थमप्राकृतस्येति भाष्यं व्याचष्टे—देवयजनेति ।
देवयजनं यज्ञभूमिः । दृष्ट्य लोके व्याकुलोभावं दिग्धमव्यपदेश इत्याह त्या चेति ।
अदितेर्ज्ञापकत्वामिधानस्यालम्बनप्रतिपादनार्थमवधारणेति भाष्यं व्याचष्टे—तत्रेति ।
कथमदितियागेनावधारणस्यावकाशो दोयते । अत आह—याबद्धीति । दर्शपूर्णमासाविष्टुः
सोमेन यजेतेतिदर्शपूर्णमासानन्तरं सोमयागस्तस्य चापूर्वत्वाद्रशपूर्णमासयोरनभ्यस्तस्याङ्गजातस्योपस्थापनाद्वचामोहमात्रं प्रायणीयेष्टचापनीयते । सा हि सोमस्याङ्गं दर्शपूर्णमासयोख विकार इति पूर्वाम्यस्तदर्शपूर्णमासिकेकर्तव्यतानुष्टानेन करिष्यमाणेषु कर्मस्ववधानं
मवतीति मावः । पथ्यां स्वस्तिमयजन्त्राचीमेव तया दिशं प्राजानद्यग्निना दक्षिणाम्, सोमेन
प्रतीचीं, सिवत्रोदीचीम्, अदित्योद्यांमिति मोहापनयेन स्तुतिः ॥ १० ॥

भा॰ प्र०-यदि पूर्वंपक्षी यह कहें कि जिस स्थल में अन्य की विघेयता एवं अन्य का प्राश्वस्त्य कहा जाता है, वहाँ व्यधिकरणता दोष प्राप्त होने से अर्थवाद वाक्य विधेय विषय की प्ररोचना नहीं कर सकता है। ऐसी स्थित में विधि के साथ एकवाक्यता न होने से अर्थवाद वाक्य का प्रामाण्य भी नहीं हो सकता है—इसी आशङ्का के उत्तर में सुत्रकार ने ''गुणवादस्तु'' यह सुत्र कहा है। इस सूत्र में प्रयुक्त ''तु'' शब्द के द्वारा पूर्वंपक्षी की आशङ्का का निवारण किया गया है। इन स्थलों में गुण के समान ही विवक्षा रहती है। जैसे ''वेतसशाखया अवकामिश्व अन्नि विकर्षति'' इस वाक्य में बेतस शाखा विधेय है। किन्तु, इसके प्रवर्ती ''आपो वे शान्ताः'' इस अर्थवाद वाक्य में जल को शान्त कहकर प्रशंसा की गई है। जैसे कोई व्यक्ति काश्वी देश में पूर्वंजों की

परम्परा क्रम से निवास कर रहा है, यह जानकर उसके सम्बन्ध में कुछ कहने के उद्देश्य से यदि काश्वी देश की प्रशंसा करता है, तब उस देश की प्रशंसा से उस व्यक्ति के द्वारा उसकी ही प्रशंसा अवगत होती है, वैसे ही इस स्थल में भी जल का शान्तत्व कथन जल में उत्पन्न वेतस शाला की ही प्रशंसा की गई है। वेतस एवं अवका शान्त स्वभाव जल से उत्पन्न होने से स्वयं शान्त स्वभाव है, इसीलिए वह यजमान के भी अनिष्ट की शान्ति करने में समर्थं है—यही प्रकृत में अर्थवाद का तात्पर्यं है।

इसी प्रकार "बहिषि रजतं न देयम्" (तै० सं० १।५।१।२) इस वाक्य में विह नामक यज्ञ में रजत के दान का निषेध किया गया है, इसी के बाद "सोऽरोदीत् यद-रोदीत् तद्रुदस्य रुद्रत्वम् । तस्य यदश्रु शीयंन्ते" इत्यादि अर्थवाद में कहा गया है कि उसने (रुद्र ने) रोदन किया, यही रुद्र का रुद्रत्व है, अर्थात् इसीलिए वह रुद्र है, रोदन काल में जो अश्रुपात हुआ; वही रजत है । इसका आशय यह है कि जो व्यक्ति विहः याग में रजत दक्षिणा के रूप में देता है उसके घर पर वर्ष के भीतर ही ऐसा अनिष्ट होता है, जिससे निश्चित रूप में उसको रोदन करना पड़ता है । इस प्रकार इसके द्वारा रजत के दान की निन्दा कर रजत को दक्षिणा के रूप में न देने की प्रशंसा की गई है।

"यः प्रजायाकामः यः पशुकामः स्यात् स एतं प्राजापत्यमजं तूप रमालभेत", (तै॰ सं॰ २।१।१।४,५) यह विधिवाक्य कहा गया है "प्रजाकामी एवं पशुकामी व्यक्ति प्रजाप्ति देवता के उद्देश्य से तूपर अर्थात् श्रुङ्गहीन छाग के द्वारा यज्ञ करे"। इसी के बाद श्रुति में कहा गया है—"प्रजापितरात्मनो वपामुदिखदित्"। इससे पूर्व में पशु नहीं था, अतः प्रजापित ने पशु के स्थानपर हृदय के मेदा को काटकर अगिन में आहुति की और इस कर्म का ऐसा सामर्थ्य है कि अगिन में पशु की वपा की जगह पर अपने वपा की आहुति देने के साथ ही साथ तूपर अज एवं अन्य पशु मी उत्पन्न हुए। यह घटना सत्य हो या असत्य इससे कुछ होना नहीं है। क्योंकि, अत्यन्त काल्पिनक वस्तु के द्वारा मी प्रशंसा या निन्दा करना आज भी लोक व्यवहार में प्रसिद्ध है। प्रकृत में इसके द्वारा यहो कहा गया है कि कर्म शीघ्र फल देता है, अथवा इसका यह ताक्ष्य है कि विशिष्ट प्रयोजन की सिद्धि के लिए जब अपनी वपा का छेदनकर भी कर्म का अनुष्ठान किया गया तब धन आदि बाह्य पदार्थों के व्यय से तो वह कर्तंच्य ही है। लोकव्यवहार में भी ऐसा कहा जाता है कि जीवन विसर्जन कर मी मानमर्यादा की रक्षा करूँगा तब रुपये पैसे की क्या बात है, प्रकृत में भी यही समझना चाहिए।

इसी प्रकार "अ:दित्यः प्रायणीयश्वरः" (नै० सं० ६।१।५।१) इत्यादि में आदित्य देवता के उद्देश्य से जो प्रायणीय आदि नामक यज्ञ के चरु का विधान किया गया है, उसी के साथ "देवा वै देवयजनकाले दिशो न प्रजानन्" यह श्रुति कही गई है। देवताओं को भी देवयज्ञ करते समय दिङमोह हुआ था, किन्तु, अदिति देवता के सामर्थ्यं से उन देवताओं का मोह दूर हो गया, अतः, सोमयाग अनेक कर्मकलापों का सङ्कुल है। इसिंकए यजमान की इसमें भ्रान्ति या भूल होना स्वाभाविक है। किन्तु, अदिति देवता सम्बन्धी प्रायणीय एवं उदयनीय याग के चरु करने पर अदिति देवता के प्रभाव से यजमान का भ्रम दूर होगा। इस प्रकार इन स्थलों में गुणवाद ही विवक्षित है। जिस स्थल में कोई गुण विशेषगत साहश्य का उल्लेख कर अर्थविशेष का आरोप किया जाता है, उसको वहाँ गुणवाद कहा जाता है। प्रथम अध्याय के चतुर्थ पाद के तिसिद्धिजातिसाक्ष्य-प्रशंसा भूमलिङ्कसमवाया इति गुणाश्रयाः (१।४।२३) इस सूत्र के विश्लेषण में गुणवाद का व्याख्यान किया जायेगा।। १०।।

### रूपात् प्रायात् ॥ १,२.११ ॥

शा० भा०—हिरण्यं हस्ते भवति, अथ गृह्णातीति साकाङ्क्षत्वादस्य विधेः शेषः—स्तेनं मनः, अनुतवादिनी वागिति । निन्दावचनं हिरण्यस्तुत्यर्थेन यथा— किमृषिणा, देवदत्त एव भोजियतच्यः । कथं पुनरस्तेनं मनो निन्दितुमिप स्तेन-शब्देनोच्यते, वाचं चाननृतवादिनीमप्यनृतवादिनीति ज्ञूयात् । गुणवादस्तु क्ष्पात् । यथा स्तेनाः प्रच्छन्नरूपा । एवं च मन इति गौणः शब्दः । प्रायाच्चान्त्तवादिनी वागिति ॥ ११ ॥

भा० वि०—यद्यप्यप्राप्ता चेत्यादिना सूत्रद्वयेनार्थभावनाङ्गत्वनिरासेनार्थन्वादानां गुणवादेन शब्दभावनाङ्गत्वमुक्तम्, तथाप्युदाहृतेष्वेव केषुचिद्वावयेषु गौणतानिमित्तगुणविशेषदर्शनायोत्तरसूत्रसन्दर्भः, तत्र तूर्वोक्तदृष्टियरोधोदाहरणे तावदाह—कपात्प्रायादिति । तत्र स्तयानृतार्थवादस्याकाङ्क्षत्वेन हिरण्यहस्त-धारणपूर्वकत्वविशेषत्वं तावदाह—हिरण्यमिति ।

ननु स्तेयाद्यर्थवादेन वाङ्मनसयोः निन्दा क्रियते, कथं विधिशेष्त्यं तत्राह—निन्देति । सर्वेक्रियाङ्गत्वेनात्यन्तान्तरङ्गभूतयोरिप अनयोः स्तेयादि धर्मत्त्वेन दूर एव हिरण्यादूनत्विमिति निन्दावचनं स्तुत्यर्थत्वेन न निषेधार्थतया सन्निहित्तविध्याकाङ्क्षितस्तुतिपरत्वेन तदेकवाक्यत्वे संभविति निषेधकल्पनानुपपत्तेः । यथा अनाहुतिर्वेजितिलाश्च गवीधुकाश्चेत्यस्य सन्निहित-पयोहोमस्तुत्यर्थत्वेन तदेकवाक्यत्वसंभवे न निषेधकल्पना तद्वदित्यर्थः, निन्दत्वेन प्रतीयमानमिप न तत्परं, किं तु स्तुत्या विधिषरं दृष्टिमित्युदाहरित—यथेति ।

ननु निन्दितमपि कथमस्तेनं मनः स्तेनशब्दो ब्र्यात्, ऋतवादिनीं च कथं वाचमनृतवादिनीति ब्र्यात्, निरालम्बत्वायत्तेरिति चोदयति—कथं पुनरिति ।

पूर्वंसूत्रेणोत्तरमाह—गुणेति । कोऽसौ गुण इत्याशङ्क्य यथाक्रममुदाहरणद्वयेऽपि रूपात्प्रायादिति च योजयित—यथेति वागिति । गौणइत्यनुषङ्गः स्तेनवर्मस्याप्रत्यक्षस्य मनिस भावात् गौणः स्तेनशब्दः, प्रायिकत्वेन च वाचोऽनृतवादिनीत्वोक्तिरित्यर्थः ॥ ११ ॥

त० वा०—इह सवं क्रियमाणं मनसा संकल्प्य वाचा चाभिधाय क्रियते तदत्यन्तान्तरङ्गभूतयोरप्यनयोर्दू रेण हिरण्यादूनत्वं स्तेयानृतवादयोगादिति । या निन्दा तन्मात्रपर्यवसायिनी, सा निषेधफला भवति । विधिपरा तु स्तुत्यर्था जायते । तदुपपादनस्य दृष्टार्थत्वात् । यथा वक्ष्यति 'न चेदन्यं प्रकल्पयेत्प्रकलृप्ता-वर्थवादः स्याद्' जै० १०।८।४ इति ॥ ११ ॥

न्या० सू०-अत्र भाष्यकारेण स्तेनानृतवादाद्यर्थवादस्य हिरण्यहस्तधारणपूर्वंकग्रहण-विधिशेषत्वमुक्त्वा निन्दाया विधिशेषत्वानुपपत्तिमाशङ्क्र्य निन्दावचनमित्याद्युक्तम् । तदुप-पादयति—इहेति । ननु निन्दया निषेध एव कल्प्यतां किमित्यसावन्यस्तुतिपर्यन्तं नीयतेऽत आह- या निन्देति । निषेधैकवाक्यत्वं विना निन्दात्वानवधारणान्न तद्वलेन निषेधकल्पनं युक्तम् । न चैवमानर्थंक्यापत्तिः निन्दामात्रपर्यवसानामावादिति मावः । कथमस्या विधि-शेषतेत्याश ङ्कषाह-- तदुपपादनस्येति । वक्ष्यते च दशमे विधिसन्निधौ श्रुताया निन्दाया निपेधाकल्पनेन विघेयस्तुत्यर्थत्वमिःयाह—यथेति । जित्छयवाग्वा वा जुहुयाद् गवीधुकया-वाग्वा वा जुहुयान्न ग्राम्यान्यशून् हिनस्ति, नारण्यानथो खल्वाहुरनाहुतिर्वेजितिलाश्च गवीघुकाश्च पयसाऽन्निहोत्रं जुहुयादिति विघेः अनाहुतिरिति च निन्दया निषेधानुमाना-द्विधिनिषेधाविति प्राप्ते सिद्धान्तियिष्यते । न चेदन्यं प्रकल्पयेत् प्रक्लूप्तावर्थंवादः स्यादानर्थं-क्यात्परसामध्यांच्चेति (१०-८) । विष्टा तु प्रतिविधः स्यात् इति पूर्वाधिकरणसूत्रानुषङ्गे-णेदं योज्यम् । न चेदन्यं विधि प्रकल्पयेद्यदात्र प्रत्यक्षो विधिः सिन्निहितो न स्यात्, ततः षोडशिग्रहणवाक्यवदेकेन शिद्धा परेण प्रतिपेधः स्यात् । इह तु पयसाऽग्निहोत्रं जुहुशादिति विद्यन्तरस्य प्रक्लृष्ठत्वात्तच्छेषभूतोऽयमर्थवादः स्यात्, अन्यथा निर्वर्धेकवाक्यत्वं विना निन्दात्वानवधारणेनानाहुतित्वकीर्त्तंनस्य निपेधकल्पकत्वासम्भवादानर्थंक्यापत्तेः । श्वितकल्पितस्यापि वा निवंधस्य पोडशिग्रहणनिवेधवद्विकल्पार्थंत्वात् तस्य चात्र पयः प्रभृतिद्रक्यान्तरिवधानादेव सिद्धेरानर्थंक्यापरिहारात् यवागूस्तुतिनिन्दयोः कथं पय:-स्तुत्यर्थत्विमत्याशङ्क्रच परसानथ्यचिवेत्युक्तम् । ग्राम्यारण्यपशुहिंसानापादकत्वेन प्रशस्ता-नामपि जित्तलगवीधुकानां पयःप्रयोगापेक्षया दुष्टत्वात्पयः प्रशस्ततरमिति परेण पयोविधि-नान्वये सामर्थ्यादित्यर्थः, एवं चैकवाक्यत्वे सम्भवःयनेकादृशनुचन्धिवाक्यभेदापादकविधि-स्वाङ्गीकरणायोगात् जुहुवादिति लिङोऽपि स्तुत्यर्थत्वसिद्धिः ॥ ११ ॥

मा० प्र० — पूर्वपक्षी ने शास्त्रदृष्ट प्रदर्शन के लिए 'स्तेनं मनः अनृतवादिनी वाक्" इस अर्थवाद का उल्लेख किया है यह अर्थवाद "हिरण्यं हस्ते मवित अय गृह्णाति" (तै॰ सं॰ ४।८।२।३) इस विधिवाक्य से उपिदृष्ट हाथ के द्वारा हिरण्य धारण की कर्तव्यता की प्रशस्तता का ज्ञापन है। चोर जिस प्रकार प्रच्छन्न रूप से रहता है— उसका स्वरूप गृहीत नहीं होता है, मन भी वैसा ही है एवं वाणी भी प्रायः अनृतवादिनी है, किन्तु, हाथ का न तो वैसा प्रच्छन्न रूप है और और न अनृतयुक्त है। इस-

लिए हाथ में हिरण्य का धारण कर्तंब्य है। मन की स्तेम स्वरूपता एवं अनृतमापण में प्रायिकता रूप साहश्य के अनुसार गौणमाव से मन को स्तेन एवं वाणी को अनृतवादिनी कहा है, किन्तु, मन का स्तेनत्व या वाक्य की अनृतवादिता विविक्षत नहीं है। जैसे ऋषि से क्या काम है, यदु ही इसका विधान करेगा इस प्रकार के वाक्य में ऋषि की अपदुता प्रकटित नहीं होती है किन्तु यदु का ही सामर्थ्याधिक्य विविक्षत होता है—इस स्थल में भी इसो प्रकार है। "रूपात्" = समान रूप होने से "प्रायात्" प्रायिकता रूप से। गुणवाद के अनुसार मन को स्तेन एवं वाणी को अनुसवादिनी कहा है।

[ सू॰

ऋग्वेदमाष्यभूमिना में मी कहा है—ऋषि की क्या आवश्यकता है, देवदत्त की ही पूजा करे। इसमें देवदत्त की पूजा को स्तुति के लिए ही ऋषि के प्रति औदासीन्य का प्रदर्शन है, ऋषि के पूज्यत्व का निषेध नहीं है।। ११।।

## दूरभूयस्त्वात् ॥ १.२.१२ ॥

शा० भा०—दृष्टविरोध उदाहरणं तस्माद्धृम एवाग्नेदिवा दृद्धे नाचिः। तस्मादिवरेवाग्नेर्नकं दृद्धे, न धूम इति अग्निज्योतिज्योतिरग्निः स्वाहेति सायं जुहोतिः।सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति प्रातरिति मिश्रलिङ्गमन्त्रयोविधानस्याऽऽकाङ्क्षितत्वाज्छेषः। उभयोर्देवतयोः संविधाने होम इति स्तुतेरुपपत्तिः। दूरभूयस्त्वाद् धूमस्याग्नेश्चादद्यांने गौणः शब्दः॥ १२॥

भा० वि०-उक्तगुणवादिनिमित्तस्योदाहरणान्तरेऽव्याप्तिमाशङ्क्य परिहरित-दूरेति । उदाहरणान्तरमेवाह—नृष्टेति । अस्मिन्नुदाहरणे निमित्तान्तरं वर्षुं विधिशेषत्वं तावद्ध्मार्थवादस्य दर्शयिति— अग्निरिति । प्रातर्जुहोतीति प्रक्रमे सत्यपीति शेषः, अस्य मिश्रालिङ्गमन्त्रविधेश्शेषिदमुदाहरणमिति सम्बन्धः ।

इदिमहाकूतम्, यदग्नये च प्रजापतये च सायं जुहोति, यत्सूर्याय प्रजापतये च प्रातर्जुहोतीत्यग्निस्थयाः केवलयोर्देवतात्वेन विहितत्वादेव केवलदैवत्य-मन्त्रयोः लिङ्गतोऽपि प्राप्तिसंभवात् मिश्रलिङ्गमन्त्रविधिपर्युदस्तप्रतिप्रसवन-मात्रार्थत्वेन च केवलदैवत्यमन्त्रविधानस्य स्तुत्यनपेक्षत्वान्मिश्रलिङ्गमन्त्रविधानस्य स्ताग्निष्योत्तिज्योत्तिस्युर्यः स्वाहेति सायं होतव्यम्, सूर्यो ज्योतिज्योतिरग्निः स्वाहेति प्रातिरत्यस्यापूर्वत्वेन स्तुत्याकाङ्क्षत्वादस्य विघेदशेषः । शेषत्वं च तस्माद्ध्म एवत्यादेदिवाग्निरादित्यं गच्छतीत्यादिमिश्रताप्रतिपादनस्योपपत्ति-त्वेनिति विधिशेषत्वमुक्तवा गुणवादेन स्तुतित्वमाह—उभयोरिति । द्वयोरपि सन्ध्ययोमिश्रदेवतासिन्नधानाद्यथार्थाभ्यामेव मन्त्राभ्यां होम इति स्तुतेरपि सम्भव इत्यर्थः ।

ननु तथापि धूम एवेत्याद्यवधारणा निरालम्बनेत्याशङ्क्य सूत्रं योजयति— दूरेति । धूमस्य दूरभूयस्त्वादग्नेरदर्शने गौणः शब्दः अग्नेर्दूरभूयस्त्वाद्धूमस्यादर्शने गौणशब्द इत्यन्वयः । दृश्यमानधूमगते विषयतया दृशिसंबन्धे दृशिनालक्षिते दूरभूयस्त्वे धूमे विधीयेते, अचिषी च निषिध्येते एवं च यथा दिवा दूरत्वबाहुल्ये धूमे दृश्येते नैवर्माचिषि, रात्री यथाचिषि नैवं धूम इत्यर्थः ॥ १२॥

त० वा०—तस्माद्ध्म एवेति दिवाऽिग्नरादित्यं गच्छतीत्यस्योपपित्तित्वेन । तदिदं किमर्थमुच्यते । मिश्रलिङ्गािग्नहोत्रमन्त्रविधिस्तुत्यर्थम् । कथं पुनरिग्न-ज्योतिज्योतिरिग्नः स्वाहाः सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेत्यनयोगिश्रलिङ्ग-त्वम् । यदा विविक्तावेवाग्निसूर्यौ देगतात्वेनोपलभ्येते ।

केचिदाहुः । अग्निज्योंतिरित्यत्र ज्योतिःशब्दः सूर्यवाची सूर्यो ज्योतिरिति
पुनरग्निवाची तेनोभौ मिश्रलिङ्गाविति । तदयुक्तम् । ज्योतिःश्रुतेस्तेजःसामान्यवाचित्वेनोभयत्र सामानाधिकरण्येनोपपत्तेः । अन्यतरपर्यायश्च सिन्नतरत्र न
प्रयुज्येत । न हि यो यत्पर्यायः, स तेनैव सह प्रयुज्यते । सूर्यवाची सन्प्रातमंन्त्रे
न प्राप्नोति । अग्निवाची सायंमन्त्रे । तस्मादुदाहरणं भ्रान्तिलिखितमितीमावुदाहर्तव्यावग्निज्योंतिज्योंतिः सूर्यः स्वाहा सूर्यो ज्योतिज्योंतिरग्नः स्वाहेति ।
तिद्वियेश्च स्तुतिः प्रथमविहितकेवलदेवत्यमन्त्रपर्युदासेन मिश्रलिङ्गविधानोपपत्तिरियमुच्यते । यदनयोमिश्रत्वं दिवाजनेरनुप्रवेशासक्तं चाऽऽदित्यस्येति
केवलेज्या न युक्तेति ।

अस्मिन्नपि तु व्याख्याने पर्युदसनीयत्वेनैव पूर्वमन्त्रोदाहरणम् । इतरौ तु

स्तुतिभाणिनी मिश्रलिङ्गाभिधानादेव ज्ञास्येते इति नोच्चारिताविति भाष्यं
नेयम् । अत वोभयोः केवलिमश्रलिङ्गयोर्मध्ये पिठतोऽयमर्थवादः । तत्र उभयदेवत्ययोरन्या प्रशंसा, इतरयोः पुनिरयम्, यस्माह्वाऽग्निरादित्यं गच्छति,
तस्मात्सूर्यं एव तदा ज्योतिः । एवं नक्तमग्निरतस्तौ व्यवस्थिवावेव यष्टव्याविति
स्तुतिः । कथं तु धूम एवेत्यवधारणा । दूरस्थैभूम्ना दिवा धूम एव गृह्यते,
रात्राविचिरिति केनिचदंशेन स्तुत्यालम्बनम् ॥ १२ ॥

न्या॰ स्॰—धूमार्थंवादस्य भाष्यकृता मिश्रलिङ्गमन्त्रविधिशेषःवमुक्तम् । तदुपपाद-यति —तस्मादिति । उदाहृतयोमिश्रलिङ्गत्वं दूषयति—कथं पुनरिति ।

परमतेन समाधत्ते—केचिवाहुरिति । तद् दूपयति—तदयुक्तमिति । न केवलं प्रमाणाे-मावात् ज्योतिः चन्दस्याग्निसूत्रशब्दपर्यायत्वामावः, किं तु वाधकसद्भावादपीत्याह्— अन्यतरेति । माध्यानादरेण स्वयं मिश्रलिङ्गमन्त्रविधिशेषत्वमाह—तस्मादिति । अत्रैवार्थे माध्यं योजयति — अस्मिन्नपि त्विति । अनेन च प्रातरितीतिकरणः काकुत्वेनैवं व्याख्यातः सत्यप्यस्मिन्प्रक्रमे यदग्नये च प्रातर्जुहोतीत्यग्निसूर्ययोः केवलयोर्देवतात्वेन विहितत्वा-त्केवलदेवत्यमन्त्रयोर्लिङ्गतोऽपि प्राप्तिसम्मवे मिश्रलिङ्गमन्त्रविधिपर्युदस्तप्रतिप्रसवमात्रार्थ- त्वेन केवलदेवत्यमन्त्रविधानस्य स्तुत्यनाकाङ्क्षत्वान्नास्य तच्छेषतेति, तत्पर्युदासेन मिश्रा-लिङ्गयोरपूर्वस्य विधानस्याकाङ्क्षितत्वात्तच्छेष इति ।

[ सू॰

एवं माष्यकारमतेन ब्राह्मणेनाप्यग्निस्यंविधिमङ्गीकृत्य केवललिङ्गमन्त्रविधिस्तदर्थंशास्त्रतादोषपरिहाराय प्रतिप्रसवमात्रार्थंस्वात् स्तुत्यनाकाङ्क्षतोक्ता । इदानोमाधाराग्निहोत्राधिकरणे वाक्यभेदमयाद् ब्राह्मणे चाग्निस्यंविधिनिराकरिष्यमाणत्वाल्लिङ्गतः प्राप्यभावात् तदर्थंशास्त्रत्वामावेनापूर्वविधित्वात् स्तुत्याकाङ्क्षोपपत्तरस्यंवायं शेष आह—
अथ वेति । यद्यप्यनयोविष्योर्भध्ये पठितः, तथापि मिश्रलिङ्गविधेयंदग्नये सायं जुहुयादासूर्याय वृद्वेत् यत्सूर्याय प्रातर्जंहुयादासूर्याय वृद्वेत्, देवताम्यः समदन्दव्यादग्निज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति सायं होतव्यं सूर्यो ज्योतिज्योतिरग्निः स्वाहेति प्रातस्तयोक्तमाम्यां
प्रातनं देवताम्यः समदन्दधातीति देवताद्रोहापादकत्वेन केवलदेवत्यनिष्यापूर्वंकस्य देवताद्रोहानापादकत्वलक्षणप्रशंसान्तरसद्भावेन निराकाङ्क्षत्वात्केवलवेवत्यविष्योरेवायं प्रशंसेत्यर्थः । भाष्यं चैवमस्मिन्नर्थे योज्यम् । मिश्रलिङ्गयोरित्यनादरे षष्ठी सप्तमी वेयं सतोरिष
सन्निष्यौ मिश्रलिङ्गयोर्मन्त्रयोदिहितयोः प्रशंसान्तरसद्भावेन तयोः स्तुत्यनाकाङ्क्षत्वादुदाहृतकेवललिङ्गमन्त्रविधानस्यवेयमाकाङ्क्षितत्वाच्छेष इति । अस्मिन्यक्षे स्तुतिस्वरूपं
दर्शयति—यस्माहिवेति । व्यवस्थितशब्दोनोमयोरित्यादिमाष्यं नक्तमन्निद्वा च सूर्यस्य
सन्निश्राने व्यवस्थया होम इत्येवं व्याख्यातम् । जुहोतिचोदितस्याप्युद्देशांशे मागरूपे देवताव्ययममिप्रत्य यष्टव्यावित्युक्तम् । पूर्वव्याख्याने तुमयशब्दो मिश्रयचनः ।

दूरभूयस्त्वादित्यदर्शंनाभिधानालम्बनप्रतिपादनाथं माध्यं प्रश्नपूर्वं व्याच्छे—कथं त्विति । दूरस्थस्य भूयस्त्वेन यहर्शनं नाम, दर्शनगतोऽतिशयो दृशिना लक्षितः स नवा निषिष्यते पशुशब्दलक्षितमिव प्राशस्त्यमपशुशब्देन अपशवो वा अन्ये गो अश्वेम्य इत्यनेन नजेति मावः—केनचिदिति । दूरभूयस्त्वांशेनादर्शनं स्तुतेरालम्बनमित्यर्थः ॥ १२ ॥

मार्० प्र०—हप्टिनरोध के उदाहरणस्वरूप "तस्माद्" धूम एवाग्निदिवा दहु के नाचिः। तस्माद्चिर्वाग्नेनी कं दहु ने धूमः" इस अर्थवाद का उदाहरण दिया है। यह अर्थवाद "अग्निज्योतिज्योतिराग्नः स्वाहेति सायं जुहोत सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहेति प्रातः"। (ए० व्रा० ५।५।६) सायंकाल अग्निज्योतिज्योतिराग्नः स्वाहा" यह कह कर अग्निहोत्र होम करे एवं प्रातःकाल "सूर्यो ज्योतिज्योतिः सूर्यः स्वाहा" यह कहकर अग्निहोत्र होम करे—यह विभिद्धय का शेष या अङ्ग है। इसका कारण यह है कि दिन में अग्नि की अचिः अर्थात् अग्निशिखा दिखाई नहीं देती है, केवल धूम ही दिखाई देता है, इसीलिए दिन में अग्नि के अहत्य होने से सूर्य का मन्त्र ही प्रशस्त है, और दिन में अधिक दूर में स्थित अग्नि दिखागित नहीं होती है, केवल धूम ही दृश्य होता है एवं रात में धूम दृश्य नहीं रहता है, किन्तु अग्नि की शिखा दिखाई देती है—यह अनुमव सिद्ध है। इसी प्रकार अधिक दूरी के कारण दिन में अग्नि का अदर्शन एवं धूम का दर्शन और

अग्नि के दर्शन को लक्ष्य कर गुणवाद के अनुसार यह कहा गया है। अतः यह अर्थवाद उक्त दोनों विधियों के प्राशस्त्य का बोधक होने से स्वरूप में तात्पर्य नहीं है।

"दूरभूयत्वात्" अधिक दूरी होने से, अर्थात् दूरी का भूयस्त्व आधिक्य होने से दिन में अग्नि की शिखा हश्य नहीं होती है एवं रात में घूम हश्य नहीं होता है। अतः इस प्रकार गौण कथन है।। १२।।

# स्च्यपराधातकर्तुश्च पुत्रदर्शनम् ॥ १.२.१३ ॥

शा० भा०—दृष्टविरोध एवोदाहरणं 'न चैतद्विद्य' इति । तत् प्रवरे प्रविय-माणे देवाः पितर इति बूयादित्याकाङ्क्षितत्वादस्य विधेः शेषः । अब्राह्मणोऽपि ब्राह्मणः प्रवरानुमन्त्रणेन स्यादिति स्तुतिः । दुर्झानत्वादज्ञानवचनं गौणम् । स्त्र्यपराधेन कर्तुश्च पुत्रदर्शनेन । अप्रमत्ता रक्षत तन्तुमेनमित्यादिना दुर्ज्ञानम् ॥ १३ ॥

भा० वि० — अस्याप्युदाहरणान्तरेऽव्याप्तिमाशङ्कय निमित्तान्तरोपन्यासेन परिहरित — स्व्यवराधाविति । प्रवियमाणे यजमानो ब्रूयात् देवाः पितर इत्यादीति पूरणीयम् । प्रवरानुमन्त्रणविधिशेषत्वेऽपि कथं स्तुतिरित्याशङ्कय गुणवादादित्याह — अब्राह्मणोऽपीति । तत्र च प्रसिद्धब्राह्मण्यानां ब्राह्मणत्वलाभो निष्प्रयोजन इति ब्राह्मण्याप्रसिद्धिप्रतिपादनेन स्तुत्युपपादकमेतद्वाक्यमित्यर्थं: । तथापि ज्ञायमाने कथमज्ञानत्रचनित्याङ्क्ष्य गुणवादादित्याह — दुर्ज्ञानत्वादिति । विदिना तद्गतं सौकर्यं लक्षयित्वा नज्ञा निषिध्यत इत्यर्थः । दुर्ज्ञानत्वे कारणं सूत्रव्याख्यानेनाह — स्त्र्यपराधेनेति । दुर्ज्ञानमिति सम्बन्धः । स्त्रीणां स्वभर्तृंव्यितिकमलक्षणापराधसम्भवेनेत्यर्थः ॥ १३ ॥

त० वा० — प्रवरे प्रिवयमाणे यजमानो वदेद्वाः पितर इत्यादि । तत्प्रशंसार्थमुक्तमब्राह्मणोऽपि ब्राह्मणो भवित प्रवरानुमन्त्रणेनेति । तत्र प्रसिद्धब्राह्मणत्वानामेव ब्राह्मण्यलाभो निष्प्रयोजन इति तदुपपत्यर्थमुक्तं न चैतिद्वद्य इति ।
ज्ञायमाने त्वज्ञानवचनं दुर्जानत्वात् । यत्मुखेनाज्ञानम्, तद्ज्ञानमेव । तच्च स्त्र्यपराधनिमित्तम् । सत्यिप च स्त्र्यपराधे यदि मातुरेव क्षेत्रिणो वा पुत्रः स्यात्ततस्तयोः प्रसिद्धजातित्वान्नेव दुर्जानता भवेत् । तयोरप्येवमेवं तत्पूर्वंजयोरित्यनादिन्यायेन जातिरवधार्यतेव । यतस्तु माता भस्त्रा पितुः पुत्र इति (स्मर्तृणां
दर्शनं जनियतुश्च नानाजातित्वोपपत्तिः, तेन वर्णसंकरः । वेदेऽपि चा प्रमत्ता
रक्षत्त तन्तुमेनमिति जातिविच्छेददर्शनं स्त्र्यपराधकर्तृपुत्रनिमित्तमेवोपपद्यते ।
अन्यथा ह्यपरिरक्ष्यमाणेऽपि नैव स्वजातितन्तुविच्छेदो भवेत् । तेनास्ति प्रशंसावकाश इति । निरूढबाह्मण्यप्रवरसंकीर्तंनात्तरप्रभवोऽयिमिति ज्ञानाद् ब्राह्मणः
कृतो भवतीति स्तुतिः ॥ १३ ॥

न्या० सू०—ंन चैतद्विद्म' इत्यस्य प्रवर प्रवियमाणे ब्रूयादित्येतद्विधिशेषत्वं माष्य-कृतोक्तम् । तत्र विष्यंशपूरणपूर्वकं स्तुत्युपयोगित्वमुपपादयति—प्रवर इति । अज्ञानवचना-लम्बनामिधानाथं दुर्ज्ञानत्वादिति माष्यं व्याचष्टे—ज्ञायमाने त्विति । दुर्ज्ञाने कथमज्ञान-शब्दप्रवृत्तिरित्यपेक्षायामाह—यत्सुखेनेति । पूर्ववदत्रापि ज्ञानगतसौकर्यंलक्षणो गुणो विदितो विदितलक्षितो नजा निषिष्यत इत्यर्थः । स्त्रधपराधेनेति दुर्ज्ञानत्वोपपादनार्थत्वेन व्याचष्टे—तच्चेति ।

ननु स्त्रयंपराघेऽपि बीजाद्योनिवंलीयसीत्यनेन न्यायेन मानृ ब्राह्मण्यमात्रेण क्षेतिन् ब्राह्मण्येन वा पुत्रे ब्राह्मण्यसिद्धेः कथं दुर्ज्ञानतेत्याशङ्कानिराकरणार्थंतया कर्त्तृथ पुत्रदर्शने-नेति माष्यं व्याचष्टे—सत्यपि चेति । किं तत्कर्त्तुः पुत्रदर्शनमित्यपेक्षयां येन जातः स एव स माता मस्त्रा पितुः पुत्रो इत्याद्युदाहृतम् । जनकब्राह्मण्यनिमित्तेऽपि पुत्रब्राह्मण्ये कथं दुर्ज्ञानत्वमत आह्—जनयितुश्चेति । साक्षात्कर्तृपुत्रदर्शनं स्वयमुदाहृत्य माष्यकारीय-मुदाहरणं द्योतकत्वेन योजयेति—वेवेऽपि चेति । उपपादितं स्तुत्युपयोगमुपसंहरति — तेनेति । दुर्ज्ञानत्वेनाब्राह्मण्यशङ्कासम्भवादब्राह्मणस्यापि प्रवरानुमन्त्रणाद् ब्राह्मण्यं भवती-त्येवंकपा प्रशंसा युक्तेत्यर्थः ।

ननु ब्राह्मण्यस्य मातापितृसंबन्धनिमित्तत्वात्प्रवरानुमन्त्रणजन्यत्वाभिधानं किमाल-म्बनमत आह—निरूढेति । निरूढं=प्रसिद्धं ब्राह्मण्यं येषां प्रवराणां प्रवियमाणानां सङ्कीर्त्यंमानानां तेषां सङ्कीर्त्तनादित्यर्थः ॥ १३ ॥

मा० प्र०— "नचैतिहिन्द्रो वयं बाह्यणा वा स्मोऽब्राह्यणा वा" इस अर्थवाद में भी दृष्टिवरोध प्रदिश्ति किया है, किन्तु यह भी ठोक नहीं है, क्योंकि "प्रिव्नयमाणे ब्रूयात् देवाः पितरः" (मै० सं० ११४१११) प्रवर के कथन के समय देवाः पितरः इत्यादि कहना चाहिए यह इस विधि का शेष या अङ्ग होता है। आश्रय यह है कि यजमान यि देवाः पितरः पितरो देवा योऽस्मि सन् यजे योऽस्मि सन् करोमि" इस मन्त्र में प्रवर अनुमन्त्रित करे, ऐसी स्थिति में अब्राह्मण भी ब्राह्मण हो जाता है। इस प्रकार इसके द्वारा प्रवरअनुमन्त्रण की प्रशंसा की गई है। किन्तु ब्राह्मणत्वादि की अज्ञयता विविधत नहीं है, कारण ब्राह्मण, क्षत्रिय आदि प्रत्यक्ष सिद्ध है, ब्राह्मणत्वादि जाति जन्म के अनुसार है, गुण के अनुसार नहीं है, यह प्रत्यक्ष सिद्ध है। शास्त्रकारों के अनुसार गोत्व आदि जाति के समान ब्राह्मणत्वादि जाति भी प्रत्यक्षगम्य एवं जन्मगत है। यदि ब्राह्मणत्वादि जाति को जन्मगत नहीं माना जाय तब दृष्टविरोध, शास्त्रविरोध, अन्योऽन्याश्रय, अन्यवस्था एवं एक साथ वृत्तिद्वय-विरोध आदि अनेक दोषों की सम्मावना है। ब्राह्मणत्वादि जाति जन्मगत है, यह प्रत्यक्षगम्य होने से उसका अपलाप करने पर दृष्ट-विरोध होगा। "अष्टवर्ष ब्राह्मणमूपनयीतं" आठ वर्ष के ब्राह्मणपुत्र को ब्राह्मण कह कर उल्लेख किया गया है। यदि जन्मगत जाति न मानी जाय तो इसकी असङ्गित होगी

कारण, आठ वर्ष के बालकों में साधारणतया ब्राह्मणोचित किसी भी गुण की अभिव्यक्ति नहीं होती है। क्षत्रिय एवं वैश्य के प्रसङ्घ में भी इसी प्रकार उपनयन की अवस्था का निर्णय किया गया है। यदि जाति को जन्मगत नहीं माना जाय तो इन शास्त्रवचनों के साथ विरोध होगा । ब्राह्मणत्वादि जाति का आचार से जन्म मानने पर अन्योऽन्याश्रय दोष होगा, क्योंकि, जहाँ चारों वर्णों के आचारके विषय में उपदेश दिया गया है, वहाँ ब्राह्मणत्वादि जातिका परिचय देना शास्त्रका उद्देश्य नहीं था, किन्तु, आचार के विधान में ही शास्त्र का ताल्पर्य है। अतः, जो व्यक्ति ऐसे आचार से सम्पन्न है. वह ब्राह्मण है, इसमें बास्त्र का तारपर्यं नहीं है। क्योंकि धर्म के प्रतिपादन करने में ही शास्त्र का उद्देश्य है। ऐसी स्थिति में वैसा आचार करने पर द्राह्मण होगा, और ब्राह्मणत्व पूर्व से सिद्ध रहने पर ही वे आचार अनुष्ठेय होंगे, इस प्रकार ब्राह्मणत्व एवं आचार दोनों की उत्पत्ति परस्पर सापेक्ष होने से अन्योऽन्याश्रय दोष है, क्योंकि, ब्राह्मणत्व आदि पूर्व से सिद्ध न रहे तो उसको उद्देश्य कर किसी आचार का विधान सम्मव ही नहीं है। जाति को जन्मगत न कहकर आचार जन्य मानने पर अव्यवस्था भी होगी, क्योंकि, एक हो व्यक्ति कभी सदाचार करता है एवं कभी दुराचार या कदाचार करता है, अत:, सदाचार के समय वह बाह्मण और दूसरे ही क्षण कवाचार करने के समय शूद्र होगा। इस प्रकार एकही व्यक्ति में ब्राह्मणत्वादि कभी भी व्यवस्थित नहीं रहेगा, पुनः पुनः जाति का परिवर्तन होगा । ऐसी स्थिति में वह ब्राह्मण है या ब्राह्मणेतर इसका प्रमाण देना संसार में दुर्लंभ हो जायगा। फलतः, शास्त्रीय विधि के अनुष्ठान का लोप हो जायेगा। इस प्रकार युगपत् वृत्तिद्वयका विरोध भी होगा, कारण, एकही व्यक्ति एकही प्रयत्न से ऐसा कर्भ कर सकता है कि जिसके फल स्वरूप किसी का अनिष्ट और किसी का इष्ट होगा । इससे युगपत् परपीड़ा और परानुग्रह करने से उनमें शुद्रत्व एवं ब्रह्मणत्व दो विरुद्ध जातियों का एक साथ समावेश होगा । इत्यादि ।

पूर्वंप्रसङ्ग में जाति की दुर्जानता को लक्ष्य कर "नचैतद विद्धः" इत्यादि वाक्य में उस विषय का अज्ञान कहा गया है। जाति दुर्जेय है, कारण, गोत्वादि जाति के प्रत्यक्ष में जैसे अनेक इतिकर्तं व्यता या सहकारी रहते है, वैसे ही ब्राह्मणत्वादि जाति के प्रत्यक्ष में भी उत्पादन कर्ता की जाति का स्मरण करना इतिकर्तं व्यता या सहकारी है। उत्पादक कौन है, इसको जननी को छोड़ कर कोई भी नहीं कह सकता हैं। स्त्रियों में दुर्थिता भी रहती हैं। इसलिए, पित ही सभी पुत्रों का जनक है, यह भी नहीं कहा जा सकता है। क्योंकि, जारज रमणी जार से पुत्र की उत्पत्ति कर सकती है। पिता एवं माता की समान जातीयता ही जाति की विशुद्धि का कारण है, अन्यथा माता अन्य जाति का छौर पिता दूसरा जाति का होने पर पुत्र की जाति अध्यतर के समान खड़ूर हो जायेगी। इस प्रकार वर्णंशङ्करता जिससे न हो इसी लिए श्रुति कह रही है कि "अप्रमत्ता रक्षत तन्तुमेनम्" हे रमणियो ? तुम सब असावधान न होकर अर्थात् यत्न-

पूर्वंक इस जाति रूप तन्तु की रक्षा करो। क्योंकि, जाति का आश्रय स्वरूप व्यक्ति का असाङ्कर्यं या बुद्ध वर्णता तुम्हारे ही अधीन है। इस प्रकार श्रुतियाँ सित्रयों को व्यक्ति-तन्तु पितृपरम्परा क्रम में सनातन होने से निश्चित ही है। अतः, किसी किसी स्त्रों को ऐसी दुश्चरित्रता का कारण एवं उत्पादक क्या है, यह जननी को ही प्रत्यक्षगम्य होने से विश्वद्ध जन्मा व्यक्ति को की उत्पत्ति के सम्बन्ध में संशय होना स्वामाविक है। उत्पादक का संशय होने पर जाति-प्रत्यक्ष में भी संशय होना, क्योंकि, उत्पादक के जाति का स्मरण भी जाति प्रत्यक्ष का सहकारी कारण है। इस प्रकार जाति प्रत्यक्षगम्य होने पर भी जाति के विषय में संशय होना अस्वाभाविक नहीं है। इसी संशय को लक्ष्य कर इस स्थल में में ब्राह्मण या अब्राह्मण, यह नहीं जानता हूँ, इस प्रकार कहा गया है, किन्तु, यह प्रवरानुमन्त्रण विधि का शेष या अङ्ग होने से इसके द्वारा प्रवरानुमन्त्रण की इस प्रकार प्रशंसा की गई है कि प्रवरानुमन्त्रण का ऐसा ही सामर्थ्य है कि ब्राह्मण या अब्राह्मण यह अनिश्चित रहने पर मी इसके द्वारा वरणीय व्यक्ति ब्राह्मण के रूप में अव-धारित होगा। अतः, इसमें प्रत्यक्ष विरोध दोष नहीं है।

स्त्र्यपराधात्, स्त्रियों के अपराध से अर्थात् दोष से, 'कर्तुंः' कर्ता = उत्पादक कर्ता जार का 'च'—भी ''पुत्रदर्शेनम्'' पुत्र होता है, ऐसा देखा जाता है। दुष्ट स्त्रियों के दोष से उत्पादन कर्ता अर्थात् उपपति से भी पुत्र की उत्पत्ति होती है, अतः, ''नचैतद्विद्य'' इत्यादि कथन में दृष्टविरोध नहीं है।

माष्यभूमिका में भी इस सूत्र के विश्लेषण में कोई नवीनता नहीं है। पित और उपपित दोनों के पुत्र देखे जाते है, अतः, अपना जन्म कैसा है—यह दुदिज्ञेय है। इसी अभिप्राय से यह प्रयोग है, अतः, दृष्टविरोध नहीं है। अपने ब्राह्मण्य के सन्देह के लिए यह प्रयोग नहीं है।।१३।।

## आकालिकेप्सा ॥ १.२.१४ ॥

शा० भा०—शास्त्रदृष्टविरोघे उदाहरणं को हि तहेदेति, दिक्ष्वतीकाशान्करो-तीति साकाङ्क्षत्वादस्य विधेः शेषः । प्रत्यक्षफलत्वेन स्तुतिः । अनवक्छिप्तवचनं विप्रकृष्टकालफलत्वाद् गौणम् ॥ १४॥

भा० वि०—ननु सत्यिप स्त्र्यपराधे मातुः क्षेत्रिणो वा पुत्रः स्यात्, तयोश्च निश्चितत्वात् ब्राह्मण्यस्य कथं दुर्ज्ञानं पुत्रस्य ब्राह्मण्यमत बाह्—कर्तुश्चेति । कर्तुर्निषेक्तुरेव पुत्रो, न मातुः क्षेत्रिणो वेत्यस्यार्थस्य "अप्रमत्ता रक्षत तन्तुमेतम्" इत्यनेन वैदिकेन प्रजातन्तुरक्षणे प्रमादपरिहारविधानरूपेण लिङ्गेन 'भाता भस्त्रा पितुः पुत्रो येन जातः स एव स' इति स्मृत्या च प्रदर्शनात् भर्तृव्यतिक्रमशङ्कायां दुर्ज्ञानमेव पुत्रस्य ब्राह्मण्यमित्यर्थः, दुर्ज्ञानत्वस्याप्युदाहरणान्तरेऽव्याप्तिपरिहार्थः 
"आकालिकेप्सा" इति सूत्रम् तद्वयाख्यातुं को हि तद्वेदेत्यादिविधिशेषत्यं तावदाह—शास्त्रत्यादिना । प्रवर्ग्यसमये शालाया दिक्ष्वतीकाशान् छिद्राणि करोति
इत्यस्य विधेश्शेष इत्यर्थः । सम्प्रति गुणवादेन स्तुतित्वमाह—प्रत्यक्षेति ।
अतीकाशकरणं हि धूमापगमहेतुत्वाद् दृष्टफलकम्, तेन प्रशस्तमिति स्तूयत इत्यर्थः ।
तथापि कथं ज्ञायमानवचनेऽज्ञानवचनमित्याशङ्क्र्य सूत्रं योजयति —अनवक्लूमीति । अतीकाशकरणफलं प्रत्यक्षम्, कर्मजन्यं तु विप्रकृष्टकालत्वात् परोच्चम्,
तेन विदिना लक्षितमपरोक्षत्वं को हीत्याक्षिप्य इत्यर्थः, तेन पूर्वसूत्रार्थाविमित्तात्पञ्चमीमाकृष्येवं सूत्रं योजितम् तदानीमेवोत्पद्यमानमाकालिकं प्रत्यक्षदृष्टफलम्, तत्रेप्सा≕आप्तुमिच्छा, साऽज्ञानवचने निमित्तमिति ॥ १४ ॥

त्त वा०-यत्तदानीमेवोत्पद्यते, तदाकालिकम् । तच्च सर्वलोकस्याभिमतम्, न यिच्चरभावि । तस्मात्प्रावर्ग्यकाले दिक्ष्वतीकाशकरणं प्राग्वंशस्य प्रशस्यते । तिद्ध सद्यः प्रले धूमक्लेशाननुभवात् । इतरत्तृ कर्मं जन्यं सत्कदाचिद्भविष्यति । कस्तद्वेद, शास्त्रमात्रगम्यं हि तत् । इदं तु सर्वप्रत्यक्षम् । तदपेक्षया च ज्ञाय-मानेऽप्यज्ञायमानवचनमितरप्रशंसार्थम् । पाठान्तरमाकालिके, डाद्यन्तवचन इति । अकालिकमिति वा पाठः । काल इति लोके विप्रकर्षं उच्यते । तत्र भवं काला-ठुत्रिति ठित्र कालिकं न कालिकमकालिकम् ॥ १४॥

न्या० सु० — सूत्रं व्याचष्टे — यत्तदानीमेवेति । ईप्सापदव्याख्यानार्थं तत्त्वेत्युक्तम् । न यिच्चरभावीत्यनेनाकालिकस्यैवाप्तुमिच्छेति साधारणत्वं दिशतम् । अनेन चानवक्लृप्ति-वचनपनिममतत्वेनामुष्मिकं निन्दिनुमित्युक्तं भवति । आमुष्मिकिनिन्दाया विधेः स्तुति-पर्यंवसानप्रतिपादनार्थं प्रत्यक्षफलत्वेन स्तुतिरिति माष्यं व्याचष्टे — तस्माविति । चिर-माव्यनिममतत्वादित्यर्थः । अतीकाशाः — छिद्राणि प्राग्वंशः — पत्नीशाला । स्तुतिस्वरूप-माह्— तद्वीति । अनवक्लृप्तिचचनालम्बनामिधानार्थं मनवक्लृप्तिचचनमिति माष्यं व्याचष्टे — तद्येक्षया चेति । अन्नापि यदमुष्मिन् लोक इत्यामुष्मिकफलपरामिता यच्छव्देन तद्गत-मिममतत्वं लक्षयित्वा, तस्यानवक्लृप्तिः को वेदेत्यनेनोच्यते । माष्ये च गौणप्रहणेन ख्पादप्रायादिति पश्चम्युपात्तगुणवादिनिमत्तत्वमनुकृष्याकालिकेप्सा गुणवोदिनिमत्तिस्येवं सूत्रं योजितम् । कामिनः काम्यमानफलामिमतेरिप प्रत्यक्षत्वादनवक्लृप्तिचचनानुपपत्ति-माशङ्क्रय तदपेक्षयेत्युक्तम् । यथा प्रत्यक्षफलं सर्वामिमतम्, नैतत्तथेत्यर्थः । समानकाला-वाद्यन्तवस्येत्यर्थविवक्षायामन्वाख्यानादाकालिकपदात्त्वानीमृत्पत्त्याख्यौककाल्यवाचीति दर्श-विशिष्टेश्यं त्वाख्यातमपीदं पदमेककालक्षणया प्रत्यासत्त्योत्त्यत्याख्यैककाल्यवाचीति दर्श-वितिष्ठेश्यं त्वाख्यातमपीदं पदमेककालक्षणया प्रत्यासत्त्योत्त्यत्त्याख्येत्यत्त्रम्याद्वीति दर्श-वितिष्ठामानमनेन सूत्रेणाकालिकमनेन यातमित्यर्थः । पाठान्तरमिति वय-

चिद्वात्तिकपाठः । तत्र भाष्योपन्यस्तस्यापि दीर्घपाठस्य स्वानिममतत्वसूचनार्थं पाठान्त-रोक्तिः । पूर्वविवक्षितार्थं लाभोपपादनाय स्नस्वपाठन्युत्पत्ति दर्शयितुमाह—अकालिकमिति चेति । ठस्येकादेशात्कालिकपदिसद्धिः ॥ १४ ॥

[ सू॰

मा० प्र०-शास्त्रीय दृष्टविरोध के दृष्टान्त में "को हि तद् वेद" (ते० सं० ६।१।१।१) इस वेद वाक्य का उल्लेख किया है। यह वाक्य ''दिक्वतीकाशान् करोति'' (तै० सं० ६।१।१।१) का अविशय अंश है। (दिशाओं में अयकाश या द्वार रखना चाहिये) यह विघि प्राचीन वंश नामक यज्ञशाला में अवकाश या द्वारं रखने के लिए दिशा के नियम के लिए कहा गया है। श्रीतसूत्रकार महर्षि कात्यायन ने अग्निष्टोम याग के स्थान निरूपण के प्रसङ्घ में अन्य श्रुतियाँ की प्रत्यालीचनापूर्वक प्रत्येक "प्रतिदिक् द्वारम्" (का॰ सु॰ ७।३।१७) से पूर्वपक्ष कर "उदग्वर्ज वा" (७।३।१८) के द्वारा सिद्धान्त प्रदर्शित किया है। उत्तर दिशा को छोड़ कर अन्य दिशाओं में द्वार रहेगा। यज्ञशाला यज्ञान्ति से उत्पन्न धूम से व्यास हो जाता है, यदि धुओं के निकलने का मा<mark>र्ग</mark> नहीं रहेगा तो ऋत्विजों को बहुत कष्ट होगा, अतः, ''को नू तद वेद'' इत्यादि अर्थवाद में सुदूर काल में होने वाले पारलौकिक सुख का निर्देश न कर उपस्थित धूम से उत्पन्न दु:ख से छुटकारा पाने के लिए अवकाश या धुआँ के निकलने के मार्ग का रखना उचित है-- व्यक्त किया है। द्वार का निर्माण स्वतन्त्र रूप में अपनी इच्छा के अनुसार करना ठीक नहीं है, अपितु विधि-विहित रूप में ही द्वार निर्माण करना चाहिए। अतः, यह अर्थंबाद आकालिकेप्सा = इस समय सुख प्राप्ति की इच्छा से उत्पन्न है। प्रकृत में दुःख परिहार को ही औपचारिक रूप में सुखलाम कहा गया है। काल = चिरकाल या दूरवर्ती काल का बोधक है। कारण, इसी अर्थ में काल शब्द का प्रयोग देखा गया है। जैसे बहुत दिनों के बाद होने वाले फल को लक्ष्य कर व्यवहार में लोग कहते हैं कि समय पर इसका फल होगा। अतः, अकाल का अर्थं पूर्ववर्ती काल नहीं अपितु वर्तमान या तत्काल होता है। अकाल अयांच् तत्काल में उत्पन्न आकालिक होता है (अकाले मवः आकालिकः) वर्तमान काल में उत्पन्न सुख की लिप्सा ही आकालिकेप्सा है। इस प्रकार आकालिकेप्सा शन्द का वर्थं तात्कालिक सुख प्राप्ति की अभिलापा होता है। अर्थात् आकालिक = तात्कालिक = उसी समय, ईन्सा सुंबलाग या दु:खपरिहार की अभिलाषा या इच्छा है। को हि तद वेद" परलोक में कुछ है या नहीं, इसको कौन जानना है, फलतः, तात्कालिक सुख प्राप्ति और दुःख के परिहार की इच्छा में प्रवृति भी स्वाभाविक है ॥ १४ ॥

# विद्याप्रशंसा ॥ १.२.१५ ॥

शा० भा०—तथा फलाभावादित्यत्रोदाहृतं 'शोभतेऽस्य मुखमिति'। गर्गत्रि-रात्रविघेराकाङ्क्षितत्वाच्छेषः । वेदानुमन्त्रणस्य च आऽस्य प्रजायां वाजी जायत इति शेषः । युखशोभा वाजिसत्त्वं च गुणवन्त्रनत्वाद् गौणः शब्दः । शोभत इव शिष्येन्द्रीक्ष्यमाणम् । कुले संतताध्ययनश्रवणान्मेघावी जायते, स प्रतिग्रहादशं प्राप्नोतीति ॥ १५ ॥

भा० वि०-फलाभावसूत्रोक्तमनुपलिक्विवरोधं निराकर्तुमाह — विद्येति । सूत्रं व्याख्यातुं विधिशेषत्वमाह = तथेत्यादिना । आस्यप्रजायां वाजो जायत इति वेदानुमन्त्रणस्य शेष इत्यन्वयः । अध्ययनिविधिनैवार्यंज्ञानफलत्वं दशंयता ज्ञानस्य स्वयमपुरुषार्थंत्वात् कैमध्यांकाङ्क्षायामनुष्ठानयोग्यपुरुषकरणादनुष्ठानार्थंत्वं सूचयता पाराध्यं तस्य दिशतम्, पाराध्यं च सिद्धे फल्क्ष्रुतेरथंवादत्वाद्विद्या-प्रशंसयानुष्ठानशेषता सिध्यतीति भावः । स्तुत्यर्थंतयापि कथमसतोर्मुखशोभा-वाजिमत्वयोर्शक्तिस्तत्राह—धुखेति । गुणाद्वचनं यस्य तत् गुणवचनं गौणमित्यर्थः, एतेन गौणस्यैवाविद्यार्थंस्य प्रशंसार्थंत्वेनाभिधानान्नानुपलिधविरोध इति सूत्रार्थं दिश्वतः । गौणत्वमेवोपपादयति – गौण इति । गुणमाह—शिष्येरिति भृशं शोभने हि वस्तुनि पुनः पुनरुद्वीक्षणं भवति, विद्वद्वचनस्य च । शिष्येरुद्वीक्ष्यमाणत्वात् तत्र शोभत इति व्यपदेशः इत्यर्थः ।

सम्प्रति वाजिमत्त्वाभिधानस्य गौणत्वं गुणकथनपूर्वंकमाह—कुलेति । कुलेऽस्य विदुषो गृहे यत्सन्ततमध्ययनं तस्य श्रवणादस्य वंशे मेधावी पुत्रो जायत इत्यर्थः ।

यद्वा अस्य कुले वंशे मेधावी जायत इति सम्बन्धः। ततः किमत आह— स इति । अवाप्नोतीति सम्भावितत्वगुणाद्वाजिमत्वं गौणमिति शेषः।

पूर्णाहुत्यादिवाक्येष्विप अनुपलिक्षिविरोधं परिहरित—सर्वस्विमिति । आकाङ्क्षितत्वाच्छेष इति । अतः परं सर्वान् लोकान् पशुबन्धयाज्यभिजयित इति पशुना यजेतेत्यस्य विधेरशेष इति पिठतव्यम् । वेदेत्यस्य विधेरिति सम्बन्धः, पूर्वसूत्रात् प्रशंसापदमादाय सर्वत्विमिति सूत्राशं व्याकुर्वन्ननुपलिक्षिविरोधं परि-हरित—फलेति । पूर्णाहुतेरिनसंस्कारार्थत्वात्, पशुबन्धस्य चारादुपकर्मकत्वात्, अश्वमेधज्ञानस्य च पुरुषसंस्कार्थत्वात्, संस्कारकर्मणां च फलश्रुतेरर्थवादत्वात्, सर्वकामत्वादिरूपं फलं प्रशंसैवेति नानुपलिक्षिविरोध इत्यर्थः ॥ १५ ॥

त० वा०—अध्ययनिविधिशेषत्वादफलिविधः सन्यथाविज्ञातमुखशोभावाजि-मत्त्वानुवादो विज्ञायते । न चैक एव प्रकारो मुखशोभायाः, संस्थानं रमणीयता लावण्यं चेति । स्त्रीविषयं ह्योतत् । विदुषां पुनः पदवाक्यन्यायोद्गारि मुखं शोभते तेनाऽऽत्मना मुख्ययैव वृत्त्या शोभते । पुत्रश्च वाजवान्त्रह्मवचँसद्वारेण । अथापि गौणता, तथाऽपि स्तुतिपरत्वाददोषः ॥ १५ ॥ न्या ० सु ० — अनेन सूत्रेण यासौ गर्गंत्रिरात्र = वेदानुमन्त्रणविद्या मुखशोमा = वाजिजन्म-हेतुत्वेनोक्ता, सा गर्गंत्रिरात्रवेदानुमन्त्रणयोः प्रशंसेत्युच्यत इति गर्गंत्रिरात्रविधेरित्यादिना भाष्येणोक्तम् । तत्र विद्यायाः केनचित्पारार्थ्यानवगमात्तद्विषयफलश्रुतेः कथं प्रशंसार्थं-तेत्याशङ्कानिराकरणपूर्वकं फलाभावसूत्रोक्तमनुपलव्धिवरोधं निराकरोति — अध्ययने-नेति । अध्ययनविधिना ज्ञानस्याध्ययनफलत्वं वदता निष्प्रयोजनस्य फलत्वायोगान् कैमध्यपिक्षायां सामर्थ्यात्कम्मानुष्ठानयोग्यपुरुषकरणार्थंत्वेन तच्छेषावगमादित्यर्थः ।

स्वयं मुख्यया वृत्त्या मुखशोमा-वाजिमत्त्वानुवादमुपपाद्य, अधुना भाष्योक्तं गौणत्व-मनुसरित—अथापीति । स्तुतिपरत्वादित्यनेन सूत्रोक्तस्य प्रशंसार्थत्वस्यानुपलिब्धविरोध-परिहारार्थत्वं दिशतम् । धृतवन्तं कुलायिनं रायस्योषं सहिक्षणं वेदो ददातु वाजिन-मित्याह । प्रसहस्रं पशूनांमाप्नोति, प्रजायां वाजी जायते य एवं वेदेत्यत्र यज्ञपतिप्रथन-वत् मन्त्रामिधानस्यार्थवादालम्बनत्वसम्भवेऽिष मन्त्रामिधानेऽप्यालम्बनाकाङ्क्षानिवृत्त्यथं कुले सन्तताच्ययनश्रवणादित्युक्तम् ॥ १५ ॥

मा॰ प्र॰—पूर्वपक्षी दृष्टविरोघ प्रदर्शन प्रसङ्ग में "शोमतेऽस्य मुखं य एवं वेद" (ता॰ म॰ बा॰ १।२।२५) इस अर्थवाद वाक्य को फलहीन सिद्ध किया है। इसकी असङ्गित प्रदर्शित करते हुए जैमिन ने "विद्याप्रशंसा" इस सूत्र को लिखा है। पूर्वोक्त अर्थवाद की फलहीनता का प्रदर्शन सङ्गत नहीं है। क्योंकि, यह गर्गेत्रिरात्र विधि का शेष वाक्य है; इसके द्वारा उसी विधि की प्रशंसा की गई है। संसार में ऐसा देखा जाता है कान के अलङ्कारों से मुख शोमायमान होता है। शिष्यगण विद्वान व्यक्ति का मुख उत्साह सम्पन्न होने से कर्णालङ्कार के विना केवल साधु पदों के उच्चारण से ही शोमायमान देखते हैं। जिस विषय का ज्ञान ही शोमा का साधन होगा; उस विषय का अनुष्ठान और मी शोभा का हेतु होगा। इस तरह विधि विहित कर्मों की ही प्रशंसा इस अर्थवाद से की गई है।

इसी प्रकार "आस्य (आ अस्य) प्रजायां वाजी जायेत; य एवं वेद" यह अर्थवाद वाक्य मी वेदनानुमन्त्रण विधि का शेष है। जिस घर पर सदा अध्ययन आदि चलता रहता है, उस घर में जिस पुत्र का जन्म होता है, वह मी वाल्यावस्था से शास्त्रालाप सुनकर स्वमावतः मेघावी एवं विद्वान् हो जाता है, और विद्वान् होने पर सभी व्यक्ति उसको सल्पात्र गुणी समझकर दान देता है। अधिक दान मिलने पर वह प्रचुर अन्न प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार गुण को लक्ष्य करके ही कहा गया है—''वाजी जायते"।

विद्याप्रशंसा = विद्या की प्रशंसा । इसका मुख शोमायमान होता है इत्यादि वाक्य में जो कहा गया है, वह विद्या की प्रशंसा है ॥ १५ ॥

# सर्वत्वमाधिकारिकम् ।। १.२.१६।।

त्रा० भा०-अन्यानर्थक्यवाक्य उदाहरणं 'पूर्णाहुत्या सर्वान्कामानवाप्नो-तीति' पूर्णाहुति जुहोतीत्याकाङ्क्षितत्वादस्य विधेः शेषः । य उ चैनमेवं वेदेति, तरति मृत्युमित्यस्याऽऽकाङ्क्षितत्वाच्छेषः । फलवचनं स्तुतिः, सर्वकामफलस्य निमित्ते सर्वकामावाप्तिवचनं गौणम् । असर्वेषु सर्ववचनमधिकृतापेक्षम् ॥ १६ ॥

भा०वि०-सम्प्रति सर्वकामावाप्तिवचसस्साल्णम्बनत्वं दर्शयन् सर्वत्वपदावृत्त्या सूत्रवावयं योजयति—सर्वकासेति । सर्वे कामाः फलं यस्य कर्मणः, तिन्निमित्ते संस्कृताग्नौ विषये सर्वकामावाप्तिवचनं निमित्ते नैमित्तिकत्वोपचारात् गौण-मित्ययमर्थः । सर्वत्वं=सर्वकामत्वम्, आधिकारिकं फलसम्बन्ध्येव तिन्निमित्तेऽजना-वृपचरित्तमिति वदता सूत्रकारेणोक्त इत्यर्थः ।

पशुबन्धवाक्येऽप्येकस्मै वा अन्ये यज्ञक्रतवः कामायाह्नियन्ते, सर्वेभ्यो ज्योतिष्टोम इति अधिकृतस्य ज्योतिष्टोमस्य सर्वकामसाधनत्वात् तदङ्गभूतस्य पशुबन्धस्य तद्द्वारा सर्वेलोकसाधनत्वम् स्तुत्यर्थमुपचारादुक्तमिति सूत्रं योज्यम् ।

मृत्युतरणोदाहरणे तु पूर्वसूत्रगतविद्यापदानुषङ्गेन विद्याप्याधिकारिकीति विपरिणामं कृत्वा अश्वमेधफलमपि मृत्युत्तरणादि तदुपकारिण्यां विद्यायामश्व-मेधस्तुत्यर्थमुपचारेणोक्तमिति योज्यमित्याशयः ।

नन्वग्न्यादिद्वारेणापि न सर्वकामनिमित्तत्त्वमित्याशङ्क्र्यान्यथा सूत्रं योजयत्ति—असर्वेष्विति । यथा लोके सर्वमन्नं भुक्त इत्यादी सर्वशब्दः प्रकृतापेक्षः, तथात्रापि प्रकृताग्निसाध्यफलग्राही भविष्यतीत्यर्थंः ॥ १६ ॥

त॰ वा॰—संस्कारकर्मत्वान्न फलविधिः । स्तुतेस्त्वालम्बनं निमित्ते नैिस-त्तिक्वदुपचारात् । सर्वकामनिमित्तानां कर्मणां सामान्यसाधनभूतानग्नीनवाप्नो-तीत्यर्थः । सूत्रं चैवं योज्यते—सर्वकामनिमित्तैः कर्मंभिराहिताग्नित्वादिदानी-मधिकृत इति वक्तव्ये सत्याधिकारिकं सर्वत्वं स्तोतुमवाप्तावुपचरितम् ।

नतु चाऽऽकाशगमनसुरकन्यालाभादयोऽत्यन्तासन्तः सर्वंशब्देन वैदिकेषु कर्मंसु निमित्तद्वारेणापि न शक्यन्तेऽनुविदतुमतः पुनः सूत्रमुच्यते । यथैवौदनादिषु सर्वशब्दोऽधिकृतापेक्षत्वास्र त्रैलोक्यं गृह्णाति, तथाऽत्राग्निकर्माधिकृतफलग्राही भविष्यतीत्यदोषः ॥ १६ ॥

न्या॰ सु॰—फलवचनं स्तुतिरिति शाष्येण पूर्णाहुति-पशुबन्धयोः सर्वेकामलोकफल-त्ववचनम्, अश्वमेधविद्यायाश्र मृत्युतरणादिफलत्ववचनं प्रशंसार्थंत्वान्नानुपलब्धिविरुद्धमिति पूर्वंसूत्रानुषङ्गेण सर्वत्विमिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । तत्सिद्धचर्थं पूर्वोक्तमप्यर्थवाद-विषयत्वं स्मारयित—संस्कारेति । पूर्णाहुतिविद्ययोः संस्कारत्वात्पशुवन्धस्य चारादुप-कारककम्मंत्वादित्यर्थः । सर्वकामफलस्येति भाष्येण सर्वत्विमत्यवयवावृत्त्या सर्वकामा-वासिवचनालम्बनाभिधानार्थत्वेनैतत्सूत्रं व्याख्यातम् । तद्वचाचष्टे —स्तुतिस्त्वित । उक्तेऽर्थे सूत्रं योजयित—सूत्रं चेति ।

असर्वेष्वितिभाष्येण सर्वेत्वानुपपत्तिपरिहारार्थंत्वेन पुनरेतत्सुत्रं व्याख्यातम् । तदा-शङ्कापूर्वं विवृणोति—नन् चेति । एकस्मै वा अन्ये यज्ञक्रतवः कामायाद्वियन्ते, सर्वेभ्यो ज्योतिष्टोम इत्यधिकृतस्य ज्योतिष्टोमस्य सर्वकामसाधनत्वात्तदङ्गभूतस्य पशुवन्धस्य तद्-द्वारा सर्वेलोकसाधनत्वं स्तुत्यर्थंमुपचारादुक्तमित्येवं सूत्रं योज्यम् । विद्योदाहरणे तु पूर्व-मूत्रागतिवद्याशब्दानुषङ्गेण विद्याप्याधिकारिकीति विपरिणामेनाधिकृताश्वमेधफलं मृत्यु-तरणादि तदुपकारिण्यां विद्यायामश्वमेधस्तुत्यर्थंमुपचारेणोक्तमिति योज्यम् ॥ १६ ॥

मा० प्र०—'अन्यानर्थंक्यात्' इस सूत्र के व्याख्यान में ''पूर्णाहुत्या सर्वात् कामानात्नोति'' इस अर्थंवाद वाक्य का उल्लेख कर विध्यन्तर का आनर्थंक्य समिथित किया गया
गया है, किन्तु वह भी ठीक नहीं है। क्योंकि, 'सभी ब्राह्मणों को भोजन कराया जाय'
यह कहने पर निमन्त्रित या घर पर आये हुए सभी ब्राह्मणों की अवगति होती है।
वैसे ही पूर्णाहुत्या सर्वात् कामाप्नोति' यह ''पूर्णाहुत्ति जुहुयात्'' इस विधि का चैप है।
अतः; इस प्रकरण में उल्लिखित सभी कामनाओं का सर्वत्व विवक्षित है। पूर्णाहुति के
अभाव में आधानरूप कम अङ्ग-विकल होगा; उस अङ्गविकलता का पूर्णाहुति समाधान
होता है; यह एक काम है। उसका समाधान होने पर आहवनीय आदि अग्नियाँ अग्निहोत्र आदि कमों में योग्य होती हैं—यह दूसरा काम है। उन कमों से वे कम फल प्राष्ठ
होते है—यह अन्य काम है। इस तरह सभी कामनाओं की प्राप्ति अन्य आहुतियों से भी
कही गई है? इसके उत्तर में कहा गया है कि इसमें हानि क्या है? इससे पूर्णाहुति की
स्तुति से कोई हानि नहीं है। इस स्थल में अन्य अधिकार में भी कामना का प्रसङ्ग हो
सकता है। और इस प्रकार विद्यान्तर का भी आनर्थंक्य नहीं हो सकता है। अन्य स्थल
में जहाँ ''सभी कामनाएँ सिद्ध होती है'' इस प्रकार के वचन कहे गये है, वहाँ भी इसी
प्रकार समझना चाहिए।।१६॥

# फलस्य कर्मनिष्पत्तेस्तेषां लोकवत्परिमाणतः फलविशेषः

स्यात् ॥ १.२.१७ ॥

शा॰ भा॰—अन्वारुह्य वचनमिदम् । यद्यपि विधिः, तथाऽप्यर्थवत्ता परि-माणतः सारतो वा फलविशेषात् ॥ १७ ॥ भा० वि० — एवमथँ वादत्वेनानुपलि विधिवरोधं परिहरतान्यानथँ क्यदोषो निराकृतः अधुना फलविधित्वमभ्युपगम्यापि निराकरोति — फलस्येति । सूत्रतात्पर्यंमाह — अन्वाबह्येति । अभ्युपगम्यवाधं विवृणोति = यद्यपीति । यद्यपि पूर्णाहुत्यादिवाक्ये फलविधः क्रियते, तथापि नाग्निहोत्रादीनामानथं क्यम्, किन्त्वर्थवत्तेव । तत्र हेतुः — परिमाणत इति । फलविशेषः स्यादिति सम्बन्धः । यत इति शेषः, लौकिकचन्दनकर्पूरकस्तूरिकाग्न्यादिजनितसुखेष्वपि विशेषानुमानात् कर्मपरिमाणतारतम्यानुसारेण फलतारतम्यसम्भवात् पूर्णाहुत्या स्तोकस्तोकफलावाप्तावपि न महतां कर्मणामान्यं क्यमित्यर्थः । तदने नैवं सूत्रं योजितं फलस्य कर्मभ्यो निष्पत्तेः श्रुतत्वात्तेषां कर्मणा परिमाणं फलविशेषः; फले विशेषः परिमाणविशेषः स्यात् — लोकविति ।

ननु दक्षिणादौ परिमाणसाम्येऽपि सारासारद्रव्यकृतफलवैषम्येण भवितव्यम् अन्यथा सारद्रव्यदाने प्रवृत्त्यनुपपत्तेरित्याशङ्क्षच परिमाणग्रहणस्योपलक्षणार्थंत्वं मत्वाह—सारतो वेति ॥ १७॥

त० वा०—तच्चैतत्समानस्वर्गादिफलेष्विग्नहोत्रादिषूपयोक्ष्यत इत्युपन्यस्तम्, साधनानुरूपत्वात्साध्यानाम् । सर्वे हि कामाः पूर्णाहुत्याऽवाप्यमानाः स्तोकस्तोकाः प्राप्यन्ते । तत्र फलभूमाधिनः कर्मान्तरिवधिरर्थवान्भविष्यतीति स्थिते चोद्यते—युक्तं लोके कृष्यादिफलानां प्रत्यक्षावगतत्वात्साधनानुरूपं जन्म । पूर्णाहुत्यादिषु स्वत्यन्तशास्त्राधीनत्वादिवशेषश्रुते फले किमूला विशेषकल्पना । न ह्याग्निहोत्र-ज्योतिष्टोमस्वर्गयोः किश्चिद्वशेषः श्रूयते । न चानुमानमीद्दशे विषये समर्थम् । तदिभधीयते । विधिसामध्यदिवेदं सिद्धम् । कथम् ? यदि ह्यल्पान्महतश्च कर्मणः समं फलं जायेत, ततोऽकें चेन्मध् विन्देतेत्यनेनेव न्यायेनाल्पेन सिद्धे महित न कश्चित्रवर्तते । तत्र विधिशत्तिकाधः स्यात् । अविहतशक्तिस्तु सन् 'अर्थाद्वा कल्पनैकदेशत्वादित् (जै० १।४।२०) इति विधिरेव फलाधिक्यमञ्जीकरोति । अतो यथा विश्वजिदादौ फलसद्भावः प्रमाणवान् एविमह तद्विशेष इति ।

किञ्च कर्मणामल्पमहतां फलानां च स्वगोचरः । विभागः स्थानसामान्यादविशेषेऽपि चोदिते ॥ २ ॥

यथैव क्रमाम्नातानामङ्गाङ्गिनां प्रथमस्य प्रथमं द्वितीयस्य द्वितीयमिति विनियोगव्यवस्था, तथैव कर्मगोचरेऽल्पस्य कर्मणः परिमाणसामान्येन फल-गोचरेऽल्पमेवोपतिष्ठते । मध्यमस्य मध्यमम्, महतो महदिति स्थानमेव विनियोजकम् ।

स्मरणमप्येवमेव । चातुर्मास्यसोमेषु च फलार्थंवादो यदाऽग्निहोत्रं जुहोत्यथ दश गृहमेधिन आप्नोत्येकया रात्रियेत्यारम्य न्यूनाग्निहोत्रदशसंवत्सरप्रयो- गादिभिरेकदर्शंपूर्णंमासादिप्रयोगावाप्तिवचनं कर्माल्पत्वमहत्त्वकृतं फल्रभेदं दर्शयति ।। १७ ।।

न्या । सु० — अन्वारुद्ध वचनस्य प्रयोगनमाह — तच्चैतिविति । विक्षणापरिमाण-साम्येऽपि फलाधिनयमन्तरेणासारद्रव्यदानेनापि अनुसिद्धौ सारद्रव्यदाने प्रवृत्ययोगात्सूत्रा-तिरेकेण माष्ये सारग्रहणम् । विशेषमुपपादयति — साधनेति । अत्राशाङ्कृते — इति स्थित इति । परिहरति — तदिभधीयते इति । स्थानादपीयं व्यवस्था सिद्ध्यतीत्याह — कि चेति । इलोकं व्याचष्टे — यथे वेति । कमंगोचर इत्यादिना समुदायाित्रप्रायः स्वगोचरशब्दः । निर्धारणे च ससमी व्यवस्थावचनश्च विभागशब्द इति व्याख्यातः ।

> ब्रह्महत्याश्वमेधाभ्यां न परं पुण्यपापयोः । आभूतसंप्लवान्तं च फलमिष्टं तयोद्विंज ॥

इत्यादिस्मरणादिष व्यवस्थाऽवसीयत इत्याह—स्मरणादिषीत । यदिनहोत्रं जुहोति अय दशगृहमेधिन आप्नोत्येकया रात्र्या यदा दश संवत्सरानिनहोत्रं जुहोत्यथ दर्शपूर्ण-मासयाजिनामाप्नोति यदा दश, संवत्सरान् दर्शपूर्णमासाभ्यां यजतेऽथाग्निष्टोमयाजिनामाप्नोतित्याद्यन्यार्थंदर्शनादिष व्यवस्थासिद्धिरित्याह—जातुर्मास्यसोमेषु चेति । चातुर्मास्य-वत्सोमेऽपीत्यर्थः ॥ १७ ॥

भा । प्र - कमं के परिमाण के अनुसार फल की अल्पता और आधिक्य होता है। निरूढ़ पशुबन्ध नागक यज्ञ से स्वर्ग की प्राप्ति होती है एवं ज्योतिष्टीम दर्शपूर्णगास आदि कर्मी से भी स्वर्ग की प्राप्ति होती है इसी प्रकार अश्वमेध विषयक ज्ञान ब्रह्महत्या आदि पापों से छटकारा मिलता है एवं अश्वमेध यज्ञ के अनुष्ठान से भी ब्रह्महत्या आदि पापों की निवृत्ति होती है, किन्तु ये सभी एक प्रकार के नहीं हैं। अल्प परिश्रम साध्य कर्म से किस स्वर्ग को प्राप्ति होती है, वह मिन्न प्रकार एवं उसका स्थायित्व भिन्न जातीय होता है, एवं अधिक परिश्रम से साध्य कर्म से जिस स्वर्ग की प्राप्ति होती है वह उससे मिन्न एवं उसका स्थायित्व भी भिन्न है। इसलिए तैत्तिरीयसंहिता "उच्चावचकम्मणा-मेकविधफलासम्भवात् स्वर्गो वहुविधः", स्वल्प और महत् कर्म से एक प्रकार का स्वगंरूपी फल नहीं हो सकता है; अतः, स्वर्ग अनेक प्रकार का है, जो व्यक्ति जिस प्रकार का कर्म करता है, उस कर्म के परिणाम के अनुसार स्वर्ग का भोग भिन्न प्रकार का होता है। जैसे एक कपड़ा पाँच रुपये का खरीदा जा सकता है और एक रुपया का भी कपड़ा खरीदा जा सकता है, किन्तु कपड़ा होने पर भी उनमें बहुत भेद है। इसी तरह कमें की स्वल्पता और महत्त्व के अनुसार स्वर्ग मोग अल्पकाल स्थायी एवं अधिक काल स्थायी होता है। नरक के भोग का भी यही नियम है। इसी प्रकार कायिक बाचिक एवं मानसिक भेद से ब्रह्महत्या अनेक प्रकार की है। मन में ब्रह्महत्या की कल्पना करने वाले व्यक्ति को जो पाप होता है वह अश्वमेध विषयक ज्ञान से निवृत्त होता है एवं बहाहत्या का अनुष्ठान करने वाले व्यक्ति के पाप का यज्ञ के अनुष्ठान से ही मुक्ति होती है। समान फल का निर्देश रहने पर भी प्रकार में भेद रहता है। यह केवल युक्ति के आधार पर नहीं है, वरन् चातुर्नास्य सोम प्रकरण में जो अथँवाद कहा गया है, उससे भी यही अर्थ सिद्ध होता है। "यदिंग्नहोत्रं जुहोत्यथ दश गृहमेधिनं आप्नोत्येकया रात्रिया" इत्यादि क्रम में गृहमेधी अग्निहोत्रं दर्शपूर्णं मास आदि एक-एक याग के समान है, अतः स्वल्पाय।स अथवा बहु आयास साध्य अनेक कर्मों का एक प्रकार के फल का अवण रहने पर भी असामञ्जस्य का अवकाश नहीं है।

फलस्य = फल का, कर्मनिष्पत्तेः = कर्म के द्वारा निष्पत्ति होने से, तेषां = कर्म-फलों का, परिणामतः=परिमाण के अनुसार, फल विश्वेषः=फल का अल्पता या आधिक्य, स्यात्=होता है। लोकवत्=लौकिक दृष्टान्त के अतुसार लोक व्यवहार में। जैसे भूमि का स्वल्पकर्षण एवं अधिक कर्षणरूप परिमाण के अनुसार कृषि आदि फल की अल्पता एवं अधिकता रहती है, वैदिक धर्म का भी परिमाण के अनुसार फल का तारतम्य होता है, क्योंकि कर्म के द्वारा ही फल की निष्पत्ति होती है।। १७।।

# अन्त्ययोर्यथोक्तम् ॥ १.२.१८॥

बार्० भार्०—अभागिप्रतिषेषादित्यादावुदाहृतं—न पृथिष्यामिनश्चेतन्यो नान्तरिक्षे न दिवीति, हिरण्यं निधाय चेतन्यमित्याकाङ्क्षितत्वादस्य विधेः शेषः । पृथिन्यादीनां निन्दा हिरण्यस्तुत्यर्था । असित प्रसङ्गे प्रतिषेधो नित्यानुवादः । यच्चानित्यदर्शनं 'बबरः प्रावाहणिरकामयत' इति । तत्परिहृतम् । अर्थवादाक्षेपेण पुनरुत्थितमिदानोमर्थवादप्रामाण्ये तेनैव परिहारेण परिहरिष्यत इति ॥ १८॥

भा० वि०—एवं पूर्णाहुतिवाक्यस्य स्वार्थासत्यत्वादिनान्यानर्थवयप्रसङ्गं पिरहृत्य, अधुना न पृथिव्यामित्यादौ नाभागिप्रतिषेधप्रसङ्गः नापि वबरः प्रावाहणिरित्यादावनित्यसंयोगप्रसङ्ग इत्याह अन्त्ययोरिति । अभागिप्रतिषेध-निरासार्थं सूत्रं योजयति —अभागीति । निन्दायाः कथं विधिशेषत्वमित्याशङ्क्रययथोक्तमितिपदं व्याकुर्वन् स्तेयानृतवादार्थवादन्यायमतिदिशति —पृथिव्यादीति ।

ननु शुद्धपृथिवीचयननिषेधस्य हिरण्यनिधानस्तुत्यर्थंत्वेऽपि नान्तरिक्ष इत्यादेः कथं तच्छेषत्वं तत्राह—असतीति । असत्यामिप प्राप्तौ प्रतिषेधो नित्यानुवादो हृष्टान्तार्थः; यथान्तरिक्षे, दिवि वा चयनमनुमतम्। एवं शुद्धायामिप पृथिव्यामित्यर्थः।

अनित्यसंयोगपिरहार्थंमिप यथोक्तमिति सूत्रावयवं व्याचष्टे — यच्चेति । अनित्यदर्शंनमिनत्येन संयोगदर्शंनं तत्पिरिहृतम् । परं श्रुतिसामान्यमात्र-मित्यनेनेति शेषः । प्रकर्षेण वाहयतोति प्रावाहणिशब्दस्य नित्ये वायौ व्युत्पत्तेः वबरशब्दस्य च शब्दानुकृतित्वात् प्रवाहणाख्यपुरुषसिद्धा प्रावाहणेरन्यस्या-सम्भवान्नित्यस्य संयोग इत्युक्तमित्यर्थः ।

स्यान्मतम् नित्यार्थाभ्युपगमोऽनर्थंकः, नित्यार्थानामित्यापो वै शान्ता इत्यादी-नामानर्थंक्यादित्युक्तमिति तत्राह—अर्थवादेति । आपो वै शान्ता इत्यादीनां स्तुत्यर्थेन प्रामाण्यस्य प्रतिपादितत्वात्, तेनैव प्रामाण्यस्य प्रतिपादनेन परिहृतमित्यर्थः ।

नन्वर्थवादभावाभावयोः विघेरेव प्रवर्तकत्वात् किमर्थवादप्रामाण्याभ्युपगमेनेत्याशङ्क्र्याभ्युपगम्याप्यार्थवादिकफळकल्पनादेरर्थवादप्रामाण्याधीनत्वात् प्रयोजनवदेवार्थवादप्रामाण्यमिति मत्वाधिकरणार्थमुपसंहरति—इतीति ॥ १८॥

त० वा०—यथैव वाङमनसयोनिन्दा हिरण्यस्तुत्यर्था तथा शुद्धपृथिवीनिषेषः प्रक्लृसावर्थवादः स्याद् इत्येवं हिरण्यनिधानस्तुत्यर्थः, न प्रतिषेधमात्रफलः । नान्तरिक्षे न दिवीत्यौचित्येन शुद्धपृथिवीनिषेधसमर्थनायैव यथाज्न्तरिक्षे दिवि वा चयनं न प्रसिद्धम्, तथा हिरण्यरिहतायां पृथिव्यामिति स्तवनम् । अनित्यसंयोगो गतार्थः परं तु श्रुतिसामान्यमिति । प्रयोजनं रात्रिसत्रे पूर्वपक्षे स्वर्गः फलं स्यादिति सिद्धान्ते त्वर्थवादस्थमेव फलम् ॥ १८॥

न्या० सु०—अभागिप्रतिषेधपरिहारे स्तेयानृतवादार्थवादन्यायातिदेशार्थत्वेन यथोक्त-पद्मव्याख्यानार्थं पृथिक्यादीनामिति भाष्यम् । तत्र हिरण्यं निधायेत्यनेन पृथिक्याधारस्येव हिरण्यस्य विद्येः पृथिवीनिन्दानुपपत्तिमाशङ्क्षच व्याचर्छे—यथैवेति । एवमपि शुद्धपृथिवी-निन्दामान्नेण हिरण्यस्तुतिसिद्धेरितरिनन्दानर्थक्यादादिशब्दानुपपत्तिमाशङ्क्ष्माह—नान्त-रिक्ष इति । एतदेव विवृणोति—यथेति । अनित्यसंयोगपरिहारार्थंत्वेन यथोक्तपद्मव्याख्या-नार्थं यक्केति भाष्यं व्याचर्छे—अनित्यसंयोग इति । प्रकर्षेण वहतीति कर्त्तंरि प्रावाहणि-शब्दव्युत्पत्तिसम्भवात् ववरशव्यस्य च शब्दानुकृतित्वेन नित्यवायुपरत्वोपपत्तेनिप्रसिद्ध-प्रवाहणाख्यपुष्वकल्पनेन तदपत्यपरता नित्यानित्यसंयोगविरोधापादिका कल्पनीयेति मावः।

#### प्रयोजनकथनम्

ननु विघ्युद्देशप्रामाण्यमात्रेणांशत्रयोपेतभावनानुष्ठानसिद्धेरनर्थवादप्रामाण्यित्तता निष्प्र-योजनेत्याशङ्कचाह—प्रयोजनमिति । एतच्चोपलक्षणार्थम् । 'अक्ताः शनकंरा' इत्यत्र सन्दिग्धनिर्णयस्याश्वप्रतिप्रहेष्टचां व्यवधारणकल्पनस्य, वमनेष्टचां च वैदिकसोमवमन-निमित्तकत्वस्य, अष्टावुपभृति गृह्णातीत्यत्र चतुष्टुद्धयकल्पनस्य, जोतिष्टोमशब्दस्य सोमयाग-परत्वस्य धाय्यानां च समिष्यमानवती समिद्धवत्यन्तरालनिवेशस्य, सोमं विद्या प्रजानां चावश्यकत्वस्य, द्वयोः प्रणयन्तीत्यस्य ष मध्यमपर्वद्वयविषयत्वस्यार्थवादप्रामाण्याधीन-त्वात् ॥ १८ ॥

इति सर्वानवद्यायां न्यायसुधायामर्थवादाधिकरणम् ।

मा० प्र०—अप्रसक्त का प्रतिषेध होने मे "नान्तरिक्षे अग्निश्चेतव्यः" इत्यादि अर्थवाद वाक्य अप्रामाणिक हैं, इस प्रकार की आपित्त के परिहार के लिए "विधिना त्वेकवाक्यत्वात्" इत्यादि सूत्रों को कहा गया है। "नान्तरिक्षे अग्निश्चेतव्यः" इत्यादि अर्थवाद "हिरण्यं निधाय चेतव्यम्" (तै० सं० ५।२।६।१) अर्थात् स्वणं रखकर उसके कपर अग्नि का चयन करना चाहिए, यह विधि का शेष या अष्ट्र है। अन्तरिक्ष में चयन निषेध नित्यानुवाद अर्थात् नित्यसिद्ध विषय का कथन मात्र है। क्योंकि, अन्तरिक्ष में या चुलोक में अग्नि के चयन की सम्भावना नहीं है, "ववरः प्रावहणिः" इत्यादि वाक्यों का दृष्टान्त देकर जो अप्रामाण्य की आश्चा की गई है, वह मी सङ्गत नहीं है, क्योंकि, जननमरणशील किसी व्यक्ति के विषय में यह नहीं कहा गया है। "स्वयं तु श्रुति सामान्यमात्रम्" (सी० द० १।१।३१) इस सूत्र में कहा गया है। इसलिए अर्थवाद वाक्यों के प्रामाण्य स्वीकार करने में किसी प्रकार की बाधा नहीं है।

अन्त्ययोः = अन्य दो आपित्तयों के परिहार में, ''यथा उक्तम्''=जो कहा गया है। अविशय दो आपित्तयों के परिहार में जैसा समाधान कहा गया है, यही इसमें भी समझना चाहिए।। १८।।

### हितीयमौदुम्बराधिकरणम् विधिर्वा स्यादपूर्वत्वाद्वादमात्रं ह्यतर्थकम् ॥ १.२.१९ ॥

शा० भा०—इह ये विधिवन्निगदा अर्थवादास्ते उदाहरणम् । 'औदुम्बरो यूपः, भवत्यूर्ग्वा उदुम्बर, ऊर्क् पशव, ऊर्ज्वास्मा ऊर्जं पश्चाप्नोति, ऊर्जोऽवरुद्ध्यै [तै० सं० २–१–१ ६] इति । किमस्य विधिः कार्यम्, उतास्यापि स्तुतिरिति ॥

िकं तावत्प्राप्तम् । विधिवि स्पादपूर्वत्वाद्वादमात्रं ह्यमर्थकम् । विधिवित्तगदेव्वेवंजातीयकेषु फलविधिः स्यात् । फलं ह्यवगम्यते । तथा ह्यपूर्वमर्थं
विधास्यति । इतरथा स्तुतिवादमात्रमनर्थंकं स्यात् । स्तुतक्चास्तुतश्च तावानेव
सोऽर्थः । अपि च ऊर्जोऽवकद्ष्या इति प्रयोजनं श्रूयते । न च प्रशस्तोऽयमर्थं
इति कश्चिच्छब्दोऽस्ति । लक्षणया तु स्तुतिर्गम्येत । श्रुतिश्च लक्षणाया
ज्यायसीति ॥ १९ ॥

भा० वि•—सामान्येनार्थंवादानामानर्थंक्यनिरासेन स्तुतिलक्षणया विघ्येक-वाक्यत्वेन प्रामाण्ये साधिते. तेष्वेव केष्चित् विधित्वेनैवार्थंवत्त्व- संभवे किमिति स्तुत्यर्थंत्वेनार्थंवस्वमाश्रीयत इत्याशङ्क्रवार्थंवादत्वमेवानेन स्थिरीक्रियत इति सङ्गितं मत्वा विषयं विविच्य दर्शयति— इहेत्यादिना। ये विधिवन्निगद्यन्ते अर्थवादाश्च ते तथा चिन्ताप्रयोजनं तु फलविधिसरूपाणां स्तुत्यर्थंत्वेनार्थंवादत्वसिद्धिरत्रापूर्वत्वैकवाक्यत्वाभ्यां संशयमाह—किमिति। अस्येति जातावेकवचनम्।

अथवास्योदाहरणस्य विधिरज्ञातज्ञापनम्-अस्यापीति । वायुर्वे क्षेपिष्ठेत्यादि-विद्यर्थः, कतरदत्र युक्तिमदिति जिज्ञासमानं प्रति पूर्वपक्षसूत्रमादत्ते—किमित्या-दिना । विधिः स्यादिति सामान्यनिर्देशेन फलविधिसरूपाणां सर्वेषामप्युदाहरण-त्वमिमनिति सूचयन् व्याचध्टे—विधिवदिति । अवधारणार्थेन वाशब्देन सूचितं हेतुमाह-फलं होति । यथा हि गम्यमानत्वात् स्तुतेस्तत्परत्वमर्थंवादानाम्, तथा फलस्यापि गम्यमानत्वात् तादथ्यंभेवैतेषामित्यर्थः।

ननु फलस्य गम्यमानत्वं स्तुत्यर्थतयापि स्यात् इत्याशङ्क्ष्याह—पूर्वत्वाविति । व्याचण्टे - तथेति । तथा सित पूर्वं प्रामाणान्तरमस्य न विद्यते इत्यपूर्वमनन्यलभ्यमर्थं विधास्यति=प्रतिपादयिष्यति । स्तुते विध्युद्देशादप्याक्षेपात् फलस्य
चानन्यलभ्यत्वात् तिद्विधित्व एव प्रमाणान्तरापूर्वार्थंत्विमत्यर्थः स्तुतिश्च सिद्धार्थंकथनरूपत्वाद्वादमात्रम्, नाज्ञातज्ञापकं तच्चानर्थंकिमत्यर्थः, आनर्थंक्ये हि शब्दसूचितं हेतुं व्याचण्डे—स्तुतिश्चेति । न हि पर्णमयीत्यादौ स्तुतत्वेन स्तुतित्वमभ्युपगच्छताः पूर्वार्थंत्वमि नेष्यत इत्याशङ्क्ष्य पः । । । अपूर्वत्वादिति
सूत्रावयवं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन् हेत्वन्तरमाह—अपि चेति । एवं कामपदाभावेऽपि तादर्थ्यं चतुर्थ्यां स्फुटं फलावगमादित्यर्थः ।

ननु वायुवां इत्यादी प्रशस्तोऽयमिति पदाभावेऽपि स्तुतिस्तद्वत् कि न स्यादत आह—लक्षणयेति । इह च श्रुत्यर्थसंभवात्र लक्षणा युक्तेत्याह—श्रुति-श्रोति । अनेन लक्ष्यमाणस्तुतेर्वाच्यार्थपूर्वंकत्वाद्वाच्यार्थस्य फलस्यानन्यपूर्वंत्वाद-पूर्वंशब्देन पूर्वंमर्थान्तरमस्य न विद्यते इति श्रौतार्थंलाभोऽभिसंहित इति सूत्रं व्याख्यातम् ॥ १९ ॥

त० वा०—एवमानर्थंक्योपाख्यानादिप्रतियोगिष्वर्थंवादेषु व्याख्यातेष्विदानीं विधिप्रतियोगिनो विचार्यंन्ते । कुतः संशयः ? पूर्वंत्र हि स्वार्थानुपयोगित्वेन दूरलक्षितस्तुतिग्रहणमञ्जीकृतम् । तत्संभवे तु स्तुतिरप्यनर्थंकतुल्याऽऽपद्यते । विध्यंशस्च न कथंचनान्यस्मात्सिध्यति । प्ररोचना पुनः कथंचिद्विध्युद्देशादप्युप्पद्यत इत्युक्तं पुरस्तात् । अपि च प्रधानं विधिः, अङ्गं स्तुतिः, तत्र प्रधानविशेषणसंभविनस्तद्गामित्वमेव युक्तम् । समाप्ते च विध्युद्देशे, अर्थवादः प्रवर्तते,

तत्पक्रमावस्थायामेव तु भावनांशाः संनिपतन्ति । विशेषेण तु फलं प्राथम्य-प्राधान्याभ्यामित्यादि मन्वानोऽपूर्वत्वादिति वदति । तदपेक्षया च स्तुतिमात्र-मनर्थकं मन्यते ।

ननु चैवं जातीयकः फलविधिरुतार्थंवाद इति विचारश्चतुर्थेऽपि 'द्रव्यसंस्कार-कर्मसु' (जै० ४।३।१) इति भविष्यति । अतो नेह प्रस्तोतव्यः ।

तत्र केचिदाहुः अनेन गतार्थत्वात्तत्रैवैष पर्यनुयोगो युज्यते, न त्विदं पुनरुक्त-मिति । सत्यमेवम्, यदि तु तत्कालप्रतीक्षणात्किचित्परिहारान्तरं लभ्यते अतस्त-त्रान्विच्छेम । अथ पुनरिहैव शक्यते वक्तुम्, तथा सतीदानीमप्युच्यमाने मन्दो दोष इति ।

अत्रापरे वदन्ति तेन फलविधित्विनराकरणमात्रपरमेव प्रष्टव्यम् । तदयुक्तम् । यतस्तेन फलविधित्वात्प्रच्यावितानामानर्थंक्यप्रसक्तौ पूर्वाधिकरणेनैव स्तुत्यर्थंना साधिता । तथा च दर्शितं शोभतेऽस्य मुखमित्यादिषु ।

केचित्पुनराहुः युक्तं 'वायुर्वे क्षेपिष्ठेत्यादोनाम्' स्तुतित्वम् । ऊर्जोऽवरुद्ध्या इति पुनर्यथा फलविधित्वात्प्रच्याव्यते, तथैव विसंवादेन स्तुतित्वादपीति कामं विधिभवतु, येन कालान्तरभावित्वेन कथि द्विसंवादो निवर्तत इत्यारम्भः । तद्य्ययुक्तम् । अपि च वेदे व्यक्तमसंवाद इति ह्यम्युच्चयहेतुरपुनरुकः स्यात् । अधिकरणशरीरं तु तदेव । विसंवादोऽपि च गुणवादस्त्वित्यनेन न कश्चिद-परिहृतः । पुनरपि च तावन्मात्रमेवोत्तरं भविष्यति । तस्माद्विधिवा स्यादित्य-विशेषोपादानाच्चतुर्थे च फलश्चित्रग्रहणादिहाशेषद्रव्यगुणिक्रियादिविधसरूपाः तत्र फलविधिसरूपा एवोदाहरणिनत्यपरे ।

तथा च विधिश्चानर्थकः वविचित्रकरणे च संभवित्तिति चाप्सुयोनिर्वा अश्वोऽप्सुजो वेतशो यो विदग्ध इति चोदाह्नियते । अन्यथा फलविधिमात्रो-पन्यासे तदसंबद्धमेव स्यात् । इहापि तस्य ताविद्वशेषविषयत्वादिदमगतार्थं भवेत् । अनेन तु सामान्यतः सर्वविषयावरोधिना तत्पुनक्क्तमेवेति व्यवस्थया केचिदुदाहरन्ति अत्र द्रव्यादिविधोनेव तत्र फलविधोनेव, भाष्यकारोदाहरणम-तन्त्रीकृत्योदाहरणान्तरं दातव्यमिति ।

#### अस्मिन् विषये वार्तिकमतम्

अत्र वदामः । किमधिकरणद्वयमवश्यारब्धव्यम्, येनैवमुदाहरणव्यवस्थाऽऽ-श्रीयते । न ह्यदाहरणभेदादिधकरणं भिद्यते । मा भूद्यथाव्यवस्थितेऽपि खादिरौ-दुम्बरत्वभेदादपौनरुक्तव्यम् । न्यायविषयत्वेन त्विधकरणानां तद्भेद एवापौनरुक्त्ये हेतुः । द्रव्यादिविधयोऽपि न सर्वे विचारिताः । केचित्तत्सिद्धिसूत्रे केचिन्नवीता- द्यधिकरणेषु, परकृतिपुराकल्पद्वारेणान्ये षष्टे, यहचा स्तुवत इत्यादयोऽर्थेकत्वादि-कल्प इति नवमे, जीतलगवीधुकविधितरूपा दशमे, अतश्च न पुनरुक्तता महान् दोष इत्येव वक्तव्यम् ।

अथ वैकस्यैव न्यायस्य क्वचित्किष्चिदंशः शोध्यत इति पुनरारम्भः । स्पष्टं वा विषयनानात्वमेवं वर्णनीयम् । सर्वविधिसरूपाणां केवलं विधित्विन्राकरणेनार्थवादत्विमिह सिद्धम् । यस्तु चतुर्थे पुनरारम्भः सोऽर्थवादकिष्पते विधौ फलाकाङ्क्षावेलायामन्यार्थोपात्तमपि क्रतुप्रयागवचनात्तदेव सिन्निहिततरं क्लृप्त-संबन्धस्य च विशेषमात्रं सुकरम् । इत्तरथा संबन्धस्तिद्वशेषश्चोपकारकक्तवं कल्पनीयमिति रात्रिसत्रप्रतिष्ठादिवत्फलविधित्वमपीति पूर्वपक्षाभिप्रायः । कथ-खित्प्रयोजनान्तरे लभ्यमाने नैकस्यानेकार्थता युक्ता । तस्मादर्थवादत्वमेवेति सिद्धान्तः । एतेन निवीताद्यधिकरणानि व्याख्यातानि ।

अथ वौदुम्बराधिकरणपूर्वंपत्तं कृत्वा चिन्तास्ता प्रत्येतव्याः । विधित्वाभ्युप-गमेन हि कस्य शेषः क्रतोः पुरुषस्य वेत्यादि विचार्येह सिद्धेनार्थवादत्वेनोप-संहारः । तथा परकृतिपुराकल्पयोः किं तद्गोत्राणामुत सर्वपुंसामिति चिन्ति-तम् । एवमूहबाधमसङ्गेन नवमदशमगता चिन्ता । तत्सिद्धिसूत्रे तु गुणवाद-निमित्तमात्रकथनम् ।

अथ वा फलविधावेव यत्र भेदेन स्तुतिफलपदानि भवन्ति, तदिहोदाहरणम्।
यथाऽत्रैवोर्गुदुम्बर कर्क् पश्चव इत्येतैरेव स्तुतिः, कर्जोऽवरुद्धधा इत्यनेन
फलमिति। यत्र पुनस्तावन्मात्रेणैव फलं वा स्तुतिवी वक्तव्येति भवति ते
चतुर्थं इति।

अथ वा तत्र परार्थंत्वादिति हेतुन्यपदेशात् प्रसिद्धेन च हेतुना न्यवहाराद्ये विज्ञातपारार्थ्यस्ति उदाहरणम् । यथा 'यस्य पर्णमयी जुहूरि'ति । अत्र ह्यवश्यं जुह्वनुवादेन पर्णमयीत्वं विधातन्यम्, स्वातन्त्र्येण फलसंबन्धाशक्तेः । सर्वत्र हि गुणः फलाय चोद्यमानः कश्चिदाश्रयमपेक्षते । न च प्रकरणमन्तरेणाऽऽश्रयप्राप्तिः । तदिह यदि पर्णमयीत्वेन फलं भावयेदिति वचनं व्यज्येत, किमाश्रितेनेत्यपेक्षायां कि संबध्यताम् ? जुहूरिति चेन्न । वाक्यमेदप्रसङ्गात् । साऽपि च प्राक्तियाः लाभान्नेव निराकङ्क्षीभवति । न च क्रियासंबन्धे प्रमाणमस्ति । तस्मादिनवं-हणादेतद्वचनव्यक्तिपरित्यागेनेतराश्रयणम् । तत्र च जुह्वा जुहोतीत्यस्याः प्रकरणे निर्ज्ञातप्रयोजनात्वादिविहतजातिविशेषायास्तदाकाङ्क्षायां सत्यां यावदेव पर्णत्व-जातिरुपनीता तावदिवज्ञातप्रयोजनावस्थत्वादङ्गतां प्रतिपद्यते । तत्वस्च निराक्ताद्विम्त्रतायास्तिस्मन्नेव वाक्ये फलकल्पनानिमित्तं नास्तीति युक्तमर्थंवादत्वम् ।

इह पुनर्वेकृतपशुप्रकरणे श्रूयमाणमौदुम्बरत्वमुदाह्यित । न च तस्य प्रसिद्धं पाराथ्यंम्, येन चतुर्थाधिकरणविषयता भवेत् । कथम् ? अत्र हि न तावदप्राप्ते यूपे जातिविधानं शक्यम् । तत्प्राप्तिश्चेदवश्यं क्लृप्तोपकारप्रकृतत्वादिनैव निराक्ताङ्क्षेण भवितव्यम् । तत्कुतो जात्यन्तरस्य ताद्य्येन विधिः, अतः फले विधानम् । याऽपि चाऽऽश्रयापेक्षा, साऽपि प्राकृतकर्मसंबन्धिचोदकप्राप्तयूपग्रह्णान्निवर्तत इत्यविधातः । तेन प्रागेव पाराय्यात्फलसंबन्धप्रसक्तिरवश्यं न्यायान्तरेण निराकर्तव्येत्येतदिधकरणारम्भः ।

इदमपरं मतम् । ओदुम्बरवाक्यं जुह्वादिवाक्यं चोभयमुभयत्रोदाहरणम् । कथम् ? भावनांशान्तरिवचारादपौनरुक्तयम् । साध्यसाधनसंबन्धस्तावद् द्वयोरिप् योग्यत्वेनोपात्तयोरवकल्पते, नान्यथा । तत्र चतुर्थे साधनांशयोग्यिवचारमना-हत्याभ्युपेत्य वा केवलसाध्यांशिवचारः । किमीहशेन कामशब्दोपबन्धरिहतेन वर्तमानफलसंबन्धाभिधायिना फलत्वं शक्यते गमियतुम्, न वेति विचारः । इह पुनः साध्यांशमनाहत्याभ्युपेत्य वा केवलसाधनांशिवचारः । किमीहशेन विधिवभक्तिरिहतेन द्रव्यगुणिक्रयाः कंचित्प्रति साधनत्वेन प्रतिपाद्यन्ते नेति । यच्च यदात्मना प्रतिपादितं भवति, तत्प्रतियोगिविशेषापेचं सत्पदान्तराद्युपात्तेन तेन संबध्यते । तत्र साध्यमित्यवधृते परिशेषादवशिष्टं साधनं गम्यते । एवं साधनावधारणेऽपीति द्वावप्यंशी स्वरूपेण निरूपियत्वयौ । तिहह साधनांशे विचायंमाणे यो नाम फलांशस्य संस्पर्शः, स चतुर्थे सिद्धः प्रसङ्गाद्वेतुत्वेनेति मन्तव्यः । तथा यस्तत्र साधनांशपरामशंः, स इह सिद्धस्तत्र प्रसङ्गादित्यपुनरुक्तम् ।

नन्वेवं सित विध्युद्शिचिन्तेयिमित्यर्थवादाधिकरणेन न संबध्यते। नैष दोषः। तद्वशेनैवार्थपरिच्छेदात्। यदि ह्यसौ विधीयमानतया पूर्वेणावगतः, ततो नार्थवादत्वमय स्तुत्यर्थतया ततोऽर्थवादत्विमिति। तत्र पूर्वपक्षािभप्रायः। सर्वथा साध्यसंनिजाने यदुच्चरितम्, तदाकाङ्क्षावशेन ताद्र्प्येणानुपात्तमिप साधनं भवति। यथैव यागेनेत्यनुदितं संबध्यते, तथैवौदुम्बरेणेति। तत्र विधिः कि कुर्यात्पुरुषं प्रवतंयेत्। स च फलाथितयैव प्रवृत्त इति कि विधिना।

अथ वा प्रयोगवचनविहितस्य फलसंबन्धमात्रमनेन क्रियते। पश्चमो वा लकारो विधास्यित । अर्थवादैकदेशो वेत्युक्तमेव । तस्मादूर्जोऽवरद्ध्या इति तादर्थ्यचतुर्थ्यैवेवं कामशब्दादिप स्फुटतरं फलमुपात्तमिति तस्मिन्नौदुम्बरता-विधिः। न तु फलस्य विधानमिति ग्रहीतव्यम् मावार्थाधिकरणे फलविधिनिषेघात्। कर्गुदुम्बर इत्यतः स्तुतिरित्यविरोधः। तस्मान्मुख्यविधिसंभवे लक्षणया न स्तुतिः प्रतिपत्तव्येति ॥ १९॥ विशेषणपरं व्याख्येयम् ।

न्या १ सू १ — विषयविवेकार्थं मिहेतिमाध्यं व्याख्यातुमाह — एविमित । आनर्थं स्यम्, उपाख्यानम् । आविशव्योपात्तं चादृष्टार्थं त्वं प्रतियोगि = विरोधि येषां तेष्वित्यर्थः । एतच्य पूर्वेणाध्यायपट्केन प्रत्यक्षविदितधर्मं केषु दर्शापूर्णं मासादिषु व्याख्यातेषु इदानीमविहितेति-कर्त्तं व्याख्यातेषु चिन्तयितु मिष्यत इतिसप्तमाध्यायमाष्य्यत्सर्वेष्वर्थं वादेष्वा-नर्थं क्यादिप्रतियोगितेवानीं विचार्यंत इति

पूर्णाहुत्याद्यथंनादानां विधिवित्तगदार्थवादानामिष व्याख्यातत्वात्तिमस्येति सन्देहभाष्यं पूर्वपक्षासम्भवेनाक्षिपति—कुत इति । सन्देहसमर्थं चतुर्द्धा पूर्वपक्षां सम्भावयति—पूर्वत्र होति । श्रीतत्वमनेन विधित्वाङ्गोकरणे कारणमुक्तम् । अनन्यलभ्यत्वाच्च विधिरित्याह्—विध्यंशश्चेति । इत्युक्तमिति । विध्युद्देशस्यैव हे शक्ती कल्पयिष्याम इत्ययेत्यर्थः । प्रधानतत्वादिष विधिरित्याह्—अपि चेति । विशेषणशब्देनाङ्गमुक्तम् । प्रधाने, विशेषणे च यत्सम्भवति, तस्यत्थंः । प्राथम्यादपीत्याह—समासे चेति । कल्लपश्चात्र भावनांशो विध्योऽभिप्रेतः, तस्य च सर्वादौ निवेशः प्रथमाकाङ्क्षणादितरयोश्तु तादथ्येन तस्यैव प्राधान्यादित्याह—विशेषण त्विति । आसामुपपत्तीनां सूत्रकाराभिमतत्वं दर्शयितुमाह—इत्यादीति । श्रीतस्यार्थान्तरपूर्वत्वाभावादनन्यलभ्यस्य चानन्यकारणकत्वात्प्रधानस्य विध्यान्तरपेक्षाभावादपूर्वशब्दे न लक्षणा । प्राथम्यं तु न विद्यतेऽस्मात्पूर्वामिति बहु-व्रीहिणा बोध्यते । आदिशब्देन त्वर्थान्तरपूर्वत्वाभाव एवोच्यते ।

ननु स्तुतेरिप पूर्वाधिकरणे अर्थंबत्त्वोपपादनादानर्थंक्याभिधानमयुक्तमत आह—तदपेक्ष-थेति । पौनरुक्तयमाशङ्कते—ननु चेति ।

एकस्यार्थंस्याद्विरुक्तचानर्थंक्येऽप्यस्य प्राथम्यादपुनरुक्ततेत्वेत्। समाधानमाह—तन्नेति । अस्याधिकरणस्य पौनरुक्तधामावेऽप्यानर्थंक्यापरिहारेऽप्याकुलीमावेन श्रोतृणा-मर्थानवधारणापत्तेविलम्बोऽनुचित इत्येतत्समाधानं दूषयित—सत्यमेविमित । श्रोतृचित्तः समाधानायापौनरुक्तचे परिहार्यं प्राप्ते चतुरः प्रकारानुपन्यस्य दूषयित—तत्र । इत्यादिना पूर्विधिकरणेनैवेत्यनेन फलविधिसरूपाणार्माप पूर्विधिकरणविषयत्वं दिशतम्—त्या च । इत्यानेनैतदेवं पूर्विधिकरणोदाहृतफलविधिसरूपार्थंवादिनदर्शंनेन स्फारितं पूर्वोक्तस्याप्ययं-वादत्वस्य विसम्बादेनेहासम्भवादानर्थंक्यपरिहाराय पर्णंमय्यधिकरणिनराकृतस्य फलविधित्वस्य प्रतिप्रसवशङ्कं निराकर्त्तंमतदिधकरणिनित प्रकारान्तरमुपन्यस्य निराचष्टे—किचिदिति । शरीरस्येन्द्रियाधिष्ठानत्वेन प्राधान्यादुपचारात्प्राधान्येनाधिकरणप्रतिपाद्यं शरीरशब्देनोक्तम् । तत्र पर्णमय्यधिकरणशरीरादिगिन्नमित्यर्थः । अम्युच्नयहेतुत्वे कारणम्—विसम्बादोऽपि च । इत्यनेनोक्तम् । सर्वविधिसरूपविषयत्वादस्य फलविधिसरूपमात्रविषयेण पर्णमय्यधिकरणेनापौनरुक्तधिति । प्रकारान्तरमाशङ्कते—तस्माविति । निरस्य-येण पर्णमय्यधिकरणेनापौनरुक्तधिति । प्रकारान्तरमाशङ्कते—तस्माविति । निरस्य-

तोहापीति । फलविधिप्तरूपांशेनास्यापि तेन गतार्थंत्वमपरिहार्यंमिति तावच्छब्देन सूचितम् : एतहोषपरिहारार्थं फलविधिसरूपव्यतिरिक्तानामेवात्रोदाहरणत्वमिति प्रकारान्तरमाञ्कते— इति ब्यवस्थयेति ।

हेतावितिकरणत्वं निरस्यति — अत्र वदाम इति । ननूदाहरणभेदस्याधिकरणमेदाक्षेपकरवादारभ्यमेवाधिकरणद्वयमित्यत आह—न होति । कि तद्वाधिकरणभेदाक्षेपकमत आह—
स्यायेति । न चास्य फळिविधिसरूपव्यतिरिक्तसर्वेविधिसरूपविषयतास्तीत्याह — द्वर्थादिविधयोऽपीति । कुत्र विचारिता इत्यपेक्षायामाह — केचिदिति । एवं पौन क्क्रयेनाधिकरणारम्भे दूषिते पौनक्क्तयं परिहर्त्तुमशकनुवतां मतेनारम्भं तावत्समाधक्ते — अत्रश्चेति ।
यथैव चतुर्थे सह शाख्या प्रस्तरं प्रहर्रतीति' शाखाप्रहरणस्य प्रतिपत्त्यर्थंकमंत्वसन्देहे
तृतीयया अर्थकमंत्वे प्राप्ते, सहयोगनिमित्तत्वातृतीयायां द्वितीयावगतप्राधान्यप्रस्तरसाहचर्याच्छाखाया अपि प्राधान्यावगतेः प्रतिपत्तित्वे सिद्धान्तिते द्वितीयायाः प्राधान्यव्यमिचारशङ्कापरिहारार्थयोरर्थेऽपीति चेत्र, तस्यानधिकारात् । फळस्याधिकृतत्वादितिसूत्रयोः
सक्त्वधिकरणगताम्यां सूत्राभ्यां द्रव्योपदेश इति चेत्र । तदर्थेत्वाल्ळोकवत्तस्य च शेषभूतत्वादिति' सूत्राभ्यां पौनक्क्तथमाङ्कय नातीव पुनक्कता महान् दोषः । बहुकृत्वोऽपि
पथ्यं वितव्यमिति परिहारं भाष्यकारो वक्ष्यति । तथैवात्रापि वक्तव्यमित्यर्थः ।

#### वातिकमतेन पौनरुक्त्यपरिहारः

स्वयमिदानीं चतुरः पौनरुक्तघपरिहारप्रकारानाह—अय वेति । एकस्यैव साध्यसाधन-सम्बन्धाभावप्रतिपादनन्यायस्यात्र साधनांशः, तत्र साध्यांशः साध्यत इत्यर्षः । द्वितीयं प्रकारमाह—स्पष्टं चेति । सर्वविधिसरूपाणामिति । फलविधिसरूपाणां पणौंदुम्बराद्यथं-वादानाम्, 'यजमानः प्रस्तर' इत्यादीनां च द्रव्यविधिसरूपाणाम्, विदग्धादीनां च गुणविधि-सरूपाणाम्, माषपाकादिविषयाणां च क्रियाविधिसरूपाणाम् 'आग्नेयो वै ब्राह्मण' इत्यादीनां देवताविधिरूपाणां केवलार्थंवादिनरपेक्षविधिनराकरणेनेत्यर्थः ।

फलादिसम्बन्धोत्तरकालमर्थंवादान्वयात्पणाँदुम्बरतादावार्थंवादिकफलकल्पनमशक्यं पूर्वपक्षयितुमित्याशङ्कत्र्यार्थंवादकिल्पते विधावित्युक्तं कलूपू सामर्थ्यं इति धातोर्धंजन्तात्कृपो रो ल (पा॰ सू॰ ८।२।१८) इति लादेशे कृते तत्करोति तदाचष्टइति समर्थं करोतीत्यस्मिन् सर्थं णिचमुत्पाद्य निष्ठायां किल्पत इति रूपम् । तेनार्थंवादेनाङ्गभूतेन विधौ प्रवृत्त्युत्पादन-समर्थं कृते विधिसामर्थ्यंनार्थंवादान्वयात्प्रागेवाक्षिप्तस्य फलस्यानिद्धारितविशेषस्य विशेषा-काङ्क्षावेलायामित्यर्थः । यथाच्ययनमावनायां फलाश्रवणेऽपि विधिसामर्थ्यात्वित्तिक्तिष्वत्समीहितं फलं भावयेदित्यनिर्द्धारितविशेषप्रलान्वयेऽवधारिते वेदाच्ययनरूपकरणान्वयोत्तरकालं योग्य-त्यार्थंज्ञानरूपफलविशेषनिर्द्धारणमविषद्धम् । तथात्रापीति भावः । अन्यार्थेति । विहितपणाँ-दुम्बरतास्तुत्यर्थंमित्यर्थः । फलविधित्वमपीत्यपिशब्देनौदुम्बराधिकरणसिद्धार्थंवादत्वाङ्गी-

करणेन तदाक्षिस्रफलविधिप्रतिपादनाद्विध्यथंवादसमुच्चयेन पर्णमय्यधिकरणपूर्वपक्ष इत्यु-क्तम्—अर्थवादत्वमेवेति । केवलार्थवादत्वेन सिद्धान्तो दिश्वतः ।

निवीताद्यर्थवादानामपि सिद्धवत्कीर्त्तंनान्यथानुपपत्त्या विघ्याक्षेपकत्वात्समुच्चयेन पूर्वंपक्षं कृत्वा, विक्षेपे प्रकरणादुत्कर्षापत्तेः । तस्य च केवलार्थंवादत्वेन प्रकरणानिवेश-सम्मवोपपत्तेः । केवलार्थवादत्वेन सिद्धान्तो निवीताद्यधिकरणेषु करिष्यतः स्याह— एतेनेति । कृत्वा चिन्तात्वेन वा तेषां पुनरारम्भ इत्याह--अथ वेति । परकृतिपुराकल्पाधि-करणमि कृत्वा चिन्तेत्याह-तथेति । इति ह स्माह वट्कुर्वाष्णिर्मापान्मे पचत न ह वा एतेषांऽहविगृ ह्युन्तीत्येककत्तृ कमुपाख्यानं परकृत्याख्यम् । उल्मुकैईस्मपूर्वे समाजग्मुस्तान-सुरा रक्षांऽसि निज्जेंध्नुरिति चानेककत्तृ कम्मुपाख्यानं पुराकल्पाख्यमुदाहृत्य माषपाकोल्मुकसंयोगविधी जतारण्याद्यानगृहपत्यग्निर्वापस्तुत्यर्थो निन्दार्थवादाविति सन्दिह्यार्थवरवाद्विधी इति पूर्वपक्षमञ्जीकृत्य परकृत्युदाहरणे कि सर्वेषामेव दर्शपूर्णमास-याजिनाम्मौपवसथ्याहे माषभोजनं विधीयते वृष्णिगोत्राणामेव वेति चिन्तयिष्यते । तत्र वाष्णिशब्देन वृष्णिगोत्रविशेषसम्बन्धितया भोज ।। यं मापपाककीर्त्तनात्तदन्यथानुपपत्या विधिः कल्प्यमानो न सर्वेविषयः कल्पयितुं शक्यतइति । पञ्चावत्तवद्वचवस्थेति प्राप्ते, विशिष्टपुरुषाचरितत्वेन मापस्तुत्यर्थतया वार्ष्णिसम्बन्धकीर्त्तनोपपत्तेविशेपविधित्सायां वार्ष्णिबदुव्यतिरिक्तानां वृष्णिगोत्राणामपि विधानापत्तेः सर्वेषामेव दर्शपूर्णमासयाजिना-मारण्यमोजनादिना सह वैकल्पिकं माषमोजनं विधीयतइति पक्षान्तरमुक्त्वा 'तस्मादारण्य-मेवाश्रीयादिति विष्यन्तरैकवाक्यत्वेनारण्यान्नस्य प्रशस्ततरत्वद्योतनार्थं जित्तलयवाग्वादि-वित्रन्द्यानामपि माषाणां स्तुतिरिति सिद्धान्तयिष्यते ।

पुराकल्पोवाहरणेऽपि गृह्पतेरेवानिषु निर्मन्थ्य निर्वपरिविति विष्यन्तरैकवाक्यत्वेन निर्मान्यताग्निसंसर्गंस्तुत्यर्थंमुल्मुकसंसर्गं निन्दोपपत्तेनं निन्दाकल्पनिषेधवलेन प्रापकविधिकल्पनं पूर्वमहर्ष्याचिरितत्वेन वा पृथिविधिकल्पनं युक्तमिति सिद्धान्तः करिष्ठ्यते । यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्त्वेवेतरो जन इति न्यायात् । पूर्वाचिरतोपन्यासेन विधिकल्पनित्येवेविध-पूर्वपक्षसाम्यमात्रेणानयोख्दाहरणयोः साहचर्यम्, न तु पुराकल्पोदाहरणे कृत्वा चिन्ता का चिदास्ति । तस्माल्परकृतिपुराकल्पयोर्मेध्ये एकस्मिन्परकृत्युदाहरणे कृत्वा चिन्तिति निर्द्धारणे ससमी व्याख्येया । अर्थेकत्वर्जातिलाधिरणयोः कथं निवेशोऽत आह—एविमिति । सापि कृत्वा चिन्तेत्यर्थः । चिन्तान्तरस्य तत्रामावात्, कृत्वा चिन्तानुपपत्तिमाशक्क्ष्याह—वाधप्रसङ्कनेत्युक्तम् ।

यद्यपि तत्र चिन्तान्तरं न कृतम्; तथापि सामोहोपोद्घातप्रसक्तानुत्रसक्त्वा यहचा स्तुवतः इति विधिरर्थवादो वेति चिन्तायाः करिष्यमाणस्वात्तदुपयोगितया विधिपक्षे किमिति-देशप्रासस्त्वितसाधनसामाधारतृचबाधेनैकर्गाधारकः विधीयते उताप्रगीतर्गेकव्वम् । तत्र पूर्व-पक्षे योन्युत्पन्नस्य साम्न उत्तरयोरगानादूहाप्रासेरितरस्मिन् पक्षे साम्नस्तृचाश्चितत्वाबाधा-दूहोपपत्तेरिति चिन्तान्तरं कल्प्यम् ।

णित्तिलिनिताथ वाधप्रसङ्गिन करिष्यमाणस्वादयो खल्वाहुरनाहुतिवै जित्तिलाथ गवीधुकाथेति अस्य निषेधार्यंत्वेऽपि कि जित्तिलगवीधुकानामनुकल्पत्वद्योतनार्थोऽयं निषेधे विकल्पायो वेतिचिन्तान्तरम् । अनुकल्पकत्वपक्षे वाधानापादकत्वाद्विकल्पपक्षो तदा-पादकत्वात्कल्प्यमिति भावः । कृत्वा चिन्तात्वाभावेऽपि चौदुम्बराधिकरणव्युत्पादित-मप्यर्थवादत्वमुदाहरणविशेपेष्वाक्षिप्य समाधानाय सा चिन्तेत्येवं ग्रन्थो व्याख्येयः । अस्मिन् व्याख्याने पाष्ठस्यापि पुराकल्पोदाहरणविषयस्य विचारस्यानेनैव न्यायेन कृत्वा चिन्तात्वाभावेऽपि पौनक्क्तयं परिहृतं भवति । एवंशव्दश्व यथाधिकार-प्रसङ्गेन पष्टगता चिन्ता एवमेपापीत्येवस्रेया । तत्तिद्विसुत्रस्थाप्यपौनक्कत्वमाह—त्तितिद्वस्त्रे त्विति । मीमांसाप्रक्रियामात्रेण विष्यर्थवादचिन्तेति भावः । सर्वविधि-सख्पाणामौदुम्बराधिकरणेनैवार्थवादत्वसिद्धौ पुराकल्पाद्यदाहरणेपु कृत्वा चिन्तानुपन्यासाद्योपहेतुत्वाभावाच्च पौनक्क्तधापरिहारेण परिहारतोषात्प्रकारान्तरमाह—अय वेति ।

पृथक् फलपदसद्भावेऽपि फलविधौ निराकृते तदमावे फलविध्याशङ्काया दूरनिरस्तत्वेनाऽवापि अपरितोषाच्चतुर्थं प्रकारमाह—अय वेति । परार्थंविज्ञाने कारणमाह—
अत्र हीति । स्वातन्त्र्येणेति जुहूसम्बन्धनैरपेक्ष्येणेत्यर्थः । एतदेवोपपादियतुं सामान्यन्यायान्तावदाह— सर्वंत्र हीति । प्रकृते योजयति—तदिहेति । कि सम्बच्यतामित्यनारभ्याधीतत्वेन पर्णंमयीत्वस्य प्रकृताश्रयालामादिति भावः । वाक्येनाश्रयदानमाशङ्काध्य निरस्यति—जुहूरिति । अभ्युपगम्यापि जुहूसम्बन्धं नैराकाङ्क्ष्यन्नास्तीत्याह—सापि चेति । अतः फले पर्णंमयीत्वविध्ययोगाज्जुङ्ख्यंत्वेन सिद्धो विधिरित्युपसंहरति—
सस्मादिति ।

पर्णमयीत्वेन जुहूं भावयेदिति वचनव्यक्तिरितरशब्देनोक्ता। जुह्हनुवादेन पर्णमयोत्वस्य विधौ सिद्धे यथापारार्थ्यमिज्ञीतं मवित तथा दश्येति। तत्र चेति। एवं
निर्ज्ञातपारार्थ्यस्यापि पर्णमयीत्वस्यापापश्लोकश्रवणात्मकफलश्रुतेः फलार्थंतापि दध्यादिवदस्त्विति पर्णमय्यधिकरणे पूर्वपक्षं कृत्वा सकृच्छुताया पर्णत्वजातेर्जुङ्खङ्कत्वेन निराकाड्कीकृताया द्वचर्यत्वायोगात्फलश्रुतिरथंवादमात्रमिति सिद्धान्तः करिष्यत
इत्याह—ततश्चेति।

औदुम्बरत्वस्य तु सोमा पौष्णं त्रैतमालभेत पशुकाम इति विकृतपशुप्रकरणे श्रुतस्यातिदेशप्राप्तिनिर्ज्ञातिवशिषयूपार्थंत्वेन विष्ययोगात्पारार्थ्यानवगतेः पण्मय्य-धिकरणविषयत्वज्ञास्तीत्याह—इह पुनरिति । एतदेव प्रश्नपूर्वंकमुपपादयति — कथिमिति । नन्वाश्रयालामात्कथमस्य फलविधिराशङ्कश्चतेऽत आह—यापि चेति । प्रकृतावग्नीथोमीये पशुनियोजनाख्यकर्मंसम्बन्धितया विहितस्य यूपस्यात्र चोदकप्राप्तस्यौदुम्बरजात्याश्रयत्वेन ग्रहणादित्यर्थः । कर्मसम्बन्धामिधानत्वमाश्रययोग्यताप्रदर्शनार्थम् । अतः सिद्धं पर्णमय्यधि-करणेनापौनरुक्त्यमौदुम्बराधिकरणस्येत्याह—सेनेति ।

कः पुनरेतेषां चतुर्णां पौनरुक्त्यपरिहारप्रकाराणां मध्ये अभिमत इत्यपेक्षिते प्रथमो-पन्यस्तस्येकस्येव न्यायस्य क्वचित्कथिदंशः शोध्यत इत्यस्येवाभिमतत्वमःह—इदिर्मितः । न विद्यते परमुत्कृष्टमस्मादित्यर्थः । उदुम्बरत्वजातेरि प्रकृताश्रयत्वालाभाच्चोदकप्राप्तस्य निर्मातत्वावत्यर्थः । उदुम्बरत्वजातेरि प्रकृताश्रयत्वालाभाच्चोदकप्राप्तस्य निर्मातत्वावत्यं नैति निर्मात्वावत्यव्यविद्याप्तयात्वावत्यव्यव्यविद्याप्तये युपं भावयेदितिवचनव्यक्त्याश्रयणान्पाराथ्यविष्यते परमृत्यायविष्यत्वाच्चतुर्थोऽपि प्रकारो न युक्त इति भावः । कि तिदत्यपेक्षिते विवेचियतुमारभते — औदुम्बर्ववाव्यमिति । उदाहरणाभेदे कथमपौनरुक्त्यमित्यपेक्षिते प्रवनपूर्वकं परिहरति—कथमिति । नतु साध्यसाधनांशयोरन्योन्याविनाभावादेकसिद्धचैवेतरसिद्धेरंशद्वयविचारोऽनर्थंकः, अत आह—साध्यति । अस्यार्थस्य सावंशिकत्वसूचनार्थस्तावच्छव्दः सर्वत्रेव तावदेविमत्यर्थः । कः पुनरंशः वव विचार्यत इत्यपेक्षायामाह—तत्रेति ।

ननु यदि द्वयोयों स्वपदोपादानं विना साध्यसाधनसम्बन्धो न युज्यत तहाँकिनिराकरणे-नैवेतरिनराकरणिसद्धेरेशद्वयनिराकरणमनथंकमत आह्—यच्चेति । अनिराकृतांऽशो प्रतिषिद्धमनुमतं मवतीत्यनेन न्यायेनाङ्गीकृतः स्यादिति भवतिशब्देनोक्तम् । तेनायमथं: यत्साध्यं साधनं वा यदात्मना साध्यत्वेन साधनत्वेन वा निराकरणामावात्प्रतिपादितं मवित तत्पदान्तरेणादिशब्दोपात्तेन सामध्येन वोपात्तेन प्रतियोगिविशेषण साधनेन साध्येन वा सम्बद्ध्यत इति । एतदेव विभज्य कथयति—तत्रेति ।

औदुम्बराधिकरणे हि कर्गवरोधापापश्लोकश्रवणाद्यनिराक्नतत्वात्साध्यमित्यवधृते तत्सिक्षिधौ श्रुतमौदुम्बरपर्णतादिश्रुतश्चदाङ्गयोग्यत्वेऽपि अर्थापत्त्या योग्यशब्दान्तरकल्पनया साधनं गम्यते, एवं पर्णमय्यधिकरणे निराकरणामावादुदुम्बरपर्णतादिसाधनावधारणेऽपि तत्साध्यं गम्यत इति शेषः । एतदेवोपसंहरति—इति द्वावपीति । साधनस्य विधिविषयत्वं स्वरूपम्, साध्यस्य चं ? किमपदोपात्तत्विमिति द्वयोरिप साध्यसाधनांशयोः स्वरूपित्ररूपयितव्यमित्यर्थः ।

नन्वस्याधिकरणस्य साधनांशमात्रनिराकरणार्थंत्वे विधी वाक्यभेदः स्यादिति साध्यांशिनराकरणं पर्णमय्यधिकरणस्य च साध्यांशमात्रनिराकरणार्थंत्वे सत्युत्पत्ते था-तत्प्रधानत्वादिति साधनांशिनराकरणमयुक्तं स्थादत आह्—तिबहेति । मिन्नांशिवषयत्वेन पौनक्क्त्ये परिहृते प्रकरणसङ्गतिमाक्षिपति—निवित । हेत्वधिकरणेऽर्थंवादिवचाराद-समाप्तमथंवादाधिकरणम्, न चास्य विचारस्य विध्यमावे श्रेयः साधनत्वबोधः सम्मवित, उत नेत्येवं क्ष्यत्वात्तेने सङ्गतिर्युक्तेत्यर्थः । अर्थवादाधिकरणेनेत्यधिकरणशब्देनाधिकारः प्रस्तावः प्रकरणमुक्तं विधिशेषत्वेनार्थंवादानां धर्मप्रमोपयोगे प्रतिपादिते विध्यमावेऽपि श्रेयः साधनत्वबोधसम्मवाद्विधेरेव धर्मोपयोगित्वामावात्कथं तद्द्वारेणार्थंवादाना-

१. अर्थवादाधिकरणेन सङ्गतिनं च युक्तेत्यन्वयः।

यामुपयोगितेत्यर्थवादाधिकरणसिद्धान्ताक्षेपेणैतदधिकरणपूर्वंपक्षोत्थानाहिष्युद्देशचिन्तात्वेऽपि तत्सञ्जत्यपपत्तिः।

यद्वार्थवादानां धम्मंप्रयोगे प्रतिपादिते कोऽथंवादः, को वा नेति कोष्ठशोधनिकाथंत्वेनाधिकरणद्वयस्यार्थवाद्वधिकरणशेपत्वास्युपगमाद्विष्युद्देशचिन्तात्वेऽिप तदसम्मवादाङ्क्र्यम् ।
अधिकरणद्वयेन सर्वार्थवादाव्याप्ठेः कथं कोष्ठशोधनिकेति चेत् ? उच्यते आद्ये विध्येकवाक्यत्वेन स्तुत्यथंत्वेऽभिद्धिते, सिद्धैकान्तिकविष्येकवाक्यत्वानामिप येषां साध्यसाधनांशामिधानाद्विष्युद्देशान्तर्गतिराभाति, तेषां तिन्नराकरणेन स्तुत्यथंतेह् स्थाप्यते । हेक्विधकरणेऽपि अन्वयवाक्यकरूपनेन द्वर्यादिसाधनांशामिधानाद्विष्युद्देशान्तर्गत्या शङ्क्षेत्र निराक्रियते । पृथिविधत्वाशङ्कातिराकरणमधिकरणान्तरेषु भविष्यति । तस्मादिधकरणान्तरनिराक्रतपृथिग्विधत्वाशङ्कानां सम्मवद्विष्येकवाक्यत्वानामसम्भवाद्विष्युद्देशान्तर्गतानां सर्वेषामर्थवादत्विमहैव स्थापितं भवति । प्रकृतार्थवादत्वसिद्धध्यंत्वाद्विष्युद्देशचिन्ताप्यत्र
नासङ्गतेति परिहरति—नेष इति । विष्युद्देशचिन्तावशेन प्रकृतार्थवादत्वरूपार्थपरिच्छेदादित्यर्थः ।

एतदेव विवृणोति—यदि हीति । साधनांशे विचार्यमाण इत्यत्र प्रकृतः साधनांशोऽसा-विति सर्वनाम्ना परामृश्यते । एतदिधकरणपूर्वपक्षे च विच्युपयोगानम्युपगमात्, अज्ञात-ज्ञापनामिप्रायं विधीयमानतयेति व्याख्येयम् । तेन यद्यसौ साधनांशोऽज्ञातज्ञाप्यतयाऽपूर्वेण साधनांशप्रतिपादकेनौदुम्बरो यूपो मवतीत्यनेन वाक्यभावनावगतः, ततोऽपेक्षावशेनोज्जीं अवरुच्या इत्यस्य फलसमपँकत्वाक्षायाँवादत्वमित्यर्थः ।

पूर्वपक्षमाह—तत्रेति । ननूज्जींऽवरुच्या इति तादर्थ्यंचतुथ्यी साध्यावगमेऽप्यपाप-हलोकश्रवणादेः साध्यत्वावगमामावादूज्जींऽवरुच्या इत्यस्यापि च तैतिरीयादिशाखास्व-श्रवणात्कथं साध्यसिन्धान इत्युक्तम् । उच्यते औदुम्बरत्वादेः प्राष्ठचमावाद्विष्येकवाक्यत्वं च विनार्थवादत्वायोगादर्थंवादाच्च विधिकल्पनेऽन्योन्याश्रयत्वापत्तेरवश्यविधेयत्वाद्विधेश्व भावनैकगोचरत्वाद्यूपादेशौदुम्बरत्वादिभवनस्य पुंच्यापाराधीनत्वात्पुंच्यापाराधीनकर्त्वय-त्वप्रतिपादकपदकल्पनेन भवतिशब्दस्यैव वाऽन्तर्नीतप्रयोजकव्यापारवचनस्य पश्चमलकार-कल्पनेन भावनाविधिप्रतीतेः । भावनायात्र भाव्यनिष्ठत्वाद्योग्यत्वेनोगैवरोधापापरलोक-श्रवणादेः साध्यत्वावगतेः साध्यसिन्धानामिधानं विध्यमावामिधानं चौदुम्बरत्वाद्यु-त्पत्तिविधानार्थं कल्पितस्य प्रत्ययस्यान्यत्र व्यापारासम्भवेन साधनत्वबोधकारणत्वा-भावाभिप्रायम् ।

ननु तृतीयां विनाऽपि योगस्य विधिसामर्थ्यात्साधनत्वं युक्तम् । इह तु तदश्रवणात्, उत्पत्तिसिद्धचर्यंश्व कल्पितस्य विधेरत्राव्यापारात्कथं साधनत्वावगतिरत आह—तत्रेति ।

१. उत्पत्तिविष्युपपयोगानभ्युपपगमादित्यर्थः।

२. ताद्र्येणानुपात्तमित्यत्रार्थाद्विध्यभावाभिधानम् ।

समिन्याहारमात्रेण साध्यसाधनसंबन्धावगितसम्भवात्र विधिना कश्चिदुपयोग इति भावः । समिन्याहारमात्रात्साधनत्वावगमेऽपि पुरुषप्रवृत्तिसिद्धचर्थं विध्यपेक्षा भविष्यतीत्या-राङ्कते—पुरुषमिति । साधनत्वावगतौ सत्यामिच्छयैव प्रवृत्तिसिद्धेस्तदर्थंमपि न विध्य-पेक्षेति परिहरति—स चेति ।

यद्वा यूपानुवादेन विधीयमानस्यौदुम्बरत्वस्य यूपद्वारेण क्रत्वर्थंत्वावगमात्तरप्रयोग-वयनेनैवानुष्ठानसिद्धेनं तदर्थमिह विध्यपेक्षेत्याह—अथ वेति । क्रत्वर्थंस्यापि समिन्न-व्याहारावगतं फलार्थंत्वमपि दध्यादिवदिवरुद्धमिति मावः । उत्पत्तिविधिरेवाऽगत्या अनुष्ठापको भविष्यतीत्याह—पञ्चमी वेति । अर्थंवादाद्वा प्रवृत्तिसिद्धेन्नं तदर्थं विध्यपेक्षे-त्याह—अर्थंवादेति । ऊज्जोंऽवरुद्धचा इत्यस्य पूर्वपक्षे विध्युद्देशान्तर्गत्यभ्युपगमात्सिद्धान्ता-भिपायेणैकदेशग्रहणम् । विधिनिरपेक्षस्यार्थंवादस्य प्रवर्त्तंकत्वानुपपत्तिमाशङ्काच प्रत्ययो-त्वातिवादिमतेनैतदुक्तमिति दर्शयानुमुक्तमेवेत्युक्तम् ।

सूत्रं व्याख्याय विधिवन्निगदेष्वित्यादिमाष्यं तात्पर्यंतो व्याचष्टे—तस्मादिति । यस्मा-द्विव्यमावेऽपि समिनव्याहारमात्रेण साघ्यसाधनसम्बन्धवोधः सम्भवति, तस्मात्तस्मिन् फले औदुम्बरतायाः साधनतया विधिरज्ञातज्ञापनमित्यर्थः । प्रायेणविङ्कामशब्देन फलसमप्-णात्, अपि चेत्यादिमाष्योक्तं चतुर्थ्या फलसमप्णमयुक्तमाशङ्काचार्जोऽक्ष्याः हृत्याखुक्तम् । फलविधिरित्यत्र विधिशब्दस्य शौण्डादिष्वपाठात्सप्तमीसमासानुपपत्तेः, षष्टीसमास एवायं स्यादित्याशङ्क्र्याह—नन्विति । विविधातार्थेलाभायाऽन्यथापि कल्पनं युक्तमिति मावः ।

भावार्थाधिकरणे फलविष्यिनिषेधात् मावस्य भावनाख्यस्यार्थः प्रयोजनं फलं विधेयं, न वेति यत्र चिन्त्यते । लिप्सासूत्रस्याद्यवर्णंके तद्भावार्थाधिकरणिमहोक्तम् । नन्वस्य फल-परत्वे स्तुत्यमावाद्विधिरवसीदेदत आह्—ऊर्गुदुम्बर इति । पूर्वाधिकरणे लाक्षणिकस्तु-त्युपयोगाभिधानादिहानर्थंक्याभिधानमयुक्तमाशः ङ्काचाह—तस्मादिति । साध्यसाधनमाव-प्रतिपादनस्य प्रवृत्तिविशेषकरत्वेनार्थंवत्तरत्वात्तदपेक्षया स्तुत्यानर्थंक्यमिति भावः । यस्मादुक्तप्रकारेणौदुम्बरतायाः फले विधिः सम्मवति, तस्मादित्यर्थः । अनेन च वादमात्रं ह्यानर्थंकमित्यस्य स्तुतिवादस्य निष्प्रयोजनत्वाभिधानप्रतिपादनपरत्वप्रतिपादनार्थंमितर्थिति माध्यम्, मुख्यार्थंरहितत्वप्रतिपादनार्थं च न चेति भाष्यं तन्त्रेण व्याख्यातम् ॥ १९ ॥

मा० प्र०—पूर्वं के अधिकरण से अर्थं वाक्यों का प्रामाण्य प्रतिष्ठापित किया गया है। प्रकृत में जो अर्थंवाद विधि के समान प्रतीत होते हैं, किन्तु विधि नहीं है उन उदाहरणों को प्रस्तुत कर विषय को स्पष्ट किया जा रहा है। इस सूत्र में पूर्वंपक्षी के मत का प्रदर्शन है। 'उदुम्बरो यूपो मवित, उर्गं वा उदुम्बर उर्कं पश्व उज्जेंवास्मा उज्जें पश्चानोति उज्जेंऽबद्धर्थं (तै० सं० २।१।१) उदुम्बर से निर्मित उदुम्बर होना चाहिए, उर्कं अर्थात् अन्न या अन्न का अमृतस्वरूप सूक्ष्म रस ही उदुम्बर होता है, पशु अन्न है

और उदुम्बर स्वरूप उर्के है अर्थात् अन्न के द्वारा अन्वर्यु यजमान के लिए पशुरूप अन्न प्राप्त करता है-यज्ञ के फल के रूप में लाम करता है। अतः उदुम्बर निर्मित यूप अन्न को अवरुद्धि अर्थात् अवरोध या संस्थान या सम्पादन का कारण होता है। यह वेदवाक्य के अर्थ में संशय होता है कि इससे किसी का विधान है या किसी की प्रशंसा की जाती है। अर्थात् यह विधि है या अर्थवाद। पूर्वपक्षी इसके उत्तर में कहता है--यह विधि है, यह अर्थवाद नहीं हो सकता है। "अपूर्वत्वात्" प्रकृत में उदुम्बरस्वरूप गुण एवं अन्नसम्पादनरूप फल अपूर्वं अर्थात् अप्राप्त अर्थात् प्रमाणान्तर से अज्ञात है। "धनलाभाय राजसेवा" इत्यादि स्थल में तादर्थ्य में चतुर्थी होती है, यहाँ भी "उज्जींऽ-वरुद्धचैं में तादर्थ्य में चतुर्थी है। राजसेवा जिस प्रकार धन लाम का साधन है, वैसे ही यूप का उद्ग्वरस्वरूप गुण भी उज्जें की अवरुद्धि के अर्थात् अन्न सम्पादनरूप फल का हेतु है। यद्यपि यहाँ विधिविमक्ति नहीं है, तथापि विधिजन्य प्रवृत्ति होती है, कारण, ऐसे स्थलों में यह फल है, यह इसका साधन है—इस प्रकार का ज्ञान होने से ही प्रवृत्ति होती है। यदि इसकी विधि न कहा जाय तो वाक्य अनथँक हो जायेगा, क्योंकि, अर्थवाद स्वार्थं का प्रतिपादक न होने से वाक्य अनर्थंक होगा, कारण, अर्थंवाद स्वार्थं का प्रतिपादक होने पर अन्य की प्रशंसा कर चरितार्थ होता है। किन्तु यहाँ किसी प्रकार की प्रशंसा नहीं है। (पूर्वंपक्ष)

'विधिः' = विधि, 'वा' अवश्य, 'स्यात्' होगी, अपूर्वत्वात् अपूर्व अर्थात् अप्राप्त होने से 'वादमात्रं' केवल अर्थवाद, 'हि' = क्योंकि ''अनर्थंकम्''=अनर्थंक अर्थात् निष्प्रयोजन है। क्योंकि विधि सम्पर्क शून्य केवल अर्थवाद अनर्थंक होता है, इसलिए उर्ग् या उदुम्बरः इत्यादि स्थल में विधि ही मानना होगा ॥ १९॥

# लोकवदिति चेत्।। १.२.२०।।

शा० भा०—इति चेत्पश्यसि—स्तुतिरनिथका, न च शब्देनावगम्यत इति । लौकिकानि वाक्यानि भवन्तो विदाङ्क्ष्वन्तु । यद्यथेयं गौः क्रेतब्या देवदत्तीया, एषा हि बहुक्षीरा, स्त्र्यपत्या, अनष्टप्रजा चेति । क्रेतब्येत्यप्युक्ते गुणाभिघाना-त्प्रवर्तन्तेतरां क्रेतारः । बहुक्षीरेति च गुणाभिघानमवगम्यते । तद्वद् वेदेऽपि भविष्यति ॥ २० ॥

भा० वि०—यदुक्तं वादमात्रमनर्थंकमिति तत्र चोदयित —लोकविदिति । स्तुतेरर्थंवत्तं प्रतिजानान इति चेदिति व्याचष्टे—इति चेदिति । इति शब्दार्थं-माह—वृश्यत इत्यादिना । ऊर्जोऽवरुध्या इत्यादिना शब्देन या स्तुतिगंम्यते, सानिथिकेति, "न "हश्यते युज्यते अर्थंवत्येव युक्तेत्यर्थः, कुत इत्याशङ्क्र्य लोक-विदिति भागं व्याचष्टे—लौकिकानीति । विदाङ्कृर्वंन्तु—विचारयन्तु । कानि

तानीत्यपेक्षायां विधेयस्तावकतया सार्थकं लौकिकं वाक्यमुदाहरति - तद्यथेति । लौकिकस्यापि स्तुतिपदस्यानर्थक्यात् साध्यविकलो दृष्टान्तमाह—क्रेतव्येति । क्रेतव्येत्युक्ते प्रवर्तमानाः क्रेतारो गुणाभिधानात् प्रवर्तन्तेतरां प्रवृत्त्यतिशयवन्तो दृश्यन्त इत्यर्थः, गुणाभिधानं चेह स्फुटमित्याह—बहुक्षीरेति । अतः प्रवृत्त्यति-शयाय वेदेऽपि स्तुतिरर्थवतीत्याह—तद्वदिति ॥ २० ॥

त० वा० — लोके तावद् बुद्धिपूर्वंकारिणः पुरुषा मात्रामिष न निष्प्रयोजनां प्रयुक्षते । तत्र च क्रेतच्येति विहिते बहुक्षीरादिभिर्गुणैः स्तुतिः प्रवृत्तिविशेष-निमित्तत्वेनाऽऽश्रीयते । न च क्षीरादयः फलविधयः प्रत्यक्षविषयत्वादतः स्तुतिः । एवं वेदेऽपि । श्रुत्यसंभवाच्च लक्षणापरिग्रह इत्यदोषः ॥ २०॥

भाग प्रग-स्तुति को अनर्थंक कहना ठीक नहीं है। लीकिक वावयों के विचार से ही उसकी सार्थंकता के अनुसार इसकी भी सार्थंकता सिद्ध होतो है। गाय बेचने वाला गाय के सम्बन्ध में कहता है कि—यह गाय खरीदो, इसको अधिक दूष होता है, विख्यावालो भी है और प्रतिवर्ष प्रसव करती है, तो सरलता से खरीदने में प्रवृत्ति होती है। वैसे ही 'उदम्बरो यूपो भवति' यहाँ औदुम्बरत्वरूप गुण विहित होता है, ऊर्क् और अदुम्बर वाक्य उसी के स्तावक है।

लोकवत्=लौकिक उक्ति के समान । इति चेत्=यदि कहा जाय । अर्थात् अर्थवाद की सार्थकता प्रदान की जाय तो किसी तरह अन्धेंकत्व नहीं रह सकता है ॥ २०॥

## न पूर्वत्वात् ॥ १.२.२१ ॥

शा० भा०—नैतदेवम् । लोके विदितपूर्वा अर्था उच्यन्ते बहुक्षीरादयः। तेषां विज्ञानमेव न प्रयोजनम् । अतः प्रशंसा गम्यते । अविदितवादे न श्रद्धीरन्पूर्व-वचनादिव । विदितत्वादेव च प्ररोचयन्ते । वैदिकेषु पुनर्यदि विधिशब्देन न प्ररोचयन्ते, नतरामर्थवादेन । जाताशङ्को हि विधिशब्दे स तदानीम् । अथ विधिशब्देन प्ररोचितः, किमर्थवादशब्देन, अपि च वेदे व्यक्तमसंवादः, ऊर्जोऽवरुद्धशा इत्यप्रसिद्धं वचनम्, अर्ग्वा उदुम्बर इति हेतुत्वं चाप्रसिद्धम् । यस्मादूर्गुदुम्बरः तस्मात्मयो यूपः कर्तव्य इत्यूर्गुदुम्बर इत्यनृतवचनादन्यदस्यानृतमिति परिकल्येत ॥ २१ ॥

भा० वि०—न पूर्वंत्वादित्यत्र नज्ञथं दर्शयन् दृष्टान्तवैषम्यं प्रतिजानीते—
नैतदिति । वैषम्यं दर्शयन् पूर्वत्वादिति व्याचष्टे—लोक इति । मानान्तरावगतार्थंत्वेन बहुक्षीरादिवाक्यानामप्रमापकत्वात् प्रशंसार्थता युक्तत्यर्थः, वेदे
त्वविदितवादत्वादूर्जोवरुघ्या इत्यादेनं प्रशंसार्थतत्याह्—अविदितेति । पूर्ववचनादिव—वैदिकविघ्युद्देशादिवेत्यर्थः । न च वसन्तादिवाक्ये विध्युद्देशादेव
स्तुतेरङ्गीकारात् कथमश्रद्धेति वाच्यम् । तत्रापि कल्पितेनैव स्तुतिपदेन प्ररोचनाङ्गीकारादिति भावः । विदितत्वाद्वहुक्षीरादयः प्ररोचयन्त इत्येतदुपपादयित—
विदितत्वादेवेति । नोक्तिमात्रेण, तथा सित विसंवादेऽपि प्ररोचनाप्रसङ्गादिति भावः ।

ननु वेदेऽपि विधितः प्रवृत्यवगमात् तत्समिमव्याहृतानामयंवादानां तादथर्येन विधिसंभवादेव प्ररोचनाथंत्वं संभवतीत्यत आह—वैदिकेष्वित । न तरामर्थवादेन प्ररोचिष्ण्यत इत्यत्र हेतुमाह—जाताशङ्को होति । यो हि साक्षात्प्रवर्त्तकं विधिमुल्लङ्घ्यार्थवादं प्रवृत्यङ्गतया प्रार्थयते । स कथं विधाविस्त्रब्धोऽथंवादे प्रत्ययं कुर्यादिति भावः । यदि विधेरेव प्रवर्तकत्वसिद्धये प्ररोचकत्वमपीष्यते तन्नाह—अथेति । एवमविदितपूर्वत्वादूर्गवरोधादीनां न प्रशंसार्थत्वमपीष्यते तन्नाह—अथेति । एवमविदितपूर्वत्वादूर्गवरोधादीनां न प्रशंसार्थत्वमिति सूत्रं व्याख्यायान्यथाविदितपूर्वादिप न तदर्थतेति व्याचष्टे—अपि चेति ।
संवादिकहृद्दोऽसंवादः विसवाद इति यावत् । विसंवादमुपपादयति—ऊर्जावष्ट्या
इति । अप्रसिद्धत्वं योग्यानुपलिब्धविषयत्वम्, वर्तमानेनोर्गवरोधेन हि स्तुतिः,
तस्य चानुपलब्धेः अनुपलब्धिवरोध इति भावः । स्तुतिवाक्ये विसंवादमुक्त्वा
हेतुवाक्येऽपि तमाह—ऊर्ग्वा उदुम्बर इतीति । न ह्यूकं छ्व्दाभिधेयमन्नत्वमभक्ष्ये
वृक्षे पक्षधमत्वेन प्रसिद्धम्, नापि यत्रान्नत्वम् तत्र यूपत्विमित अन्वयप्रसिद्धः, तेन
हेतुत्वाप्रसिद्धिरित्यर्थः, हेत्वसिद्ध्या साध्यासिद्धिमाह—यस्मादिति । अर्गुदुम्बर
इत्यनृतवचनाद्यद्यत् साध्यं यसमादूर्गुदम्बरस्तस्मात्तन्मय उदुम्बरमयो यूपः
कर्तव्य इति । तदप्यनृतं परिकल्प्येतेति योजना ॥ २१ ॥

त० वा०—नायं दृष्टान्तः । स्तुतेः प्रमाणान्तरावगत्यपेक्षत्वाल्लोके तत्संभग्वादुपपितः । वेदे त्विविदित्तवादत्वात्र श्रद्द्धीरन् । अथ वा लोक एव यद्यविदित्तं किश्चद्वदेत्तदा तंव श्रद्द्धीरन् । पूर्ववचनादिवेति । विध्युद्देशादिव । अथ वा वैधम्योपमा । यथाश्विगतपूर्ववचने श्रद्द्धितं नैवमविदित्तवादे । न चोक्तिमात्रेणैते बहुक्षीरादयः प्ररोचयन्ते । कि तिह । विदित्तत्वादेव । वेदे त्वर्थवादासत्यत्वेन विधो जाताशङ्को न प्रवर्तेत ।

अथ वा यो विधिमुत्क्रम्यार्थवादं प्रार्थयते नूनमस्य विधावविश्रम्भः। तत्र चेदनाश्वासोऽर्थवादे कुतः प्रत्यय इति । अपि च व्यक्तमसंवादो वर्तमाने । नोर्जोऽ- वरोधनेनेयं स्तुतिनं च तदस्ति । तत्राविद्यमानबहुक्षीरसंकीर्तनवदेतत्स्यात् स्व-रूपतस्तावदुदुम्बरेऽन्नत्वं पक्षधर्मेणाप्रसिद्धम् । अन्वयाप्रसिद्धेश्च हेतुत्वाप्रसिद्धिः । न हि यद्यदन्नम्, स स यूप इति लोके वेदे वा प्रसिद्धमित्यसंबद्धम् । तस्मादसंवा-दाद्वरं विधिरेव, किं स्तुत्या संवादापेत्तिण्येति ॥ २१ ॥

न्या० सु०—नैतदेविमिति भाष्यं व्याचष्टे—नायिमिति । लोके इति भाष्यं व्याचष्टे—स्तुतेरिति । अविदित इति भाष्यं द्वेषा व्याचष्टे—वेदे त्विति । पूर्ववचनादिवेति । भाष्यं पूर्ववदेव द्वेषा व्याचष्टे—पूर्वेति । विदितत्वादेवेति भाष्यं व्याचष्टे—न चेति । वैदिकेष्विति भाष्यं जाताशङ्कृत्वं द्विधोपपादयन् व्याचष्टे—वेदे त्विति । न लौकिकी स्तुतिविषद्धा, प्रमाणान्तरेणास्याविदितपूर्वत्वादिति, वैदिक्याः स्तुतेः दार्थान्तिकत्वित्राः करणपरतया सूत्रव्याख्यानार्थमिप चेति भाष्यं व्याचष्टे—अपि चेति । अधमंशव्यविद्विष्ठिक्ववनोनासंवादशब्देन विसंवादोऽभिप्रतेः । विसंवादोपपादनार्थमुरुको वषद्धया इति भाष्यं व्याचष्टे—वर्त्तमानेनेति । स्तुतौ स्वार्थमत्यत्वानादरत्वस्योक्तत्वादिसंवादेऽपि स्तुतिनिर्वाहमाशङ्कय विदितत्वादित्येतः द्वाष्योक्तलौकिकस्तुतिविषयस्वार्थसत्यत्वादरन्त्यायेनात्रापि पूर्वपक्षे स्थित्वा तदादरमाह—तन्नेति ।

ऊगु दुम्बर इति माध्यं व्याचष्टे —स्वरूपत इति । ऊक् शव्दामिधेयमन्त्रत्वं मवत्पक्षे पक्षधमंत्वेनाप्रसिद्धम् । तस्य चाप्रसिद्धचा यूपप्रकृतित्वेनौदुम्बरो यूपो मवतीत्यप्रसिद्धम् । अन्वयाप्रसिद्धिमेवोपपादयति — हीति । पक्षधमंत्वसूचितहेतुत्वान्यथानुपपत्तिकित्वतं यद्यदन्नं स स यूप इत्यन्वयवाक्यमङ्गीकृत्येतदुक्तम् । हेतुत्वाप्रसिद्धचा साध्याप्रसिद्धिप्रति-पादनार्थं तस्मादिति माष्यम् । ऊर्गु दुम्बर इत्यनृतवचनादन्यद्य्यस्य तत्साध्यं यस्माद्गु दुम्बरः, तस्मात्तन्ययो यूपः कर्त्तंव्य इति, तद्य्यमृतमिति सुयोजत्वान्न व्याख्यातं विसंवादामिधानस्य प्रकृतोपयोगमाह—तस्मादिति ॥२१॥

मा० प्र० — लीकिक वचन प्रत्यक्ष आदि प्रमाणों से गम्य रहने पर ही उसमें विश्वास किया जाता है। विक्रय योग्य गी आदि के प्रशंसा-सूचक-वाक्य वक्ता एवं क्रेता को पूर्व से ही विदित रहता है। जाने हुए का ज्ञान निरर्थंक है। इसीलिए उसकी प्रशंसा की जाती है। किन्तु वेदवाक्य का वचन अन्य प्रमाण से प्रमाणयुक्त नहीं है अर्थात् गम्य नहीं है और प्रमाणान्तर विरुद्ध होने पर भी प्रमाण नहीं होगा। इस स्थल में उदुम्बर का अन्न-सम्पादकत्व प्रमाणान्तरगम्य नहीं है। इसी प्रकार उग् वा (वं) उदुम्बर:। इस स्थल में 'वं' शब्द के द्वारा उदुम्बर की अन्न के प्रति हेनुता मी जो कही गई है, वह प्रमाणान्तर से गम्य नहीं है। अतः, उसका अव्याहत प्रामाण्य मानने के लिए उसको विधि ही मानना होगा, क्योंकि, विधि ही स्वार्थं में प्रमाण है अर्थवाद स्वार्थं में ताल्पर्य-रहित रहता है, इसीलिए, स्वार्थं में प्रमाणविहीन होने से अर्थवाद नहीं हो सकता है।

'न'=नहीं । इस प्रकार की आशच्द्वा या उक्ति सङ्गत नहीं है । 'पूर्वत्वात्' क्योंकि कौकिक उक्ति पूर्व अर्थात् प्रत्यक्ष आदि अन्य प्रमाणों से अवगत या अवगत होने की योग्यता से सम्पन्न है ॥ २१॥

## उक्तं तु वाक्यशेषत्वम् ॥ १.२.२२ ॥

वार भारु—उक्तमस्माभिर्वाक्यशेषत्वं—विधिना त्वेकवाक्यत्वादिति । ननूक्तं—फलवचनमिह गम्यते, न स्तुतिरिति । यदिह फलवचनम्, तदौदुम्बरस्य यूपस्य । न चाविहित औदुम्बरो यूपोऽस्ति । तत्र फलवचनमेवानर्थकम् । स्तुतिवचनः शब्दो नास्तीति चेत् ? इह फलवचनेन फलवत्ता प्रतीयते, फलवांश्च प्रशस्त इति । तत्र फलवत्तायामानर्थक्यमिति, यो द्वितीयोऽर्थः प्रशंसा नाम, स गम्यते । लक्षणिति चेत् । लक्षणायामप्यर्थवत्ता भवत्येव । लक्षणाऽपि हि लौकिकी । ननूक्तमसंवादो वेदे, न ह्यू गुंदुम्बर इति । गुणवादेन प्ररोचनार्थतां बूमहे । गौण-त्वात्संवादः । कि सादृश्यम् । यथाऽत्रं प्रोतेः साधनमेविमदमपि प्रीतिसाधनशक्ति-युक्तं प्रशंसावाचिना प्रीतिसाधनशब्देनोच्यते । शक्यते हि तत्वक्वफलसम्बन्धा-द्विति वक्तुम् ॥ २२ ॥

भा० वि०—यदुक्तं ह्यनथंकिमिति तत्राह् —उक्तं तु वाक्यशेषत्वम् । तु शब्दः पक्षव्यावर्तंकः, विधिना त्वेकवाक्यत्वादिति सूत्रेणार्थंवादानां स्तुतिद्वारक-प्ररोचनया विधिवाक्यशेषत्वस्यास्माभिष्कत्त्वात्, नानथंक्यमिति सूत्रं योजयित—उक्तमस्माभिरिति । एवं स्तुतिद्वारा विध्यङ्गत्वप्रतिपादनेन अपूर्वत्वहेतोराद्यं व्याख्यानं दूषियत्वेदानीं स्तुतिद्वारिवध्यङ्गत्वं युक्तं फलस्य श्रूयमाणत्वादिति व्याख्यान्तरमनुवदिति—नतूक्तमिति । गम्यमानमि फलवचनमानथंक्यभयादन्य-विषयं वक्तव्यमिति दूषयिति—यदिहेति । ततः किमत आह्—न चेति । पशु-यागाङ्गतया विहितयूपशेषत्वादौदुम्बरस्य यूपस्य नासावविहितोऽस्तीत्यर्थः ।

ननु तिह विहितस्यौदुम्बरस्य यूपस्योर्गविरोधः फलं भविष्यतीत्यत्राह— तत्रेति । प्रकरणादेव यागोपकारप्रयोजनलाभात् फलान्तरोक्तिरनिथकैवेत्यर्थः ।

यदि वा न चेत्यादेरयमथं:—औदुम्बरो यूपो भवतीति वर्तमानापदेशत्वादर्थ-वादेन विधिर्नेतव्यः, अनर्थवादत्वे त्वविहितत्वान्नास्त्येव यूपः तथा सति फल-वचनमेवानर्थकमिति ।

ननु स्तुतिरत्यश्र्यमाणत्वादनादेयेति शङ्कते—स्तुतीति। वाचकशब्दा-भावेऽपि स्तुत्यवर्गीत दर्शयन् फलवचनसिद्धमर्थं कथयति—इहेति। फलवत्ता औदुम्बरयूपस्य प्रशस्ता इति प्रतीयत इत्यनुषङ्गः। ननु फलवत्ताप्राश्चरत्ययोरवगमे किमिति । प्राश्चस्त्यपरत्वाग्रहस्तत्राह—क्तिरेति । द्वितीयोऽर्थः फलवत्तया लक्ष्यमाणः अवगम्यते=तात्पर्येण प्रतिपाद्यते नाभिनिवेशमात्रात् प्राशस्त्यपरत्वाभ्युपगमः; किन्त्वानर्थंवयभयादिति भावः ।

नन्वेवमिष लक्षणया स्तुतिर्गम्यते श्रुतिश्च लक्षणया गरीयसीत्युक्तमनुवदितिलक्षणयेति । लक्षणयाप्यर्थवत्त्वसम्भवेन श्रुतिलोभादानर्थवयमाश्रयणीयमिति दूषयति—लक्षणायामिति । दृष्टा च मुख्यार्थासंभवे गङ्गायां घोष इत्यादौ लक्षणेत्याह—लक्षणापीति । एवमूर्जोऽवरुघ्याः इत्यादेः प्रधानफलानुवादेनौदुम्वरीयूषस्तुत्यर्थत्वेनाविदितपूर्वत्वं दूषित्वा, न पूर्वत्वादिति सूत्रात् द्वितीयवर्णकोकं
वदित—ननूक्तमिति । ऊर्जोवरुध्या इति तावदङ्गे प्रधानगामिफलोपचार श्रुत्यर्थत्वेनाभिमतः तेनानुपलिब्धिवरोधः पूर्णाहुतिन्यायेन परिहृत एवेत्याह—निवित ।
यदुक्तमूर्गुंदुम्बर इति हेतुत्वं चाप्रसिद्धमिति, तदिष न, गौणतया तिसद्धेरित्याह—कर्गिति । गुणः । सादृश्यम् ।

नन्विग्नमाणवकवदन्नयूपयोर्न साहश्यमिति चोदयित—िकिमिति । प्रीति-साघनत्वं साहश्यमित्याह—यथेति । इदमिप=उदुम्बरवस्त्विप, प्रीतिसाधनत्व-मप्युदुम्बरवृक्षस्याभक्ष्यत्वान्नास्तीत्याशङ्क्याह—तिवित । प्रीतिसाधनोदुम्बर-फलोत्पादनशक्तियुक्तत्त्रादुपचारात् प्रशंसावाचिना प्रीतिसाधनवाचिनान्नशब्दे-नोच्यते प्रशंसितुमित्यर्थः सोऽयं—विवृतश्शक्यते हीति ।। २२ ।।

त० वा - - अर्गुदुम्बर इत्यादि ताबदू जीं अवहद्ध्या इत्यस्योपपित्तत्यैकवाक्यभूतं न विच्छिनं स्तावकम् । न ह्यत्रमुदुम्बर इत्युक्ते पुरुषं प्रति प्रशस्तता
गम्यते । अर्जो अवहद्ध्या इति तु प्ररोचयित । तदुपपित्तिरितरेति संगच्छते ।
तस्मात्कृत्स्नेन फलम्, प्ररोचना वा । तत्र यद्यपि ताविल्लिङादिः स्यात् तथाः पि
सुतराम् थंवादत्या गृह्णोयात् । किमृत वर्तमानापदेशो यो विधिसिद्ध्यथं मेव ।
प्रकरणाच्च यागोपकारे प्रयोजने लभ्यमाने किमित्यवाचकात्फलं कल्पयिष्यामः ।
प्रकरणं वाक्येन बाध्यत इति चेत् । अविरोधात् । यदि ह्येकांशग्रहित्वेन वाक्यप्रकरणं संनिपतेताम्, तथा सति बाधः स्यात् । इह तु प्रकरणमीदुम्बरताविधि
गृह्णाति, सोऽप्यूर्गुदुम्बर इत्यादिलभ्यां प्ररोचनाम् । तत्र तद्विशिष्टौदुम्बरत्वग्राहिणः
प्रकरणस्य को विरोधः । तस्मात्फलविधिसामध्याभावात्प्रकरणाबाधेन निवेशसम्भवो नातिक्रमितव्यः । प्ररोचनाः प च वाक्यशेषादुपपद्यमाना नार्थापत्या
विध्यद्देशादेव कल्पता भविष्यति । अन्यत्र विधिरिप हि तावत्तां कल्पयेत् ।
इह तु स स्वयमेव दुःरिथतः कि प्ररोचनया करिष्यतीति । न च स्तुत्युपयुक्तस्य
पुनः फल्डेऽपि प्रतिष्टादाविव व्यापारो युज्यते । रात्रिसत्राणां ह्यान्यपरत्वाद्
गुत्रथंपि कल्पनाःऽश्रीयते । अत्र तु प्रकरणादस्ति प्रयोजनसिद्धिरित्युक्तम् । जातिगुत्रथंपि कल्पनाःऽश्रीयते । अत्र तु प्रकरणादस्ति प्रयोजनसिद्धिरित्युक्तम् । जाति-

विशेषस्य च योग्यतयैव काष्टाङ्गत्वं प्रसिद्धम्, न फलार्थता । यूपश्रुब्दोऽपि च कर्मा-विष्टकाष्टवचन इत्युपनीतमात्रमेव गृह्णाति । अत्तरच प्रसिद्धे पारार्थ्येऽर्थवादता ।

यत्तु यूपे निराकाङ्क्षो जाति प्रतीति शरबद्वाघो भविष्यति। न चाबाधप्रकारोऽस्ति, काम्यपक्षेऽपि तदभ्युपगमात्। एतावांस्तु विशेषः। तव पुरुषार्थत्वाद्भिन्नविषयेण सता कथि बत्रसङ्गलभ्यसमानाश्रयत्वेन, मम तूभयोः क्रत्वर्शत्वात्समानविषयेणेति । न चात्र जातौ फलाय विधीयमानायां दध्न इव होम आश्रयो मनसि विपरिवर्तते । यो हि पशुयागः प्रकृतः स तावदयोग्यः । पशु-नियोजनं च यूपद्वारेण योग्यं तदिप सह यूपेनाप्रकृतम् । न चानर्थक्यात्तदङ्गेषु इति प्रधानादवतीर्यं तदङ्गमाश्रीयते । यो हि प्रधानोपकारित्वेन श्रूयते, स तद-ङ्गेऽपि स्थित उपकरोतीत्येवं कल्प्यते, न त्विह तथा। अत्र हि प्राघान्यांशभाजा गुणेनाः श्रयः प्रार्थ्यते । तत्र प्रधानं सिन्नहितं तद्यदि न योग्यं ततो वचनव्यक्त्य-न्तरमाश्रीयताम्, न चावतरणं सम्भवति । न चानेनैव वाक्येनाऽ श्रयो दीयते वानयभेदप्रसङ्गात् । द्वौ हि सम्बन्धौ तदा स्यातां गुणफलसम्बन्धस्तदाश्रयसम्बन्ध-इचेति । युगपच्चीदुम्बरताफलयूपो प्रत्युपादीयमानोद्दिश्यमाना विरूपा स्यात् । अथोभयोहेशेन विधीयते, तथाऽपि फलाननुरक्ता यूपेन सम्बध्येत युपाननुरक्ता च फलेन । यत्तु विनेव विधायकात्स्वेच्छयैव प्रवितिष्यामह इति स्वच्छन्देन सह रास्ति विधिवादः । पुरुषार्थंफलत्वं तु न प्राग्विधेः सिध्यति सिन्नहिततरौदुम्बर-त्वादिसाध्यांशावरोघात् । यतु प्रयोगवचनो विधास्यतीति न पुरुषार्थेषु तस्य शक्तिः । असंयुक्तं प्रकरणादिति(जै. सू. ३.३.४) वक्ष्यति । यदि तु तेन विधीयते, सिद्धं कर्मार्थंत्वम् । पञ्चमलकाररूपं तु वर्तमानापदेशेन सन्दिग्धम् । तस्माद्वर्त-मानफलाभिधायित्वाच्चतुर्थे चैवं कामशब्दरहितस्य फलविधित्वनिराकरणां-त्प्रधानफलमेवेदं प्ररोचनायै संकीर्त्यत इति युक्तम्। सर्वत्र च स्तुतिपरत्वात्तदुः पायेषु सत्यासत्यान्वेषणं व्यर्थम्। ज्ञानमात्रीपियकत्वात्। गुणवादेन च संवादात् । साधनत्वेऽपि च प्रीतिसांघनत्वेन, तृप्तिहेत्त्वेन वा संवादः ॥ २२ ॥

द्यातेः करोत्यर्थेवाचित्वादुत्पादनं विधिशब्देनामित्रेतम् । तेनायमर्थः-न तावद्यावच्छ्रतस्य मवतीति वर्त्तमानापदेशस्य फलाकाङ्क्षा, तदन्यथानुपपत्त्या कल्पिते भावनाविधौ सत्यामि फलाकाङ्क्षायामौदुम्बरत्वस्वरूपोत्पादनार्थं कल्पितस्य लिङादेः तन्मात्रोपः मान्न साधनत्व-बोधे व्यापारोऽस्तीति ।

नन्वौदुम्बरत्वकर्त्तंव्यतार्थं कल्पितस्य विधेः फलपर्यन्तत्वानम्युपगमे फलामावादव-सादः स्यात् । अत आह--प्रकरणञ्चेति । वैकृतस्याप्यौद्म्बरत्वस्य प्राकृतयुपाख्याञ्ज-सम्बन्धित्वेनोत्पत्तेः पृषदाज्यादिवत्प्रकरणप्रहणाविरोधः, विधिरहितस्य समिनव्याहार-मात्रस्य फलप्रतिपादकत्वमाशङ्क्रय वाचकादित्युक्तम् । अवाचकमितिपाठे नास्तिवाचकं यस्योगंवरोधादिनः फलस्य तदिति बहुन्नीहिः । समिनव्याहारात्मना वाक्येन फलार्थत्वा वगमात् प्रकरणवाधमाराङ्कते -- प्रकरणिमित । समिभव्याहारावगतस्य फलार्थत्वस्य वक्ष्य-माणनिराकरणाभित्रायेण परिहरति—नेति । अवाधमेवोपसंहरति—तस्मादिति । क्रत्स्नस्य च वाक्यशेषस्य फलपरत्वे विष्युद्देशस्यैव शक्तिद्वयकल्पनापत्तेगीरवं स्यादित्यर्था-न्तरन्यासेनाह-प्ररोचनापि चेति । न च तत्कल्पनं विना विधिपयंवसानिम्त्याह-अन्यत्रेति । अत्र तु प्ररोचनाकल्पनमप्यतिकलेशेन निर्वोद्दव्यम्, विधेरपि कल्प्यत्वादित्याह-इह त्विति ।

विष्युद्देशातिगौरवपरिहारायं तर्हि प्ररोचनापि वाक्यशेषादेव मविष्यतीत्याशक्त्रुय, तिमराकरणार्थं पर्णमय्यधिकरणन्यायमुपन्यस्यति—न चेति । अस्ति प्रयोजनसिद्धिरित्यनेन पारार्थ्यं दर्शितम्, काष्ठविशेषपरिच्छेदकत्वेन चोदुम्बरजाते किष्ठादि पारार्थ्यं मवसीयत इत्याह—जातिविशेषस्पेति । ऐकान्तिककाष्ठाङ्गतयाऽक्रियारूपत्वेन फलार्थंत्वयोग्यता निराकृता स.यपि काष्ठाञ्जत्वे यूपाञ्जत्वं कथं सिद्धचतीत्यपेक्षायाप्, यूपशब्दोऽपि चेत्याद्युक्तम् । पारार्थ्यसाधनस्योपयोगमाह—अतश्चेति ।

यत्त् पौनकक्तधपरिहारावसरे पाराध्यामावार्य प्राकृतखादिरादित्वालामान्नैराका-ङक्यमुक्तम्, तदनुमाष्य दूषयति-यत्वित । यथा श्येनेत्यस्य शरमयं बहिरिति प्रत्यक्षो-पदिष्टैः शरैरतिदेशप्राप्तानां कुशानां बाधस्तद्वदत्रापीःयर्थः । वाधप्रसङ्ग एव तर्हि दोषः, अत आह-न चेति । वरं क्रःवर्थंत्वे समानविषयःवाद् बाधो युक्ततर इत्याह-एतावांस्त्वित । प्रकृताश्रयालामादस्यत्र गुणफलसम्बन्धो न युक्त इत्याह—न चात्रेति । समेबोपपादयति—यो होति । पशुविशेषणयागस्य सौमापौष्णं त्रैतमालमतेति त्रिवणंपशु-द्रव्यकत्वेनौदुम्बरवृक्षद्रव्यसाध्यत्वायोग्यतोषपादनार्थम् । न चात्रकृतस्यापि नियोजनस्याति-देशप्राप्तस्याश्रयः वं सङ्क्षनीयम् । प्रकृतौ हि प्रत्यक्षोपिदष्टस्य होमप्रणयनादेः पश्चाशाधना-वेक्षायां पयश्वमसादिवरफलार्थस्यापि दिधगोदोहनादेराश्रयभूतसाघ्यापेक्षादर्शनादुमया-काड्झावशात्साधनत्वमवसीयते । न चैतावताऽङ्गत्वप्रसङ्गः, तादथ्यैन विधानामावात् । अत एव गुणकामप्रयोगे प्रासिङ्गकोपकारिणा गोदोहनादिना सिद्धौ चमसादेरनङ्गस्वेन तदभावे वंगुण्यामावादनादरः। विकृतौ त्वखण्डकरणोपकारमुखेन क्लृसोपकारप्राकृत- खादिरत्व।दिविशिष्टस्यैव नियोजनस्यातिदेशात्साधनानाकाङ्क्षस्य परार्थे विहितसाधनान्तर-ग्राहकत्वन्न युक्तम् । अन्यतराकाङ्काहेतृकस्य सम्बन्धस्येतराकाङ्क्षोत्थापनपूर्वकरवाद्विधि-मन्तरेणाकाङ्क्षोत्थापनायोगात् ।

ननु प्रकृतः पशुयागः साक्षादयोग्योऽप्यङ्गभूतयूपद्वारेणाश्रयो मिवष्यत्यत आह— न चेति । एवं कल्प्यत इति प्रधानादवतीर्यं तदङ्गाश्रयत्वेन कल्प्यत इत्ययः । वचनव्यक्त्य-न्तरमित्यौदुम्बरत्वेनोर्गवरोधं भावयेदितिवचनव्यक्त्यपेक्षयौदुम्बरत्वेन यूपं भावयेदित्यमि-प्रेतम् । न चावतरणमिति अचोदकाश्य संस्काराः (जै० सू० २-२-१८) इति वत्तुशब्दार्थे चशव्दः । न त्ववतरणं सम्भवतीत्यर्थः ।

यद्वा तेनाभ्युपगम्यावतरणं होमसाधनत्वेन साक्षादङ्गभूतायां जुह्वां सम्भवाद्यूपे न सम्भवतीत्युच्यते । अस्मिन्व्याख्याने सम्मतं यूपे यदवतरणम्, तन्न सम्मवति—न सिव्यतीति सम्मतवचनः सम्भवशब्दः । अनेकार्थंत्वान्निपातनोपसर्गाणां सम्यगर्थस्य वा संशब्दस्य लक्षणयात्र सम्मतवचनत्वमेष्टव्यम् । यूपानवतरणे च यूपशब्दानर्थंक्यप्रसङ्को दोषः ।

ननु प्रकृताश्रयालाभेऽपि वाक्येनाश्रयलामो मविष्यत्यत बाह्—न चानेनैवेति । न केवलमनेकार्थविधिलक्षणो वाक्यभेदः, किं तु वैरूप्यलक्षणोऽपीत्याह्—युगपच्चेति । यूपस्याश्रयभूतस्यौदुम्वरतोपकारित्वेत गुणभूततयोपादेयत्वात्तं प्रत्युदुम्बरताया उद्देश्यत्वा-दिति मावः । नन्वाश्रयस्यापि साघ्यत्वेन प्रधानतयोद्देश्यतादवैरूप्यं स्यादत आह्—अयेति । एवं सत्युद्देश्ययोः फलयूपयोर्गुणभूतौदुम्बरतावशीकाराभावेनान्योन्यनियमायोगादश्रयाला-मस्तदवस्य एवेति मावः । प्रत्युद्देश्यं वाक्यसमासेर्वाक्यभेदोऽपि चशब्देन सूचितः । एवं पर्णमयीन्यायेन स्तुत्युपयुक्तस्य परावृत्त्य फलपरत्वायोगादूर्गुदुम्बर इत्यादेः फलपरत्वे प्ररोचनार्थत्वाभावाद्विष्ट्युद्देशातिगौरवमपरिहार्यमिति प्रकृतोपयोगः ।

ननु समिन्याहारादेव फलसाधनत्वावगतौ सत्यां विधिमन्तरेणेच्छयैव प्रवृत्तेनै प्ररोचनया कार्यमत आह—यित्वित । साधनत्वप्रतिपत्तौ विधिव्यापारानम्युपगमे मावना-या माव्यापेक्षायामप्यौदुम्बरो मवतीत्यौदुम्बरत्वस्यैव भवनकर्तृत्वेन सिन्धावुपात्तस्य साध्यांशे निवेशापत्तेरुक्जोंऽवरुध्या इति चतुर्यी व्यवधावुपात्तस्याप्यूर्गवरोधस्य तदवरुद्धायां मावनायां निवेशायोगद्यूपविशेषणत्वापत्तेरपुरुषाथौपियकत्वाभौदुम्बरत्वमावनायां बुद्धिपूर्व-कारी कश्चित्प्रवर्ततेत्यर्थः।

नन्वौदुम्बरो यूपो भवतीत्युत्पत्तिविधेः फलसाधनत्वबोधे व्यापाराभावादप्रतंकत्वेऽपि प्रयोगवचनात्प्रवृत्तिः सेत्स्यतीत्युक्तम्, अत आह—यित्विति । संयोगपृथवत्वभावात्पुरुषाथंत्वे सित क्रत्वर्थंत्वायोगादिति भावः । पश्चमलकारत्वस्य चाडागमादिचिह्नाभावेनानिव्यया-त्कल्प्यस्योत्पत्तिविधेविनयोगवत्प्रयोगेऽपि व्यापारो न युक्त इत्याह— पद्ममेति । फलसङ्की-र्त्तनस्यालम्बनं दर्शयम् सिद्धान्तमुपसंहरति—तस्मादिति । एतदिधकरणव्युत्पाद्यं विधिन

रहितस्य श्रीयः गाधनत्वबोधासामध्यै तस्माच्छव्देन परामृष्टं फलाभावसूत्रोक्तानुपलिध-विरोधो वर्त्तमानफलाभिधायित्वादित्यनेन । चतुर्थे चेति प्रस्तुतसाधनांशिनराकरणहेतुत्वेन साघ्यांशिनराकरणं वक्ष्यमाणमुक्तं सर्वेभ्यो दर्शपूर्णमासावित्यादौ चतुर्थ्या फलसमपंकत्वाम्यु-पगमात्समाभिष्याहारमात्रस्य फलसपंकत्विनराकरणपरमेवं कामशब्दरहितस्येति व्याख्ये-यम् । प्रधानफलमेवेदोमत्यनेन फलकीर्त्तनालम्बनं दिशितम् ।

सोमा पौष्णं त्रैतमालभेत पश्चकाम इति पश्चनामदनीयत्वेनोकं शब्दवाच्यन्न रूपाणां प्रधानफलत्वादङ्गे पूर्णाहुतियदुगचारः । न पूर्वत्वादिति सूत्रं द्वितीयवर्णंकोक्तस्य विसम्वाद-स्यानुमाषणं पूर्वं निराकरणार्थम् । ननूक्तमित्यादिभाष्यं व्याचि —सर्वत्र वेति । गुणवादेनेति गुणशब्देन फलसङ्कीर्त्तंने सम्वादामिधाने तावदङ्गे प्रधानगामिनि तत्फलोपचारोऽभिमतः । पूर्णाहुतिन्यायेनोक्तप्रायत्वान्नेह माष्यकृतोक्तः । पक्षधम्मंतान्वयकीर्त्तनसम्वादामिधाने त्विग्नमाणवकवत्सादृश्यं गुणशब्देनाभिप्रतेतम् । तत्र कि सादृश्यमित्यादिप्रश्नपूर्वंकं सादृश्यप्रतिपादनार्थं भाष्यं व्याचि —साधनत्वेऽि वेति । साधनशब्देन हेतुत्वमुक्तम् । अन्नगतेन प्रीतिसाधनत्वेन तद्विशेषतृष्ठिसधानत्वेन वा गुणेनोदुम्बरेऽन्नशब्दाभिधेयत्वसम्भवात्साधनेऽपि सम्बाद इत्यर्थः । प्रीतिसाधनत्वमप्यौदुम्बरवृक्षस्यामध्यत्व।न्नास्तीत्याशङ्काच प्रीतिसाधनौदुम्बरफलोत्पादनशक्तियुक्तं वृक्षं प्रशंसितुमुपचारात्प्रशंसावाचिन। प्रीतिसाधनशब्देनोच्यते इत्युक्तम् । अनेन च नात्र यद्यदन्नम्, स स यूप इत्यन्वयवाक्यं कल्प्यते कि तु यद्यदन्नम्, तत्तत्प्रशस्तमित्येवम्, तच्च प्रसिद्धमेवेति सूचितम् ॥ २२ ॥

भाग प्र०—विधि के साथ एकवाक्यता सम्पन्न होकर ही विधिय विषय की प्रशंसा के द्वारा अर्थवाद सार्थंक होता है—यह पूर्व में ही कहा गया है। इस स्थल में भी यही स्थिति है। 'उर्क् उदम्बरः' यह अंश अर्थवाद है। अविधिष्ठ अंश इस अर्थवाद की ही उपपत्ति अर्थात् युक्ति है। 'उर्क् उदुम्बरः' यह उक्ति भी गुणवाद होने से सभी वाक्य सम्पादन उदुम्बरत्व रूप गुण का फल हे—यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि, क्रिया के विना केवल गुण फलवान नहीं हो सकता है। प्रकृत में कोई ऐसी विधि भी नहीं है, अन्न जिसका फल होगा। 'उदुम्बरो यूपो भवित' इसको विधि नहीं कहा सकता है, क्योंकि, इसमें लिङ् आदि विधि विभक्ति नहीं है। विधि भी करपना करने पर अर्थवाद के द्वारा ही विधि की करपना होने से इस वाक्य को अर्थवाद मानना ही होगा। इस स्थल में प्रकरणवश उदुम्बरता विधि है और उसमें अर्थवाद अन्वत होता है।

उक्तं=कथित होता है। 'तु'=िकन्तु। पूर्वंपक्ष के निराश के लिए "विधिशेषत्वम्"= विधिशेषत्व। अर्थंवाद विधिवाक्य का शेष या अङ्ग है एवं विधिवाक्यों की स्तुति के द्वारा ही वे सार्थंक होते हैं, यह कहा गया है।। २२।।

# विधिश्चानर्थकः ववचित्तस्मात्स्तुतिः प्रतीयेत तत्सामान्यादितरेषु तथात्वम् ॥१. २. २३॥

काा० भा०—अप्सुयोनिर्वा अश्वो अप्सुजो वेतसः (तै. सं. ४।३।१२) इति अप्सुयोनिरश्वः कर्तव्य इति विधेरशस्यत्वादानर्थस्यम् । तत्रावद्यं स्तुतिः कल्प-यितव्या, शमयित्रीभिरिद्भिरश्वस्यावकानां च सम्बन्धो यजमानस्य कष्टं शमय-तीति । तत्सामान्यादितरेषु तथात्वम् । तथेतियावत् तावत्तथात्विमिति । किं तत्सामान्यम् । विध्यसम्भवः, स्तुतिसम्भवश्च ।। २३ ।।

भा० वि०—सम्भद्धिध्येकवाक्यत्वानामपि पृथग्विविधित्वाभ्युपगमे तुल्यन्या-यतयान्यत्रापि प्राप्तिमभिप्रेत्याह—विधिश्चेति । क्वचिदित्युक्तं विषयं दशंयन् विधिश्चेति व्याचष्टे -अप्स्वत्यादिना । अश्वस्य प्रयत्ननिष्पाद्यत्वात् तद्विधेर-शक्यत्वं वेतसादेस्तु स्वभावसिद्धत्वादिति मन्तव्यम् । । तथा किमित्याशङ्क्य तस्मादित्थादि व्याचष्टे-तत्रेति । आनर्थंक्यमेवास्त्वित्याशङ्क्य तन्निरासाया-वश्यमित्युक्तम् । स्तुतिमभिनयति—शमियत्रीभिरिति । अवकानां चेति चशब्दो वेतसविषयः, तेनैवमन्वयः अश्वस्य वैतसानां च शमयित्रीभिरिद्धः सम्बन्धो यजमानस्य कष्टं शमयत्यवकानां वेतसानां च ताभिस्सम्बन्धो यजमानकष्टं शमय-तीति स्तृतिः कल्पयितव्येति । यद्यप्यवकानां नोदाहरणे श्रवणमस्ति, तथाप्य-ब्योनित्वाविशेषाद्वेतसपदेनैव उपलक्षिताः । न च स्व एवेनं योनौ प्रतिष्ठापयतीः त्यनेनाप्सु जाते वेतसेऽश्वस्य चयने कृतं प्रकृतिविकारयोरभेदोपचारेण वेतस-प्रकृतिभूतास्वप्सु चयनात् स्वेयोनौ प्रतिष्ठापनं कृतं भवतीति स्तुतिप्रतीयते। शमियत्रीत्वस्य चापामश्रवणात् कथं तद्द्वारा स्तुतिरिति वाच्यम्, स्वयोनि-प्रतिष्ठापनमात्रोक्त्या प्ररोचनानुपपत्तेः 'वेतसशाखया वलकाभिश्चारिन विकर्षति' अपो वै शान्ताश्शान्तभिरेवास्य शुचं शमयति' इति वाक्यान्तरगतार्थवाद-भणितशमयित्रीत्वस्य यजमानकष्टशमनसाधनत्वोपपादनार्थत्वेनोपादानात् । न च वेतसवाक्येन सहचारादुपलक्षितानामप्यवकानामविधेयत्वान्न स्तुत्यपेक्षेति वेदि-तब्यम् अत्रार्थवादान्तरेणापां शमयितृत्वे गदिते तत्राग्निविकर्षणसाधनत्वेन विहितयोः वेतसावकयोः स्तुत्यभावशङ्कानिरासायावकानाम् अद्भिस्सम्बन्धेन स्तुतिप्रदर्शनोपपत्तेरिति द्रष्टव्यम् ।

तत्सामान्यादित्यादिसूत्रावयवमादाय व्याचष्टे— तथेति । यावत्सु फलविधि-सक्ष्पेषु अर्थवादेषु तथेति अप्सु योन्याद्यर्थवादसमानाकारता तावत्सु तथात्वं स्तुतित्वमित्यर्थः प्रश्नपूर्वंकं तत्सामान्यादिति व्याकुर्वंन् तथेत्युक्तं प्रपश्चयति— किमित्यादिना ॥ २३ ॥ त० वा०—यदि चैवंजातीयका विधयो भवेयुः, ततः पूर्वोदाहृताः सर्व एत द्रव्यगुणिक्रया विधयो भवेयुः । वायुः क्षेपिष्ठा देवता कर्तव्याः, अप्सुयोनिरक्वः कर्तव्यः, अप्सुजो वेतसोऽनकारच कर्तव्यः, आपः शान्ताः ऊर्गुदुम्बर इत्यादि । तत्र यद्यपि के चित्क्रियादिविधयः शवयन्ते कर्तुम् । एते त्वशवयाः स्वभावसिद्धेः प्रयत्नेनापि चानिष्पत्तेः वायुवेतसावकादिषु स्वभावसिद्धिः । अश्वादुम्बरादीनाम्शवयता । कीहशी स्तुतिस्तां दर्शयति—शमियत्रीभिरद्भिरत्यादि ।

तत्रासंगतरेग्रन्थ इति व्याख्यातारः समर्थंयन्ते । यस्मादिहावकातत्सम्बन्धयोः शमियतृत्वस्य च नैवोपन्यासः कृतो वेतस उपन्यस्तः सोऽपि स्तृतिवेलायां न प्रदिश्चित इति । तत्र त्वयं गमिनका । वेतसोदाहरणेनैव तुल्यत्वादवकादोन्यप्यु-दाहृतानि । न चायमश्वावकयोः परस्परेण सम्बन्धः कथ्यते । केन तिह् ? अद्भिः । तावता तु न स्तुतिः काचिदुन्मीलितेत्यर्थवादान्तरापेक्षाप्रवृत्तां तां दर्शयति—आपो वे शान्ता (तै० सं० ५.२.४) इति । अनेन हि विधित्वात्प्रच्युते-नापां प्राशस्त्यमुच्यते । तत्र कस्यचित्प्रसिद्धाप्सम्बन्धस्य तन्मात्रसंकीर्तनादेव स्तुतिभवति । अन्येषां तु सम्बन्धिसम्बन्धात्सम्बन्धः कीत्यंते । प्रसिद्धशान्तत्व-सम्बन्धामरिद्भः सम्बन्धादश्वादिरिप शान्तात्मकस्तत्सम्बद्धेन च कर्मणा यज्मानस्य कष्टं शाम्यतीत्येवंविधप्राशस्त्यज्ञापनार्थम् । एवं क्षिप्रदेवतेन शीघं फलप्राप्तिरन्नमयेन च यूपेनान्नप्राप्तिरित्ति स्तुतित्वे सिद्धे तत्समानन्यायानामप्येव-मात्मकत्वम् ॥ २३ ॥

न्या० सु० — अत्र भाष्यक्रतऽप्सु योनिर्वा अश्व इत्यादीनामानर्थंक्यापत्तिविधित्वं न सम्मवतीत्युक्तम् । तदयुक्तम् । फलविधिसरूपाणामेव पूर्वपक्षिणा विधित्वस्योक्तत्वादित्या-शङ्काशह — यदि चेति । विध्यन्तरं कवाक्यभूतानामि विधिपरत्वाङ्गीकारे तुल्यन्याया-स्मवंत्राप्यापाद्य दूषणमुच्यत इत्ययं: । सर्वंग्रहणं वायुक्षेपिष्ठादीनामि तिहं कस्मान्न विधित्व-मापद्यत इत्याशङ्कानिवृत्त्ययं कविचद्ग्रहणम् । तिहं सूत्रे किम् ? अत आह — तत्रेति । के-चिदिति । निवीतं मनुष्याणामित्यादय इत्ययं: । शमियत्रीभिरित्यादिभाष्यं स्तुतिरूपप्रदर्शनार्थंत्वेन व्याचष्टे — कोदृशीति । आक्षिपति — तत्रेति । अग्रन्थः प्रतिभातीति मत्वा समर्थं-यन्त्रत्यथं: । अग्रन्थः विभातीति मत्त्वा समर्थं-यन्त्रत्यथं: । अग्रन्थः विभातीति मत्वा समर्थं-यन्त्रत्थं: । अग्रन्थत्वमेव वा समर्थं-यन्त्रत्यथं: । अग्रन्थत्वमेव वा समर्थं-यन्त्रहित ।

स्वयं समर्थयते — तत्र त्वियमिति । पूर्वव्याख्यायां समर्थनं दर्शयतीत्यवतारणीयम् । तत्रावकाशमियत्रीत्वानुपन्यासं तावत्प्रत्याचये — वेतसेति । अश्वावकयोः सम्बन्धस्य तु माध्यकारेणाकथितत्वादनुपन्यासो न दोषायेत्याह — न चायमिति । इह च वैतसे कटे अश्वं चिनोति, अप्सुयोनिर्वा अश्वोऽप्सुजो वेतसः स वैनं योनौ प्रतिष्ठापयतीत्यवावकानामिद्धः सम्बन्धाश्रवणेऽपि, वेतसशाखयावकाभिश्वाग्नि विकर्षत्यापो वै शान्ताः शान्तामिरेवास्य शुचं शमयतीत्यत्र वेतसवत्तासामप्यद्भिः सम्बधस्य स्तुतिसिद्धचर्यं वाच्यत्वादप्सुजो वेतस इति अप्सुजल्वाभिधानमवकानामप्सुजार्यसाहचयादुपलक्षणमित्यभिष्ठेत्यावकाप्रहणम् ।

ननु वेतसग्रहणेनोपलक्षितत्वादवकानामग्निविकर्पणसाधनत्वेन विहितानां स्तुत्यधं भवतु नाम भाष्येऽद्भिः सम्बन्धकथनम्, द्यामयित्रीत्वविद्येषणत्वमणां किमथंम् अत आह—तावता त्विति । यद्यपि स एवैनं योनी प्रतिष्ठापयित इत्यप्सुजे वेतसेऽश्वचयने कृते प्रकृति-विकारयोरभेदोपचारेण वेतसप्रकृतिभूतास्वप्सु चयनात्स्वयोनौ प्रतिष्ठापनं कृतं भवतीति स्तुतिः प्रतीयते, तथापि स्वयोनिप्रतिष्ठापनमात्रेण प्ररोचनाऽनुपपत्तेवतस्वाख्यावकामि-थाग्नि विकर्षति, आपो वै वान्ताः, द्यान्तामिरेवास्य शुचं द्यामयतीति वाक्यान्तरगतार्थं-वादाभिहितमपां द्यायित्रीत्वं यजमानकष्टद्यमनसाधनत्वोपपादनार्थं भाष्यकृतोक्तम् । अवकानां स्वप्सुजो वेतस इत्यनेन सहचरणलक्षणयाद्भः सम्बन्धानिभधानेऽपि अत्राविधानादनपेक्षित-स्तुत्यप्रतीतेर्वावयान्तरगतार्थंवादेनापां द्यायित्रीत्वेऽभिहितेऽप्यग्निविकर्षणसाधनत्वेन विहित्तयोर्वेतसावकयोः स्तुत्यप्रतीतेर्रतत्प्रदासोपपादनार्थमिद्भः सम्बन्धो माष्यकृता कथितः । अर्थवादान्तरापेक्षाप्रवृत्तानामित्यश्वविषयेऽर्थवादान्तरस्यापेक्षया प्रवृत्तानामिति षष्ठीसमासग-भंस्तृतीयासामासः । अवकाविषये त्वर्थवादान्तरेणेति तृतीयासमासगमंः ।

अर्थवादान्तरमुदाहरति—अप इति । कथमस्यार्थवादान्तरस्याप्युयोनिर्वा अश्व इत्यनेनापेक्षा, कथन्द्वानेनार्थवादान्तरेणाप्युजो वेतस इत्यस्यापेक्षा इत्याख्युत्र्वाह—अनेन होति । अश्ववेतसामिजनभूतानामपां शमियत्रोत्वेन प्राशस्त्यामधानेन तदिमजातयोरश्व-वेतसयोः प्राशस्त्यावगमात् तदर्थमपेक्षेत्यश्वविषये अर्थः । अवकाविषये त्वविषयानामपां शमियत्रीत्वेन प्राशस्त्यावगमात् तदर्थमपेक्षेत्यश्वविषये अर्थः । अवकाविषये त्वविषयानामपां शमियत्रीत्वेन प्राशस्त्यमुच्यते, न विषययोर्वेतसावकयोरिति तत्प्राशस्त्यावगमायाऽप्युजस्वा-भिधानापेक्षेति व्याख्येयम् । कीदृशीं स्तुति दर्शयतीत्यपेक्षायामाह—तत्रेति । कस्यचित्प्र-सिद्धाप्सम्वन्धस्य वेतसावकस्याप्युजो वेतस इत्यप्सम्बन्धमात्रकीर्त्तनादेवापो वै शान्ता इत्यर्थवादप्रतिपाद्या स्तुतिः सिद्धयति । अन्येषां त्वप्रसिद्धाप्सम्बन्धानामश्वादीनां वस्तुतोऽ-सन्नप्यप्सम्बन्धः प्राशस्त्यज्ञानार्थं कीत्र्यंते । कीदृशं प्राशस्त्यमित्यपेक्षिते प्रसिद्धेत्याद्युक्तम् । प्रसिद्धः शान्तत्वेन सह सम्बन्धो यासामपा तास्तयोक्ता इति व्याख्येयम् ।

भाष्यमेवं योज्यम् । अश्वस्यावकानां चेति चकारेणं वेतसग्रहणम् । तत्राश्वविषये अश्वस्य वेतसस्य च शमयित्रीभिरिद्धिरशान्ताभिरेवास्य शुचं शमयतीति सहयोगतृत्तीयान्त-पदिनिर्दिष्टाभिः सह सम्बन्धोऽस्य शब्दिनिर्दिष्टस्य यजमानस्य शुक्शब्दवाच्यं कष्टं शमय-तीत्यर्थः । अवकाविषयत्वेऽवकानां वेतसस्य चाद्भिः सम्बन्ध इत्यर्थः ।

स्वयमुदाहृतेष्वर्थंवादान्तरेषु स्तुतिस्वरूपमाह—एविमिति । तत्सामान्यादिति सूत्रा-वयवन्याख्यानार्थं तथे।तभाष्यं व्याचधे—इति स्तुतित्वे इति । अनेन यावस्त्वर्थंवादेषु अप्सु योन्याद्यर्थंवादसमानप्रकारत्वम्, तावत्सु स्तुतित्वमिति व्याख्यातम् ॥ २३ ॥

भा । प्र - पूर्वंपक्षी के कथन का अभिप्राय यह है कि स्वतन्त्र रूप में अर्थवाद प्रमाण नहीं हो सकते हैं, उनके प्रमाण्य की स्थापना के लिए ही वाक्यार्थ में लक्षणा मानकर विधिवाक्य के साथ एक वाक्यता माननी पड़ती है। किन्तु, अर्थवाद को विधि के अर्थ

का प्रकाशक मानने पर इस प्रकार की विलष्ट अर्थ की कल्पना करने की आवस्यकता नहीं है, इसके समाधान में सिद्धान्ती का कथन है कि सर्वत्र अर्थवाद को विध्यर्थक मानने पर प्रदर्शित रिद्धान्त की स्थापना हो सकती है। किन्तु, अर्थवाद वाक्य को विधिरूप में परिणत नहीं किया जाता है। अनेक स्थलों में विधिरूप में अर्थवाद को परिणत करने पर विभिन्न दोषों की आपत्ति होती है। किन्तु, अर्थवाद को विधिवाक्य के स्तावक के रूप में अन्वित करने पर किसी प्रकार के दोष की आपित नहीं होती है और एक ही तरह के नियम को मानने से काम चल जाता है। इसलिए, विधि के स्तावक रूप में ही अन्वय स्वीकार अर्थवाद का प्रामाण्य प्रदर्शन उचित है। अर्थवाद को विधिरूप में परिणत करने पर ''अप्सू योनिर्वा अश्वः अप्सू योनिर्वेतसः'' (तै॰ सं॰ ५।३।१२) इस स्थल मे अश्व को जल से उत्पन्न एवं वेतस को जल से उत्पन्न नहीं कहा जा सकता है, अतः, ये अर्थवाद विधि नहीं हो सकते हैं। "वायुर्वे क्षेपिष्ठः देवता" इस अर्थवाद को विधि के रूप में परिणत नहीं किया जा सकता है. क्योंकि, शीझगामित्व वाय का स्वभाव है। इसी प्रकार "स्तेनं मनः अनुतवादिनी वाक्"। इस अर्थवाद को विधि मानने पर स्तेय एवं अनृत भाषण कर्तंव्य है यह विरुद्ध अर्थ सिद्ध होगा। इसी तरह 'ऊगं वा उदुम्बर:' इत्यादि अर्थवाद को विधिरूप में परिणत करने पर उपस्थित दोषों का इस अधिकरण के सूत्रों की व्याख्या में प्रदिशत किया है। विधि के स्तावक रूप में अर्थवादों का अन्वय मानने पर लक्षणा छोड़कर दू4रा उपाय भी नहीं है और एक रूपता नहीं हो सकती है। अत:, जिस स्थल में अर्थवाद की ज्ञाप्य फल या स्तुति अनर्थंक है: उस स्थल में अर्थवाद को विधिरूप में परिणत नहीं किया जा सकता है। "प्रति तिष्ठन्ति ह वा य एता रात्रीरुपयन्ति" इत्यादि अर्थनाद ही इसका उदाहरण है। जैं० सु० ४।३।१७-१९ में इसजा विश्लेषण प्रस्तृत किया है।

'विधिः' = विधि, 'च' = और, 'अनर्थंकः' अनर्थंक (है), 'क्विचत्'' = किसी स्थल में, 'तस्मात्' = इस कारण से। 'स्तुतिः — प्रशंसा के रूप में अर्थंवाद, 'प्रतीयते' = प्रतीत होता है, ''तस्सामान्यात्'' = उसके समान ''इतरेषु'' = अन्य स्थलों में मी, तथात्वम्' = वैसा, प्रशंसात्मक अर्थंवाद होगा। क्योंकि, किसी किसी स्थल में अर्थंवाद को विधि मानने पर वह विफल होगा, इसलिए अर्थंवाद को स्तुतिपरक मानना उचित है। अतः, उसी के समान अन्य स्थलों में भी अर्थंवाद को विधि मानना उचित नहीं है, वरम स्तुति के रूप में ही अर्थंवाद को मानना उचित है। २३।।

# प्रकरणे सम्भवन्नपकर्षो न कल्प्येत विष्यानर्थवयं हि तं प्रति ॥ १.२.२४ ॥

शा॰ भा॰—इतश्च पश्यामः स्तुतिरिति । कुतः ? इदं समामनन्ति यो विदग्धः स नैऋंतो, योऽशृतः, स रौद्रो, यः शृतः, स दैवतः, तस्मादिवदहता श्रपियतव्यः, स दैवतत्वावेति (तै०सं०२।६।३) इति । यदि स्तुतिर्दर्शपूर्णमासयोरेव शृतः स्ताविष्यते । तथा सम्भवन्नपकर्षो न कल्प्येत । अपकृष्यते इत्यपकर्षः । विधिपश्चे तु यत्र नैर्ऋतः, तत्र विदग्धता नीयेत । तथा सति प्रकरणं बाधितं भवेत् । दर्शपूर्णमासकर्मे प्रति नैर्ऋताभावाद् विदग्धविधानमनर्थकं स्यात् । तस्मात्स्तुतिरेव ॥ २४ ॥

भा० वि०—फलविधिसरूपाणामर्थवादत्वे हेत्वन्तरं दर्शयितुं प्रकरणे चेति सूत्रम् । तत्र चशब्दार्थमाह—इतश्चेति । न केवलमप्सु यीन्याद्यर्थवादसामान्यादि-तरेषां स्तुतित्वं वाक्यान्तरसामान्यादपीत्यर्थः । कि तद्वाक्यान्तरमिति मन्वानः पृच्छिति—कुत इति । वाक्यमुदाहरित—इदिमिति । कथमस्य वाक्यस्य स्तुतित्वं येन तत्सामान्यादितरेषु तथात्वं स्यादित्याशङ्क्य प्रकरणे च सम्भवित्ति व्याचिष्टे—यदीति । शृतः पुरोडाशादिः स्ताविष्यते, स्तुतो भविष्यति प्रकरण-निवेशाय स्तुतित्वाश्रयणं युक्तमिति भावः ।

नतु माभून्निवेशः पूषानुमन्त्रणमन्त्रवदुत्कृष्यतामत आह — तथेति । प्रकरण-विनिवेशितया सम्भवनित्यर्थः, नन्वयमपकृष्यमाणः कल्प्यतेऽर्थवादः नापकर्षस्त-

त्राह—अपकृष्यत इति ।

ननु विधित्वेऽप्यनपक्षुष्यमाणोऽस्त्वित्याशङ्क्य, तत्र कि यथाश्रुतैव वचनव्यक्तिः यो विशेषेण दग्धः स निऋंतिदेवनाकः कार्य इति, कि वा यो नैऋंतस्स
विशेषेण दह्य इति व्यत्ययेन । तत्राद्ये कल्पेऽनेन दर्शंपूर्णमासप्रकरणगतेन विध्युह् शेन देवतान्तरविधानात् उत्पत्तिवाक्यशिष्टाग्न्यादिदेवतापकर्षणं स्यात्, तच्च
सम्भवत्प्रसजदपकर्षणं सति गत्यन्तरे न कल्पनीयमिति सूत्रयोजनया दूषणं
वक्तव्यमिति मत्वा द्वितीये दोषमाह—विधीति । नयने दोषमाह – तथेति ।

ननु किमिति नीयते येन प्रकरणाम्नानिवरोध इत्याशङ्य विध्यानर्थंक्य-मित्यादि सूत्रावयवं व्याचष्टे—दर्शेति । सूत्रे तिमिति प्रकरणिनोऽर्थंस्थस्य परा-मर्शः दर्शपूर्णमांसयोनिक्रितिदेवताभावान्नेऋ तानुवादेन विदग्धताविधानमनर्थंक-मित्यर्थः, तेन प्रकरणे निवेशाय विदग्धवाक्यस्य स्तुतित्वे फलविधिसरूपाणा-मपि तथैव स्तुतित्वमिति मत्वोपसंहरति—तस्मादिति ॥ २४ ॥

त० वा०—विधिपक्षे चायमपरो दोषो यदि तावद्यथावस्थितवाक्यग्रहणं ततः प्रकरणगतिवदग्धोह्देशेन देवतान्तरिवधानादुत्पत्तिवाक्यशिष्टदेवतापकर्षणं स्यात्, इयं वा तामप्यपकर्षतीत्यपकर्षः । तत्र नैमित्तिकत्वादभ्युदितेष्टिवद्वाधोऽपि कल्प्येत, यदन्यथा न सम्भवेत्, सित तु सम्भवे न युक्तमेतत् । अथैतहोषभीतैरथँ- लभ्यवचनव्यक्त्यन्तरं व्यवहितकल्पनयाऽऽश्लीयेत यो नैऋँतः स विदग्धः कर्तव्य इति । ततः प्रकरणे नैऋँताभावाद्यत्रासौ विहितस्तत्र विदग्धता नीयेत । तत्र प्रकरणं बाध्येत । न चाबाधसंभवे तद्युक्तम् अतोऽर्थवादत्वादनपकर्षं इति ॥ २४ ॥

न्या • सु • — सूत्रतात्पर्यंमाह — विधिपक्षे चेति । स्वयं यथाश्रुतवचनव्यक्तिपक्षे सूत्रं योजयति — यदौति । अपकर्षंणं रयादित्यर्थंकथनमात्रम् । व्युत्पत्तिस्तु यथाभाष्यं कर्मण्येव ।

यद्वेयमन्यां देवतामुत्पत्तिशिष्टामपकर्षतीति कत्तृ व्युत्पन्नोऽपकर्षशब्द इत्याह—इयं वेति । ननु विदाहादेनिमित्तकत्वेन निर्ऋत्यादेदेवतान्तरस्य नित्याग्न्यादिदेवतावाधकत्वं युक्तमेवेत्याशङ्कानिराकरणार्थत्वेन प्रकरणे च सम्भवन्निति सुत्रावयवं व्याचष्टे—सन्नेति ।

अभ्युदितिष्टविदित । यदाऽमावास्याभ्रान्त्या चतुर्द्देयामन्वाधानं क्रियते, तदामावास्यामाप्ति तन्त्रभ्रक्रमविधानात्प्रक्रान्ते तन्त्रे चन्द्रोदये सित 'यस्य हविनिष्क्षं पुरस्ता-चन्द्रमा अभ्युदेति' स त्रेधा तण्डुलान्विभाजे मध्यमाः, तानग्नये दात्रे पुरोडाद्यमधाक-पालित्रवेपेत्, ये स्थविष्ठास्तानिन्द्राय प्रदात्रे दध्ने अर्थे प्रशिष्ठास्तान्विण्ये शिपिविष्टाय श्रुते चक्षमिति । तण्डुलग्रहणोपलक्षितानां सर्वेषामोषधि-दिधपयसां प्राकृतानां हिवपां प्राकृताभ्यो देवताभ्यो विभाजेदित्यनेनापनये विहिते, तस्मिन्नेव प्रक्रान्तेऽसमासे कर्मणि मध्यमादिवाक्येदित्रादिदेवतान्तरिविधिति षष्टे वक्ष्यते । साभ्युदयेष्टः । अभ्युदितश्वनद्रमा यस्यामिष्टौ साभ्युदितेष्टिरिति व्युत्पाद्याऽमावास्येष्टिरेवोच्यते । यद्यपि विभाजेदित्यपन-यनविधिना तत्र प्रकृतिगतागन्यादिदेवतावाधो न देवतान्तरिविधिना, तथापि नित्यदेवता-दिवाधेन नैमित्तिकदेवतान्तरिविधिसाम्यात् हष्टान्तता ।

माज्यकृता तु यत्र नैऋंतः, तत्र विदग्धता नीयेतेति वदता यत्तदोव्यंत्ययः कृतस्त-स्वाभिप्रायं व्याचष्टे — अथेति । विष्यानर्थंक्यं हीति सूत्रावयवव्याख्यानार्थं दर्शपूर्णमास-कर्मेतिमाष्यं स्पष्टत्वान्न व्याख्यातम् । सूत्रं चैवं पूर्वसूत्राद्विधिः कृतविदितिपदद्वयमनु-कृष्य यथामाष्यं योज्यम् । विधिः सन् क्वचिद्विदग्धादावप्रकर्षः कल्प्येत । न चैतद्युक्तम् । कस्मान्न युक्तमित्यपेक्षिते, प्रकरणे च सम्मवित्रिति हेतुगर्मं विशेषणम् । विष्यानर्थंक्यं हि तं कर्मशेषं प्रतीत्यपकर्षंकारणमुक्तम् । यथावाक्तिकं तु कर्तृंव्युत्पित्तपक्षे क्वचिन्नैऋंता-दावपकर्षः कल्प्येत विष्यानर्थंक्यं हि तमाग्नेयादिपुरोडाशं प्रतीत्येतावान्विशेषः । कम्मं-व्युत्पत्तौ त्वग्न्यादिख्तपत्तिशिष्टेऽपकृष्टः कल्प्येत निर्ऋत्यादिविष्यानर्थंक्यं हि तमनपकृष्टः स्वदेवताकं पुरोडाशं प्रतीति ॥ २४ ॥

मा० प्र०—इस सूत्र के द्वारा अर्थवाद विधि नहीं हो सकता है—इस विषय में अन्य कारणों का भी निर्देश किया गया है। दर्शपूर्णमास प्रकरण में "यो विदग्धः स नैऋंतौ योऽन्यतः स रौद्रो यः न्यतः स दैवतः। तस्माद् विदहता श्रपरितव्यं सदैवतत्वाय" (तै॰ सं० २।६।३) जो विशेष रूप से दग्ध (पक्व) वह निऋंतिका=राक्षस का योग्य है, जो अशृत अपन्य वह रौद्र = छद्र देवता का, जो शृत अर्थात् पक्व = अच्छो तरह पकाया गया है वह दैवत = प्रकरण से प्राप्त देवता का है। अतएव विशेष रूप से दग्ध न कर पाक करना उचित है इस प्रकार का एक वाक्य है। इस वाक्य को अर्थवाद मानने पर ही इस का दर्शपूर्णमास प्रकरण में पठित होना सार्थक होगा। क्योंकि इसके द्वारा

अच्छी तरह पुरोडाश के पाक करने की प्रशंसा कथित होती है। फलतः, प्रकरण का सम्बन्ध अक्षुण्ण रहता है। किन्तु इसको विधि मानने पर दश्र्षणमास प्रकरण में इसका कोई भी सम्बन्ध नहीं रहेगा, क्योंकि, विधि "नैऋँतो विग्दधः कर्तंव्यः" यही इसका याग स्वरूप मानना पड़ेगा, किन्तु दर्शपूणमास प्रकरण में निऋँत याग का उपदेश नहीं है। प्रकरण के सम्बन्ध की रक्षा की ओर दृष्टि रखने पर इसको अन्यथा करना सम्भव नहीं है, अर्थवाद को विधि मानने में यह भी दोष है।

'प्रकरणे'=दर्शपूर्णंमास आदि प्रकरण में, 'सम्मवम्' = अन्वय सम्भव होने पर, 'अपकर्षः'=प्रकरण से विच्युति, 'न कल्प्येत'=कल्पना करना उचित नहीं है; ''धानर्थंक्य''=विधि की व्ययंता 'हि'=क्योंकि, ''तं प्रति''=प्रकरण सम्बन्ध के पक्ष में, जो प्रकरण में अन्वित हो सकता है उसका अपकर्षं अर्थात् प्रकरण से विच्युति करना उचित नहीं है। प्रकरण का सम्बन्ध अक्षुण्ण रक्षने पर विधि मानना व्ययं है।। २४।।

#### विधौ च वाक्यभेदः स्यात् ॥ १.२.२५ ॥

शा० भा०—औदुम्बरो यूपो भवतीति विधावेतस्मिन्नाश्रीयमाणे ऊर्जोऽ-वरुद्धचा इत्येतिसम्भ वानयं भिद्येत । इत्यमौदुम्बरो यूपः प्रशस्तः, स चोर्जोऽ-वरुद्धचा इति । तस्माद् विधिवन्निगदानामिष स्तुतिरेव कार्यमर्थवादाना-मिति ॥ २५ ॥

भा० वि०—एवं फलविधित्विनराकरणेन स्तुतित्वमुक्त्वा विधित्वे दोषान्तर-माह — विधौ वेति सूत्रं व्याचष्टें — औदुम्बर इति । एतिस्मश्च विधावाश्रीयमाण इत्यनुषङ्गः वाक्यभेदमिभनयित — इत्थमिति । औदुम्बरो यूपो भवतीत्यस्यैव तावद्वर्तमानापदेशत्वसन्देहान्न विनार्थवादं पश्चमलकारत्वेन विधित्वावसाय इति प्रथमं तावदर्थवादत्या सम्बन्धनीयमूर्जोऽवरुष्टया इत्यन्तेन, पुनश्च तस्यैवोर्जोव-रुध्यै यूपः कार्यं इति विध्यन्तभिवे वाक्यभेदः स्यादित्यर्थः; अधिकरणार्थमुप संहरित — तस्मादिति । वायुर्वेत्यादिसमुच्चयार्थोऽपि शब्दः ॥ २५ ॥

त० वा॰—स्तुतित्वेन .विधिविभक्तिमुपजनय्य पुनस्तेनैव फलकल्पनायां वाक्यभेदः तस्मादर्थवाद एवेति ॥ २५ ॥

#### (इति विधिवन्निगदाधिकरणम् ॥ २ ॥)

न्या० सु० —औदुम्बर इत्यादिभाष्यादौदुम्बरो यूपो भवतीत्यस्यापि प्राशस्त्यपरत्वं प्रतिभाति । तच्चायुक्तम् । विष्येकवाक्यत्वं विनार्थवादत्वायोगात् । सोमापौष्णविष्येक-वाक्यत्वाभ्युपगमे त्वौदुम्बरो यूपः प्रशस्त इतिभाष्यानुपपत्तिप्रसङ्गादित्याशक्कथाह— स्तुतित्वेनेति । न स्तुत्यर्थंत्वेनेदमुपन्यस्तम्, किन्तु स्तुत्यन्वयवशेनास्मिन्वर्त्तंमानापदेश-सन्दिग्धे पश्चमलकारत्वनिश्वयात् विधावाश्रीयमाण इति स्तुतिनिश्चयेन विधित्वप्रतिपाद-नार्थमिति मावः—उपजनय्येति । निश्चाय्येत्यर्थः ॥ २५ ॥

#### इति न्यायसुधायां द्वितीयमौदुम्बराधिकरणम्।

भा० प्र०— 'युक्तं तुवाक्यशेषत्वम्' इस सूत्र में कहा गया है कि वाक्य को विधि मानने के लिए प्रथमतः इसको स्तुति अर्थात् अर्थवाद के रूप में इसको मानना होगा। 'वै' आदि वाक्य को स्तुति के द्वारा विधि मानने पर वाक्यभेद का प्रसङ्ग होगा। वेद में वाक्यभेद का परिहार ही समीचीन है। प्रकृत में 'ऊग् वै' इत्यादि वाक्य को स्तुति के द्वारा अन्न रूप फल की विधि मानना उचित नहीं है, क्योंकि अन्न रूप फल की विधि मानना उचित नहीं है, क्योंकि अन्न रूप फल की विधि मानना उचित नहीं है, क्योंकि अन्न रूप फल की विधि के लिए उदुम्बरत्व की प्रशंसा की गई है और उदुम्बरत्व का फल मो विज्ञापित होता है—इस रूप में दो अर्थं मानने से वाक्यभेद होगा। इसलिए यह विधि नहीं है, किन्तु अर्थवाद है।

'विधाै'='ऊक् वै' इत्यादि वाक्य को विधि मानने पर, 'च'=और, 'वाक्यभेदः'= वाक्यभेद नामक दोष, ''स्यात्''=होगा, यदि विचार कर वाक्य को विधि मानने पर वाक्यभेद दोष होगा।

इस प्रसङ्घ में 'वाक्यभेद' दोष की अवगति करना आवश्यक है। अपीरुषेय देद बाक्य में वाक्यभेद एक दोध है। एक बार पठित वाक्य की आवृत्ति कर अनेक अर्थ ग्रहण करना वाक्यभेद है। यह सत्य है कि पौरुषेय वाक्य में वाक्यभेद दोपावह नहीं है। क्यों कि, अभिप्राय के अनुसार ही एक वाक्य के अनेक अर्थ की कल्पना की जा सकती है। आकार इङ्गित और प्रमाणान्तर की सहायता से मनुष्य के अभिप्राय की अवगति होती है। इन स्थलों में वक्ता के अभिप्राय के अनुसार एक वाक्य के अनेक अर्थ की कल्पना दोषावह नहीं है। इसीलिए, क्लेपालङ्कार का प्रामाण्य रक्षित होता है। किन्त, वेद अपीरुषेय है, उसका कोई स्वतन्त्र वक्ता नहीं है और स्वतन्त्र वक्ता न होने से वेद में वक्ता के अभिप्राय के होने की सम्मावना ही नहीं है। वक्ता का अभिप्राय ही तात्पर्यं है, अतः, इस तात्पर्यं लक्षण के अव्यासि-दोषदृष्ट होने से मीमांसक गत में तत्प्रतीत गयोऽयत्व ही तात्पर्यं है यह माना है। अनेक अर्थ भानने पर एक अर्थ को पीरुपेय मानना होगा और पौरुषेय वाक्य वेदवाक्य न होने से उसका अप्रामाण्य भी अनिवार्य है। 'यहं समाप्टि' इस वाक्य में ग्रह=यज्ञीयपात्र विशेष का सम्मार्जन त्रिहित है, किन्तू उसका एकत्व और अनेकत्व अविवक्षित है। क्योंकि ग्रह का मार्जन एवं ग्रह का एकत्व एक प्रयत्न से एक वान्य के द्वारा विहित नहीं हो सकता है, क्योंकि ग्रह के एकत्व की विवक्षा करने पर "ग्रहं सम्माधि: तं च एकम्" इस प्रकार दो वाक्य होगा और द्वितीय वाक्य पौरुषेय अर्थात् पुरुषकृत आवृत्ति के द्वारा कथित होने से प्रमाण नहीं है। इसलिए

मामनी की टीका कल्पतरु में कहा है कि—"अपीरुवेयी श्रुतिः पौरुवेयीमावृत्ति न सहते" अर्थात् अपौरुवेय वेद पुरुषकृत आवृत्ति का सहन नहीं करता है। अर्थात् आस्मीय रूप में उसका सहन नहीं हो सकता है। इसीलिए वेद वाक्य अर्थं "यायद्वचन" जितने पद है, उन कितपय पदों से जो अर्थं होता है; वही प्राह्म है और अध्याहार आदि के द्वारा अन्य अर्थं करना सर्वथा असङ्गत है। क्योंकि दह अध्याहृत अर्थं पौरुवेय होगा। किन्तु जहाँ कोई उपाय नहीं है, वहाँ वेद में भी अगत्या वाक्यभेद मानना ही पड़ता है, इसलिए उपायान्तर के सम्मव होने पर वाक्यभेद अवश्य ही परिहार्यं है ॥ २५॥

# [३] हेतुर्वा स्यादर्थवत्त्वोपपत्तिम्याम् ॥ १.२.२६ ॥

शा० भा०—अथ ये हेतुविन्नगदाः 'शूर्पेण जुहोति, तेन ह्यन्नं क्रियत (तै०ना० ११६१४) इत्येवमादयः, तेषु सन्देहः—िकं स्तुतिस्तेषां कार्यमुत हेतुरिति । किं प्राप्तम् ? हेतुः स्यादन्नकरणं होमस्य ।

नन्वप्रसिद्धे कार्यकारणभावे न हेत्वपदेशः। सत्यमेवं छोके, विद्यायिष्यते तु वचनेन वेदे। शूर्पेण होमे कर्तव्येऽसकरणं हेतुरित्युपदिश्यते। कि प्रयोजनम् ? अन्यदिप दिविपठरादि असकरणं यत्, तेनापि नाम कथं होमः क्रियेतेति। कुतः? तस्याप्यसकियायामर्थंवता। शक्यते च तेनाप्यसं कर्तुम्। एतद्धि क्रियत इत्युच्यते। न हि वर्तमानकालः कश्चिदस्ति, यस्यायं प्रतिनिर्देशः। हेतौ च श्रुतिः, स्तुतौ लक्षणा। यदि च दिविपठरादि न साक्षादसं करोतीति, नासकरण-मित्युच्यते। व्यथें तस्मिन् शूर्पस्तुतिरर्नाथका स्यात्। शूर्पमिप हि न साक्षादसं करोतीति, तेन विनाऽर्थेन शूर्पस्य स्तुतिर्नोपपद्यते।। २६।।

भा० वि० अधिकरणस्य विषयमाह — अथेति । श्रेयस्साधनत्वर्शतपादकविधिविभक्तयभावेन विधित्वाभावेऽपि हिशब्दादिभिः हेतुत्वं भविष्यतीति पूर्वाधिकरणसिद्धान्तहेतुप्रत्युदाहरणेनात्र पूर्वपक्षोत्थानादस्य तत्सङ्गतिरिति प्रकृतापेक्षित्ववािचनाथशब्देन सूचितं ये हेतुविभाग्दान्ते, ननु 'चतुर्गृहीतान्याण्यािन
भवन्ति, नह्यत्रानुयाजा इज्यन्ते' इतिवत् परमार्थहेतवः, ते हेतुविभगदास्तेनेति
तृतीयया शूर्पकरणमुच्यते करणमात्रं वेत्यपि निगमात् संशयमाह—तेष्वित ।
विमर्शापूर्वंकं हेतुरिति पूर्वंपक्षप्रतिज्ञां व्याचष्टे — किमित्यादिना । होमस्य=होमसम्बन्धस्येत्यर्थः । अत्र च पूर्वोधिकरण-पूर्वंपक्षसूत्रात् अपूर्वंत्वादिति हेत्वाकर्षार्थस्सौत्रो वा शब्दः, स च भाष्यकृता स्यादित्यनेनैव व्याख्यातः । यद्यपि शूर्पण
जुहोतीति वर्तमानापदेशस्यार्थंवादिधुरस्य विधायकत्वात् अर्थवादत्योपयुक्तस्य
तेन हीत्यादेः पूर्वोधिकरणन्यायेन वाक्यभेदेन पुनर्हेतुविधित्वासंभवादितिहेते
शूपहोमसम्बन्धे निविषयस्य हेतुविधानस्यासम्भवः तथापि होमकर्तव्यताया

वाक्यान्तरसिद्धत्वाच्छूपँहोमसम्बन्धस्य च शूर्पेणेत्यस्मादवगतेः अनुष्ठानस्य च प्रयोगविधिना सिद्धेविध्यभावान्नार्थवादत्वम्, नाप्यानर्थक्यम्, तेन ह्यन्नमिति शूर्पहोमसम्बन्धे अन्नकरणत्वरूपहेत्वपदेशान्यथानुपपत्या यद्यदन्नकरणं तेन तेन होतव्यमिति विधिवाक्यानुमापकत्वात् अरयेति भावः ॥ २६ ॥

त० वा०—इह ये हेतुविश्वगद्यन्ते हिशब्दादिभिः न च परमार्थहेतवः, त उदाहरणम् । तत्र यदि तावद्धेतुत्वं विघीयते, ततः पूर्वेणैव गतम् । यदिह हेतुत्वं तच्छूपंहोमसम्बन्धं प्रति, न चाविहितोऽसावस्तीति, कस्य हेतुरुच्यते ? अथ भूतानुवादमात्रम्, तत्तु वायुक्षेपिष्ठत्ववद्गतिमत्यनारब्धव्यमेतत् । उच्यते । न तावदनेनेव वाक्येन हेतुत्वं विधीयते । न च भूतानुवादमात्रम्, कि तिंह, हेतोः प्रसिद्धिपूर्वंकत्वात्सिद्धवदुपदिष्टस्य यावत्यसिद्धचाशङ्का, तत्रार्थापत्तिरुभ्याद्धचनात्सिद्धः । याऽपि चार्थवादाकाङ्क्षा कस्मादिति ? साऽप्यनेनेव हेतुना निवत्यंत इति मन्यते । अथाप्यर्थवादत्वम्, तथाऽपि तदन्तिनिणीतहेतुत्वमेवेति, सर्वाञ्चकरणविषयं विज्ञायते । तत्वश्च हेतुरप्यस्त्विति पूर्वः पक्षः । सम्बन्धस्य च विधेयत्वात्त-द्गतमेव हेतुत्वं होमस्येति वदति—नन्वप्रसिद्धे कार्यकारणभाव इति । केचित्राहः । कार्यकारणयोरेवानुमानम् । तथा च दध्नेन्द्रियकामस्येत्यत्रापि वक्ष्यति । तत्त्वयुक्तम् । अकार्यकारणभूतानामिप कृत्तिकादीनामिचरोद्गतरोहिण्यादिप्रति-पत्तिहेतुत्वदर्शनात् । अतो गम्यगमकत्वमेव कार्यकारणभावं मन्यते ।

ननु सोऽप्यनुमानोत्तरकालीनत्वादनङ्गम् । सत्यम् । अन्यस्मिन्नेव तु सम्बन्धे सित पारचात्प्रसिद्धचन्तमेनमनुमानव्यवहारोपलक्षणत्वेनोपन्यस्यति । यद्वा शक्त्य-भिप्रायम् । ययोरेव हि व्याप्तिग्रहणकाले गम्यगमकसामर्थ्यात्मना कार्यंकारण-भावित्वेन साज्वधृता तत्रैव हेतुता ।

अथ वा उदाहृतविषयहेतुलक्षणमेतेत् । अविनाभावो ह्यनेककार्यंकारण-स्वस्वामिसहचरभावादिप्रभेदिभिन्नः, तत्राक्षकरणता होमे हेतुत्वेनोच्यमाना सम्बन्धान्तराभावात्कारणत्वेन स्यात् । तच्चाप्रसिद्धं तस्मान्न हेत्वपदेशः सत्यम् । लोके हेतुव्यवहारकालातप्रथमं प्रमाणान्तरेण सम्बन्धप्रसिद्धिरपेक्ष्यते । वेदे तु हिशब्दप्रतिपादितहेतुत्वान्यथानुपपत्या सम्बन्धाभिधायि दृष्टान्तवचनं कल्प्येत्यद्यदन्नकरणम्, तेन तेन जुहोतीति, तेन चोपपन्नं हेतुत्वम् । कि प्रयोजनिमिति । यदि च हेतुरविष्ठितेत्यनेनाभिप्रायेण । अपरस्त्याह—व्याप्ती सिद्धायां सर्वान्नसाधनसाधनको होमः सिद्धो भवति । कुत इति । स एव सिद्धान्ताभिप्रायः ।

अथ वा कुतो दिविपिठरादेः साधकतमत्वम् । इतरस्त्वाह—अन्निक्रयायां तावत्तस्यार्थंवत्ताऽस्ति, तावन्मात्रं वाश्रयिष्यते । शक्यते च तेनापीति । उपपत्ति- शब्दस्यार्थः । पूर्वेण तु समानार्थता गम्यते । तेन विवक्षा । शक्त्यभिप्रायमेतत् । यदेव हि तदुपयोगिमात्रम्, तदेव शक्यते कथिश्चत्साधकतमत्वेन विवक्षितुम् ।

अथवाऽर्थवत्वं करणविभक्तिनिर्देशालम्बनमुपपत्त्या पुनर्वतंमानाननिक्रयस्य हेतुत्वाभिधानात्ताहशस्य होमं प्रत्यनुपपत्याशङ्क्रयोपपत्ति वदित—शक्यते च तेनिति। तत्र चोदयित। एति क्रियत इत्युच्यते। तत्कथं शक्यत इत्यभिध्योयते। वर्तमानिक्रयस्यासम्भवादित्युत्तरम्। यद्वा स्वयमेवाऽऽशङ्क्रय परिहरिति — यदि च न दिविपठरादीति। उभयोः परामर्शः। साधकतमत्व-वर्तमानत्वे चेतत्र न विद्येते, शूपेंऽपि तथैवेति स्तुतिर्नं स्यात्। तेन यथा तव स्तुत्यर्थः, कथ- ज्ञिद्विद्यते तथा मम हेत्वर्थं इत्यविशेषः। हेतौ च श्रुतिरित्यादि असम्बद्धवाक्य-सम्बन्धिदोषादन्ते द्रष्टव्यम्। स्तुतौ लक्षणेति। अन्नकरणत्वेन सर्वंजनाभिमतेन प्राशस्यं लक्ष्यते। शूपेंणेति चास्मिन्पक्षे नित्यानुवादोऽन्नकरणसामान्येनैव प्राप्तस्य।

इत्यं वा सूत्रगमनिका । तत्रार्थवादात्प्रयोजनवत्तरत्वमुपपत्तिरित्यप्रसिद्धं सम्बन्धोऽपि, काल्पनिकवाक्याश्रयणात् । तस्माद्धेतुः ॥ २६ ॥

#### अय तृतीयं हेतुवित्तगदाधिकरणम्।

न्या० सु० —अधिक रणविषयप्रदर्शनार्थं मथित भाष्यं व्याचष्टे — इहिति । पूर्वंप्रकृतापेक्षित्ववाचयथशव्यप्रित्पादितपूर्वाधिक रणसङ्गितिसूचनार्थं हिशव्यादिभिरित्युक्तम् । पूर्वंप्र
थ्रेयःसाधनत्वप्रतिपादकविधिशव्याग्येनौदुम्बरो यूपो मवतीत्यादीनां विधित्वे निराकृते,
तेन ह्यन्नं क्रियत इति हेतुत्वप्रतिपादकहिशव्यसम्भावेन हेतुत्वं भविष्यतीति पूर्वाधिकरणसिद्धान्तहेतुप्रत्युदाहरणरूपेणात्र पूर्वंपक्षोत्थानात्सङ्गितिः । न च परमार्थंहेतव इत्यनेन
हेतुविदित वतेव्यावत्त्यं दिशतम् । 'चतुर्गृंहीतान्याज्यानि मवन्ति, न ह्यत्रानुयाजान् यक्ष्यन्यवती'त्यादयः—परमार्थहेतवः । आतिष्येष्टावनुयाजामावेऽपि अष्टावृपभृति गृह्णतीति
प्रकृतौ विहितस्योपभृत्यष्टगृहीतस्य चोदकप्राप्तस्य निवृत्त्यर्थं चतुर्गृंहीतत्वे विधीयमानेऽनुयाजामावस्य हेतुत्वाभिधानात् यत्र यत्रानुयाजामावः, तत्र तत्राष्टगृहीतामाव इति ज्ञायते ।
प्रकृतौ चाष्टग्रहणस्य चतुष्टुद्धयलक्षणार्थंत्वचोतनात्प्रयाजार्थं जुह्णां समानयने नियोगतोऽर्द्धमेव समानेतव्यमिति ज्ञायते ।

हेतुः स्यादिति पूर्वंपक्षभाष्यं हेतु विष्यभिप्रायम्, अनुवादामिप्रायं वेति विकल्प्य विधि-पक्षे तावदौदुम्बराधिकरणनिरस्तत्वादयुक्तमित्याक्षिपति — तत्रेति । यथा तत्र यदिह फलवचनम्, तदौदुम्बरस्य यूपस्येत्यादिना प्रत्यक्षस्य विघेरमावात्कल्प्यस्य च कार्येविशेष-सम्बन्धित्वेनैव कल्पयितुं शक्यतया, कार्यान्तरं प्रत्यभावात्फलपरत्वे स्वरूपविधानाशक्ति-प्रसक्तेः फलवचनानर्थंक्यमुक्तम्, तथेहापि प्रत्यक्षविष्यभावात्कल्प्यस्य च हेतुपरत्वेऽन्नकरण- मात्रस्य होमसाधनत्विष्यनुमानेन शूर्षस्यापि प्राप्तिसम्मवाच्छूर्षहोमसम्बन्धविधानानुपपत्ते-स्तत्र हेतुविष्यानर्थंन्यम् । अन्नकरणमात्रस्य तु होमसम्बन्धं प्रति हेतुविधानमितरेतरा-श्रयापत्तेरनाशङ्कथमेवेति शूर्पहोमसम्बन्धं प्रतिति काक्वा द्योतितम् । अनुवादपक्षे त्वानर्थंक्येन पूर्वंपक्षः प्रसज्येत । तत्त्वर्थंवादाधिकरणे निरस्तमित्याह—अथेति । तत्व पूर्वंपक्षासम्मावनयाऽधिकरणारम्मो न युक्त इत्याह—इतोति ।

समाधत्ते—उच्यत इति । अस्यार्थः—नानेन शूर्णस्य होमसाधनत्वमुह्दिय तत्रात्रकः ण-त्वस्य हेतुत्वविधिराशङ्कयते । यः पूर्वन्यायेन निरस्येत । यच्चात्रात्तकरणहेतुकन्दव्यदि-होंमसाधनत्वं विधेयमाशङ्कयते, तन्न याच्छुतेन विधीयते, येन गौरवापत्त्या निरस्येते-त्यनेनैवेत्येवकारेण सूचितम् । एतच्च केवलहेतुत्वेन पूर्वपक्षमङ्कीकृत्योच्यते ।

यदा तु शूप्पेण जुहोतीति विधिमङ्गीकृत्य तेन ह्यन्नं क्रियत इत्यस्य तच्छेपत्वेनार्थंवादत्वमम्युपगम्य तदालम्बनसिद्धचर्यं हेतुविधिरिप दर्व्यादिप्राप्तिफलको भविष्यतीति,
हेत्वयंवादसमुच्चयेन पूर्वपक्षः क्रियते; तदा पूर्वन्यायनिरस्तत्वाशङ्क्षेत्र नास्तीति तावच्छव्देन
सूचितम् । न चेत्यानर्थंन्यपरिहारायोक्तम् । कि तह्यंस्य प्रयोजनमिति पृष्टे, सिद्धवदुपदिष्टस्य हेतुत्वस्य यावत्यन्वयांशे प्रसिद्धचाराङ्का, तन्नांशे अर्थापत्तिलभ्याद्वचनात्सिद्धरित्युक्तम् । हेतोरन्वयकल्पकत्वोपपादनाय प्रसिद्धिपूर्वकत्वादित्युक्तम् । न चात्र सिद्धवच्छद्दप्रयोगमात्रेण हेत्वनुवादाशङ्का । अप्राप्तानुवादायोगादुपदिष्टस्येति यस्य ते हेतुविधिरित्येतद्भाष्यव्याख्यायां च तव हेतुविधिर्वादित्वादित्यम्युपेत्य वादे च यद्यपि हेतुविधानमिति
स्पष्टम् । विधेयत्वामिधानात् साधुशव्दाधिकरणे च व्याकरणस्यासन्देहप्रयोजनत्वनिगकरणावसरे तथा हेतुविधिर्हेत्वर्थवादो वेति हेत्वधिकरणविचार्यं स्वयमेव दर्शयिष्यति ।
अज्ञातज्ञाप्यत्वरूपस्य चात्र विधेयत्वस्यानुष्ठाप्यरूपविधेयत्वामावप्रतिपादनार्थेन सिद्धवच्छव्येनाभिष्रतित्वाद्वाव्यापारत्वे हेतुःवस्याविधेयत्वं वाच्यम् । गीरवं तु कल्पकपदसिहतैः श्रुतैः
पदैहेंतुविधिपूर्वकं तदन्यथानुपपत्त्याऽन्वयकल्पनाभिधानात्परिहतम् ।

ननु सर्वस्य विधिपरत्वेऽर्थंवादामावाद्विधिरवसीदेदत आह—यापि चेति । कस्मादेत-त्कत्तंव्यिभित्याशङ्कायामर्थंवादाः सम्वन्ध्यन्ते । सा चात्र हेतुनैव पूरितेति मावः । यद्यपि कथं मावापेक्षयाऽर्थंवादाः संबन्ध्यन्ते, तथापि कर्त्तंव्यमित्युक्ते कस्मादिति या पुष्पस्यापेक्षा जायते, सेह हेतुपूरणार्थंत्वाय दिशता । यद्यपि चेयं प्राशस्त्यविषयापेक्षा, तथापि साहस्या-दुमयविषयत्वस्रमः पूर्वंपक्षिण इति मन्यत इत्यनेन सूचितम् ।

यद्वा हेत्वर्थंवादसमुच्चयेनायं पूर्वंपक्षो न केवलहेतुत्वेनेत्याह—अथापीति । तदर्थं-वादत्वमन्तर्निर्णातं हेतुत्वमस्मिन्नित्यर्थंः । भवतु तर्हि तेन ह्यन्नमित्यर्थंवादः । तदुन्मीलितः शूर्पंण जुहोतीति विधिः, तथापि तेनेत्यर्थंवादानुसाराद्द्यादीनामपि शूर्पंतुत्यता, न तु व्यावृत्तिः । अत एव शूर्पंशव्देन लक्षणयान्नकरणेन जुहोतीति विधीयते । अस्मिन्नर्थंवादे सालम्बनत्वाय हेतुत्वेनाप्युपयोग इति, हेतुरपीत्यपिशब्देन समुच्चयो दिश्वतः । होमस्या- विषेयत्वेन हेत्वनाकाङ्क्षत्वात्तं प्रति हेतुविधानमयुक्तमाशङ्कृय, होमशब्दस्य सम्बन्ध-लक्षणार्थत्त्रमाह—सम्बन्धस्य चेति ।

निन्वति भाष्यस्य परेषां व्याख्यानं दूषियतुमुपन्यस्यति—निन्वति । अन्यत्राप्येवमेवोक्त्या भाष्यकृत्सम्मति प्रकटयति—तथा चेति । यद्धि यस्य कारणभूतं दृष्टम्, सिद्धे तच्वेत्साव्येऽपि । वारणभूतमवगतं मवेत्, तत्तस्य साधनमिति भाष्ये वक्ष्यते दूषयति—तिन्विति ।

स्वयं त्रेधा व्याचष्टे—अत इति । क्रियासामान्यवाचिना करोतिना ज्ञानाख्यक्रिया-विशेषो लक्ष्यत इति मावः । शङ्कते—निन्वित । अङ्गभूतिनयमरूपसम्बन्धोपलक्षणत्वेना-यमुपन्यस्तः, नाङ्गत्वेनेति परिहरिति—सत्यिमिति । अनुमाने व्यवह्रियते—अनेनेति । नियमोऽनुमानव्यवहारशब्देनोक्तः ।

एवं तु लक्षितलक्षणाप्रसङ्गाद् गम्यगमकलक्षणार्थाभ्यां कार्यंकारणशब्दाभ्यां परेण भावप्रत्ययेन कृतद्धितसमासेषु भावप्रत्ययेन सम्बन्धाभिधानमितिस्मरणात्, गम्यगमक-सम्बन्धाभिधानाद् गम्यगमकयोध नियमलक्षणस्य सम्बन्धस्य शक्तिरूपत्वात्तत्प्रतिपादना-यैनदुक्तमिति पूर्वागरितोषाद्वचाल्यानान्तरमाह—यद्वेति । ननु शक्तिनरपेक्षस्य हेतोर्व्या-सिमान्नेण गमकत्वात्तत्प्रतिपादनं व्यर्थंमत आह—ययोरेव होति । ययोरेव सा शक्तिरव-धृता, तत्रैव तयोरेव मध्ये एकस्ये उरत्प्रति हेतुता । तत्रेति निर्द्धारणे सप्तमीद्विवचनं गमकस्य चाधारत्वम्, गम्यस्य च विषयत्वम्, गम्यविषयागमकाधारत्यर्थः । कोहशी शक्तिरत्यपेक्षिते गम्यगमकसामर्थ्यं क्ष्पेत्यर्यः । तस्याः प्रतिपत्त्युक्तस्य । नृतीयेत्थंभूतलक्षणे गम्यगमकसामर्थ्यं क्ष्पेत्यर्थः । तस्याः प्रतिपत्त्युक्तर्यालत्वनानङ्गत्वमाशङ्कायः —व्याक्षिग्रहणकाल इत्युक्तम् । कार्यावसेयत्वाच्छक्तेः कथं ततः प्रागवधारणमित्याशङ्कायः, कार्यकारणमावित्वेनेत्युक्तम् । अयमाशयः—नियमलक्षणः सम्बन्धोऽनुमानाङ्गम् । न चासावविनामावमात्रेण भवति सत्यप्यविनामावे हिसात्वाधम्मसाधनत्वयोनियम्यनियामकत्वाभावात् कि त्वाक्षेप्याक्षेपकमावेन यद्यस्मिनस्यन्वयामितः यदाक्षेपकशक्तत्वेनावसोयते, तदेव तेन नियन्तुं शक्यते स्वरूपप्रमुक्तं हि साहित्यं नियमः, प्रयोजकत्वं चाक्षेपकत्वम् । एतच्च विस्तरेणाचार्ये रनुमानवादेऽभिहितम् ।

'व्यासिश्व दृश्यमानायाः कश्चिद्धम्मैः प्रयोजकः । अस्मिन्सत्यमुना माव्यमिति शक्तवा निरूप्यते ॥ तस्माद्य एव यस्यार्थो नियतो ऽदृष्टशक्तितः । स एव गमकस्तस्य ने प्रसङ्गान्वितो ऽपि यः ॥ साव्यहेतुत्वमर्थानां व्यासिशक्तवनुरोधतः ।

इलो ं अनु ० परि० सं० १४,२३,११०; इतिया।

१. यद्धि वह्नचादिः यस्य धूमादेः सिद्धे महानसे साघ्येऽपि पक्षेऽपीत्यर्थैः ।

२. प्रतीत्युत्तरेति २ पु० पा०।

सा चाक्षेपशक्तिव्यांसिग्रहणकाल एवावधार्यते—तथा हि । धूमस्याग्निसाहित्यं नित्यं हस्यते, तस्य धूमस्वरूपप्रयुक्तत्वामावे नित्यत्वायोगादर्धापत्त्या धूमस्वरूपस्य प्रयोजकत्वम्, कल्प्यते । तत्र धूमस्वरूपामत्वोद्धंगत्याद्योनकसम्पाते धूमत्वमेवप्रयोजकम्, नान्यदिति व्यवस्था शक्तघा विनानुपपद्यमाना शक्ति कल्पयति । अतोऽनुमानाङ्गभूतनियमलक्षणसंबन्धसिद्धच्यं शंयं शक्तिः न गम्यगमकमावसिद्धचर्यां, येन तदुक्तरकालावसेया स्यात् । सत्यां तु शक्तौ, नियमवच्च तेन गम्यगमकभवो भविष्यतोति भाविनीं गम्यगमकतामालोच्य गम्यगमक- शक्तिरित्युच्यते । तदेव कार्यकारणभावित्वेनेति भविष्यत्कालवाचिगम्यादिपठितभाविश्वव्य-प्रयोगण दिश्वतम् । कार्यकारणशब्दौ गम्यगमक। रौ व्याख्याती ।

यस्मिन्सामर्थ्यं सित नियायकमग्न्यादि गम्यं भविष्यति, नियम्यं च घूमादि गमकं तत्कार्यकारणमाविसामर्थ्यम्, तस्य मावः वार्यकारणमावित्वं तेनेतीयमि तृतीयेत्थंभूतलक्ष-णार्थेव । अनेन च भाष्यगतो मावशब्दो भवतेणिजन्तादेरजित्यच्प्रत्ययमुः पाद्य भावनार्थो व्याख्यातः । भावनं चोत्पादनम्, तच्च शक्तचिमिति, कार्यकारणमावशब्देन गम्यगमक-मावाशदिका शक्तिष्ठका भवति ।

एवमपि कार्यंकारणशब्दयोर्लंक्षणावृत्त्यपरिहाराद्भावशब्दस्य शक्तावप्रयुक्तत्वादपरि-तोषात्स्वमतेनान्यया व्याचष्टे—अय वेति । काणादा ह्यस्येदं कार्यं कारणं संयोगि समवायि एकार्यंसमवायिविरोधि चेति लैं ङ्गिकमित्यनुमानाङ्गभूतािवनाम।वोपाधित्वेन कार्यंकारण-मावादिच्छन्ति । लोकेऽपि त्वैवमेव दृश्यते । इह चान्नकरणत्वेन दर्व्यादेहोंमसाधनत्वं विधीयमानमन्नकरणत्वकारणकमेव भवति । माष्यगतहोमशब्दवच्चात्रत्योःपि संवन्धलक्ष-णार्थः । आक्षेपमाष्यमुपसंहरति—तस्मादिति । हेनुव्यपदेशशब्देनैतदुक्तम्, हेनुहि प्रमाणान्तर-प्रसिद्धः स व्यपदेश्यः सिद्धवत्कीर्त्तंनोयो मवति, न चायं तथेति, न हेनुत्वं युक्तमिति ।

सत्यमिति समाधानभाष्यं व्याचधे—सत्यमिति । अनेन च विधायिष्यते कार्यकारण-भावो दृष्टान्तवचनेन कल्प्येतेति व्याख्यातम् । दृष्टान्तयब्देन दृष्टश्चासावन्तरचेति समीप-वचनान्तवाब्दाङ्गीकारेण सह दृष्टिरूपाख्या व्यासिष्काः । कल्पिताया अपि व्यासेर्या<mark>व्याः</mark> शाब्देन हेतुनाऽनन्वयमाशङ्कमान्वयसिद्धचर्यं वचने कल्पनमुक्तम् ।

ससमेऽपि वचनं पुनिद्धिवधं प्रत्यक्षमानुमानिकं चेति वदता माध्यकारेण श्रुतार्थापत्तेः शब्ददः रूपकत्वमेव प्रकटितम् । शब्दकत्वकः वानङ्गीकारे चाग्नये जुष्टश्चिवंपामीत्यादेमं न्त्रस्य विक्रतावसित्तिहिताग्न्यादिपदिनवृत्त्या सानाङ्क्षस्यापि सूर्यादिनार्थेन नैराकाङ्क्षचिसिद्धेनं सूर्यादिपदप्रक्षेपेणोहः सिद्धचेत् सूत्रकृताप्यर्थोद्धा कल्पनैकदेशत्वादिति सूवेणावद्यतीत्यादि-श्रुतवाक्यैकदेशादश्रुत इव द्रव्यमित्यादिपदकल्पनैयोक्ता।

चतुर्थेऽप्यश्रुतफलेष्वेकाहकाण्डपिठतेषु विश्वजिदादिषु 'चोदनायां फलाश्रुतेः कर्ममात्रं विधीयते न ह्यशब्दं विधीयत इति फलप्रतिपादकशब्दामावान्निष्फलत्वं पूर्वंपक्षयित्वा 'अपि वास्नानसामर्थ्याच्चोदनार्थेन गम्येत अर्थानां ह्यर्थवत्त्वेन वचनानि प्रतीयन्ते अर्थतो ह्यसम- र्थानाम्मानन्तर्येऽपि असम्बन्धः तस्माच्छु त्येकदेशः सं इति श्रुतवाक्यैकदेशभूतस्वर्गेकामा-दिपदकल्पनमेव वक्ष्यते । अर्थस्य शब्दैकदेशभूतस्वर्गेकामादिपदकल्पनमेव वक्ष्यते । अर्थस्य शब्दैकदेशत्वायोगाच्छु तार्थापत्तिमाहुर्ये शब्दस्याकल्पिकाम्, अतः सूत्र-माष्य-न्याय-तन्त्रविरोधात्ते निराकृताः ।

की हशं दृष्टान्तवचनित्यपेक्षिते दर्शयित—यद्यदिति । सूप्पँण होम द्दित भाष्यं हेतुः स्यादित्यनेन पुनक्क्तमाशङ्क्रच उपसंहारार्थंत्वेन व्याचष्टे—तेन चेति । सूप्पँण होमे कर्त्तं व्ये इति द्वितीयपूर्वपक्षामिप्रायेणोक्तम् । प्रथमपूर्वपक्षे तु समस्तस्य वाक्यस्य केवलहेतु-परत्वात्तदर्थानुपपित्तकित्पतसर्वाक्तकरणसाधनत्विधिप्राप्तत्वेन सूप्पँस्य तच्छ्रुतेरवयुत्यानु-वादत्वादुपलक्षणार्थं सूप्पंग्रहणम् । सूप्पंणान्येन वा होमः कर्त्तं व्य इत्यर्थः । कि प्रयोजनमिति प्रवन्नाष्ट्यं व्याधिवचनकत्पनेन प्रयोजनस्योक्तत्वादयुक्तमाशङ्क्रच व्याचष्टे — कि प्रयोजनमिति । द्वितीये पूर्वपक्षे चैतदुक्तं तदा हि सूप्पंण जुहोतीति विधेस्तेन ह्यन्नं क्रियत इत्यर्थवादिनराकाङ्क्षत्वे सत्यिप, सूप्पंसम्मवेऽनुकल्पभूतदर्व्यादिप्राप्त्यर्थं तेन ह्यन्नं क्रियत इत्यस्यापि परावृत्त्य हेतुपरतेष्यते । तत्र सूप्पंश्वतेष्पलक्षणार्थंत्वाने ह्यन्नं क्रियत इत्यस्यापि परावृत्त्य हेतुपरतेष्यते । तत्र सूप्पंश्वतेष्पलक्षणार्थंत्वाने ह्यन्नं क्रियत इत्य-विशेषणान्नकरणत्वमात्रस्य हेतुत्वप्रतिपादनान्न हेतुपरत्वे व्यवस्था लक्ष्यत इति, श्वतविधित्यागेनाश्चतिविधकल्पनस्य कि प्रयोजनमिति प्रश्नामिप्रायो व्याख्येयः ।

द्विविधमपि प्रश्नाभिप्रायित्रराकर्त्तृमन्यदपीत्युत्तरमाष्यं व्याचष्टे—अपरस्त्वाहेति । शास्त्रस्य महाविषयत्वम्, पुरुषस्य चानुष्ठानसौकर्यमश्रुतविधिकल्पनस्य अनेन प्रयोजनमुक्तम् । अन्नकरणत्वाविशेषात्सर्वेषां होमसाधनत्वेऽभिहिते, कृत इति प्रश्नमाष्यित्तरभिप्रायमा-शङ्कष्टाह—कृत इति तेनेति । शूपंपरामिश्ततस्प्रातिपदिकात्परया तृतीयया शूप्पंगतस्यै-वान्नकरणत्वस्य हेतुत्वाभिधानात् कृतो दर्व्यादिप्रासिरिति यः सिद्धान्ताभिप्रायः यदि च हेतुरित्यत्र सूत्रे वक्ष्यते, स एवात्र प्रश्ने ज्ञेय इत्यर्थः ।

अभिप्रायान्तरमाह—अय वेति । अभिप्रायद्वयनिराकरणार्थंत्वेन सीत्रार्थंवस्वपदव्याख्यानार्थं तस्यापीति माध्यं व्याच्छे—इतरस्त्वाहेति । तृतीयोपात्तस्य करणत्वस्य
हिशव्दोपात्तहेतुत्विधावुद्देश्यत्वास्प्रातिपदिकान्वयलाभेन शूर्पंगतत्वेन विशेष्टुमशवयत्वात्
अन्नकरणमात्रस्य हेतुत्वाद्व्यादिप्राप्तिसिद्धिरित्याद्यभिप्रायार्थः । करणत्वं चार्यवस्वशव्देनाभिप्तेतं द्वितीये रूपयोगित्त्वं दव्यदिः पाकाद्यपेक्षया विप्रकृषेंऽपि यदन्नक्रियायामुपयोगित्वं
तदेवात्यन्तविप्रकृष्टलाङ्गलाद्यपेक्षया साधकतमत्वेन विवक्ष्यत इत्यर्थः । 'शक्यते चेति'
माध्यं सौत्रोपपत्तिशव्दव्याख्यानार्थत्त्या व्याच्छे—शक्यते चेति । पौनक्कत्यमशख्द्वते—
पूर्वेण त्विति । परिहरति—त्वेति । कर्त्तुमिति । करोतिना अन्नक्रियाविषयाविषया
लक्ष्यते, तेनान्नं कियत इति विवक्षितुं शक्यत इत्यर्थः । वेदे वक्त्रभावाद्विवक्षानुपपत्तेव्याविख्यासात्र विवक्षाशब्देनामिप्रेता । एतदेव व्याच्छे—यदेव होति । एवं चार्यवत्त्वपदोक्तोपयोगित्वे सत्यपि साधकतमत्वाभावात्करणत्वानुपपत्त्याशङ्कानिराकरणार्थंत्वेनोपपत्तिपदस्य

पौनरुनंतयं परिहृतम् । अर्थंवत्वद्यव्देनं करणत्विनिर्देशालम्बनत्वमुक्तम् । उपपत्तिद्यव्देन तु क्रियत इति वर्त्तमानामक्रियत्विनिर्देशालम्बनत्वमुक्तम् । उपपत्तिद्यव्देनं तु क्रियत इति वर्त्तमानामक्रियत्विनिर्देशालम्बनिति स्पष्टमेवापौनरुक्तचिमित्याह—अय वेति । होमं प्रति साधनत्वानुपपत्तिमाद्यञ्ज्ञ्च, सौत्रेणोपपत्तिद्यव्देनोपपत्ति भाष्यकृद्धदिति—क्षयते चेति । ग्रन्थेनेत्यर्थः । तत्र शक्य इत्यनेन करोतेः द्यक्तिलक्षणार्थत्वमुक्तम् । लटो वा भूतभविष्य-त्कालक्षणार्थत्वं चयव्देन सूचितम् । 'एतद्धोति' भाष्यं साध्याहारं व्याचप्टे—तत्रति । कथं चाकारि करिष्यते वेत्यिभधीयत इति । अत्राप्यध्याहार्यं न हीत्युत्तरभाष्यं व्याचप्टे— वर्त्तमानेति । वर्त्तमानामक्रियस्य होमसाधनत्वासम्भवात्करोतिना वा द्यक्तिलंध्यते, लटो वा मूतमविष्यत्कालत्विमत्यर्थः । भाष्यमपि यस्मान्त वर्त्तमानानक्रियाकालः कश्चिद्योम-साधनमस्ति । तस्माल्लक्षणाथयणमिति योज्यम् । एतदेवोत्तरभाष्यमेकग्रन्थत्वेन व्याचप्टे— यद्वेति । लक्षणापत्तेष्टमयपक्षसाम्येनादोवत्वप्रतिपादनार्थस्य व्यर्थे स्तुतिरन्याय्येति चेदिति वक्ष्यमाणसूत्रस्य सर्वपूर्वपक्षोपपत्तिसञ्जल्यानाय व्याख्यानार्थम् । यदि चेति भाष्यं व्याचप्टे— यदि चेति । क्रियावर्त्तमानत्वयोरेकपदोपादानादन्योन्यिनरपेक्षयोधानुपपत्त्यमावादैक्यमङ्गी-कृत्योमयोरित्युक्तं वर्त्तमानत्वशब्देन च क्रियावर्त्तमानत्वमिमप्रतम् । चोद्यसामान्यमात्रेण दोषत्वानपायात्सूत्रभाष्यापेक्षितपरिहारसाम्यमपि दर्शयति—तेनेति ।

हेताविति भाष्यं कथन्तह्यंपेक्षितमत आह—हेताविति । भाष्यकृताऽर्थंबत्त्वपदस्यैव श्रीतार्थवादपरतया व्याख्यातस्वात् स्त्रान्तरच्याख्यानर्थं वदि चेत्यस्मात्भाक् पठितिमत्य-दोषः । तदिदानीं व्याचष्टे—स्तुताविति । न ह्यन्नकरणत्वाविशेषाद्द्यादिवच्छूप्पंस्य प्राप्तेः शूप्पंण जुहोतीत्यनर्थकं स्यादत भाह— शूप्पंणिति । भाष्यकृद्वचाख्याने हेतुत्वप्रतिज्ञायां हेत्वनिभिधानादर्थवत्त्वोपपत्तिहेत्वोश्र साध्यानिभधानातसूत्रस्य न्यूत्त्वापत्तेः ।

स्वयं व्याख्यानान्तरमाह—इस्थं वेति । विधिर्वा स्यादपूर्वादितिपूर्वाधिकरणपूर्वपक्ष-हेतोरत्राप्यनुषङ्गेण पूर्वपक्षप्रतिज्ञायां हेत्वपेक्षापूरणात् स्याच्छव्देन चान्वयवाक्यकल्पतया हेतुत्वायोगशङ्कापरिहारं मत्वान्वयवाक्यस्य दर्व्यादिप्राप्तिफलत्वोपपादनार्थत्वेनार्थवत्त्वो-पपत्योः साध्यकाङ्क्षापूरणात्सूत्रस्यान्यूनत्वं भाष्यक्वतोऽभिन्नतेतम् ॥२६॥

मा० प्रत-पूर्व अधिकरण में विधि की तरह कथित वाक्यों का अर्थवादत्व स्थिर किया गया है। प्रकृत में हेतु के समान कथित वाक्यों का अर्थवादत्व स्थापन करने के लिए इस सूत्र से पूर्व पक्षी की अवतारणा की जा रही है। इस सूत्र में "वा" राब्द पूर्व पक्ष का सूचक है। "शूर्य जुहोति तेन अन्न क्रियते" (जै० बा० १।६।५) शूर्य के द्वारा होम करें, क्योंकि उसी के द्वारा अन्न सम्पादित होता है, इस तरह के वाक्यों में हेतु का निर्देश किया गया है, उसको हेतुविधि कहा जाता है। क्योंकि, इन वाक्यों में 'हिं' शब्द पठित है। हि शब्द हेतु का वोधक है। इस प्रकार इसको हेतु विधि मानने पर श्रौत अर्थ ही गृहीत होता है, अन्यथा, अर्थवाद मानने पर वाक्य में छक्षणा माननी पड़ेगी,

मुख्य अर्थ सम्भव रहने पर लक्षणा मानना उचित नहीं है। यदि यह कहा जाय कि इन वाक्यों में हेतुविधि मानने का क्या फल है? इसके समाधान में यहो करना उचित है कि दर्वी स्थालो आदि द्रव्यों से अन्न का सम्पादन होता है, उनमें किसी एक के करने से ही कार्य चलेगा, शूर्प से हो होम करना चाहिए—यह कोई नियम नहीं है। शूर्प ही अन्न का करण है—यह भी वात नहीं है, वरन् दर्वी स्थाली आदि भी अन्न का करण है। शूर्प से तो केवल तण्डुल के छिलके को हटाया जाता है, किन्तु, दर्वी, स्थाली आदि से अन्न का पाक होता है। इसलिए शूर्प की अपेक्षा दर्वी स्थाली आदि ही अन्न का सावकतम होने से प्रकृत में करण है। अतः शूर्प, दर्वी, स्थाली, आदि में विकल्प ग्रहण ही उचित है—यही पूर्वपक्ष का आश्रय है।

'हेतु:'=हेतु विधि, 'वा' पूर्वं पक्ष का सूचक, 'स्यात्'=होगा, अर्थंवस्वोपशित्तम्याम्'= अर्थवस्व अर्थात् प्रयोजन साधकत्व एवं उश्यित्त अर्थात् यृक्ति होने से, 'तेन असं क्रियते'' यह वाक्य हेतु विधि है, हेतु से ही दवीं आदि का होमसाधनत्व रूप सार्थंक होता है, इसीलिए उक्त वाक्य में 'हि' शब्द के द्वारा उपपत्ति अर्थात् युक्ति मी उल्लिखित है। (पूर्वं पक्ष)।। २६।।

# स्तुतिस्तु शब्दपूर्वत्वादचोदना च तस्य ॥ १.२.२७ ॥

शा० भा०—न त्वेतदस्ति शब्दपूर्वकोऽयमर्थोऽन्नकरणं हेतुरिति । शब्द-आन्नकरणं शूर्पहोमे हेतुरित्याह, न च द्विपिठरहोमे । तेन शब्दपूर्वं शूर्पम्, न च द्विपिठरादेशचोदना ॥ २७ ॥

भा० वि०—ननु गृहीतव्याप्तिकस्य लोके हेतुत्वेन व्यपदेशादन्नकरणत्वस्य च होमसम्बन्धेन सहागृहीतव्याप्तिकत्वात् कथं हेतुत्विमिति—स्यादिति । सूत्रावयवं निरस्याशङ्कामाह—निवित । अत्र क्रियासामान्यवाचिना करोतिना ज्ञानाख्यः क्रियाविशेषो लक्ष्यते, तेन कार्यं गम्यम्, कारणं च गमकम्, गम्यगमकशब्दयोश्च कृदन्तत्वात् तत्परेण भावप्रत्ययेन सम्बन्धाभिधायिना भवितव्यम्, कृत्तद्धित्त-समासेषु सम्बन्धाभिधानं स्वतल्भ्यामिति स्मरणात् । सम्बन्धस्य च कारकाणां क्रियोत्पादनशक्तिक्पत्त्रात् तस्याश्च व्याप्यव्यापकव्यवहारहेतुत्वेन व्याप्तिक्पत्वात् कार्यकारणभावशब्देन व्याप्तिगीयते, तेन व्याप्तिक्षे तिस्मन् असिद्धे कथं हेतुव्यपदेश इत्यर्थः, लोके हेतुव्यवहारात् पूर्वमेव प्रमाणान्तरेण व्याप्तिसिद्धेः अपेक्षात् एव, वेदे तु सिद्धवद्धेत्वपदेशान्यथानुपपत्तिकित्पतेन यद्यदन्तकरणं तेन तेन होतव्यमिति वचनेन कार्यकारणभावाख्यः संबन्धो विधायिष्यते—प्रतिपादिष्यत इति सूत्रावयवेन परिहरिति—सत्यिमत्यादिना । हेतुः स्यादित्यनेनोक्तम्पपाहरिति—श्र्वेणेति । अत्र च समस्तस्य वाक्यस्य केवलहेतुपरत्वात् तदन्यथा-

नुपपत्तिकल्पितसर्वोन्नकरणसाधनत्वविधिप्राप्तत्वेन शूर्पस्य तच्छ्रुतेरेवानुवाद-त्वात् उपलक्षणार्थं शूर्पप्रहणम्, तेन शूर्पेणान्येन वा होमे कर्तव्य इत्यर्थः ।

ननु शूर्पेण जुहोतीति श्रुतं विधि परित्यज्य शूर्पश्रुतः उपलक्षणार्थंत्वं चाश्रित्य तेन ह्यन्नमिति हेतुनिर्देशान्यथानुपपत्या अश्रुतविधिकल्पने कि प्रयोजनमिति पृच्छिति—-किमिति । उत्तरं – अन्यदपीति । शास्त्रस्य महाविषयत्वं तेन च यस्य कस्यचिदन्नकरणस्य सर्वदा लाभात् पुरुषस्यानुष्टानसीक्यं प्रयोजनमिति भावः ।

ननु शूर्पश्चतेरुपलक्षणार्थंत्वेऽपि तेनेति साधकतमार्थया तृतीयया कथं दर्व्या-दोनां करणत्वप्राप्तिस्तेषामसाधकतमत्वादिति चोदयित—कुत इति । अर्थवत्त्व-पदव्याख्यानेन परिहरित—तस्यापीति । दर्व्यादेरप्यन्नक्रियायामुपयोगमात्रमस्त्ये-वेत्यर्थः । तथापि तेनेति तृतीयोक्तसाधकतमत्वासिद्धिरित्याशङ्क्रयोपपत्तिपदं व्याचण्टे—शवयते चेति । नात्र तेनेति साधकतमत्वमिभन्नेतम्, किन्तु लाङ्गलाद्य-पेक्षया दर्व्यादीनामन्तरङ्गसाधनत्वं तावन्मात्रेण तृतीयोपपत्तिरिति भावः ।

यद्वा पूर्वभाष्य एवार्थवत्त्वपदेनापेक्षितं करणत्वं तृतोयालम्बनमभिधाय क्रियत इति वर्तमानान्नक्रियतयापिदष्टस्य कथं होमसंबन्वे हेतुत्वमुच्यते, एकस्य युगपत् क्रियाद्वयायोगादित्याराङ्क्र्योपपित्तपदं व्याचष्टे—शक्यते चेति । अत्र क्रियत इति करोतिना तच्छिक्तमुपलक्ष्य तस्यावर्तमानत्वमभिधीयते ।

अथवा लटा भूतभविष्वद्वाचिनोः लुङ्लिटोरर्थः क्रियायामेव लक्ष्यते, उभयथापि तेनानं क्रियते=कर्तुं शक्यत इति श्रुत्यर्थोपपित्तशब्देनोक्तमित्यर्थः।

ननु करोत्यादेर्मुख्यार्थंपरित्यागेन लाक्षणिकार्थंत्वं कस्मादाश्रीयते तत्राह—
एतद्धीति । कर्तुं शक्यत्वं तत्र हेतुनंहीति यस्मान्न वर्तमानिक्रयाकालः किश्वद्व्यादिहोमसाधनमस्ति यस्यार्थंस्यायं क्रियत इति प्रतिनिर्देशो व्यपदेशः ।
तस्माल्लक्षणाश्रयणमिति योजना । यदा तु वर्तमानः काल इति पाठः तदा न
हि वर्तमानः कालोऽन्निक्रयाया अस्मिन् प्रयोगे सम्भवति, होमसायनत्वानुपपत्तेः
यस्य क्रियत इति प्रतिनिर्देश इति योज्यम्, एवमर्थंवत्त्वोपपत्तिभ्यां इति व्याख्यायार्थंवत्त्वमन्यथा व्याचष्टे—हेतौ चेति । शब्दः=हि शब्दः स्तुताविति सर्वजनाभिमतेनान्नकरणत्वेन प्रशस्त्यं लक्ष्यत इत्यर्थः ।

ननु त्वत्पक्षेऽपि साधकतमार्थंतृतीययापेक्षितसाधनत्वस्य कृत्रादिशक्तिवर्तं-मानत्वस्य लटा वा भूतभविष्यत्वयोर्लंक्षणयापद्येतेत्याशङ्क्र्य सिद्धान्तेऽपि शूपं-विषये सा तुल्येति वक्तुं व्यर्थे स्तुतिरिति सूत्रं तस्यार्थं सकलपूर्वपक्षसङ्कलना-यात्रैवाह —यदि चेति । व्यर्थे तस्मिन्निति दव्यदिस्साधकतमत्वाद्यभावेनार्थंशून्ये तस्मिन् हेती शूर्पेऽपि तदभावेन स्तुतिरर्नाथका स्यादित्यर्थः, एतदेव विवृणोति-शूर्पमपीति । तेन साधकतमत्वादिना विनेत्यर्थः ।

तत्र तुशव्दार्थमाह—एति । हेतुपरत्वम्, शव्दपूर्वत्वादिति व्याचष्टे—
शब्देति । अन्नकरणत्वस्य होमे हेतुनाया मानान्तरागोचरत्वादिति भावः ।
ततः किमित्यत बाह—शब्दश्चेति । शूपंहोमे=शूपंण होमे कर्तंव्ये इत्यर्थः ।
शूपंणेति तृतीयाश्रुत्या शूपंस्य होमकरणत्वावगमात् आनुमानिकदव्याद्यप्राप्तेः
होमस्य च शूपंण निराकाङ्क्षत्वाच्छूपंहोम एव हेतुत्वमित्यर्थः, तथाप्यन्नकरणत्वस्य
शूपंहोमसंबन्धे हेतुत्वमेवेत्याशङ्क्षय शूपंण जुहोतीति विधिसिद्धत्वेन हेत्वनपेक्षत्वात् स्तुतित्वमेवेति स्तुतिरिति । सूत्रावयवो योज्यः । निगमनत्या सूत्रशेषं योजयति—तेनेति । यस्माच्छव्दपूर्वकं शूपंस्य करणत्वम्, यस्माच्च हेत्वपदेशस्य स्तुतित्वेनोपपत्तिः तस्माच्छ्पंश्रुतिवरोधाद्धेत्वपदेशानुपपत्त्यभावाच्च
न द्वीपिठरादेः होमसाधनत्वचोदना तदनुमानमित्यर्थः । न च शूपंश्रुतिः
अवयुत्यानुवादत्वादन्न होमकारणत्वपरेति वाच्यम्, विध्युहेशपातिन्यास्तस्यास्तदपेक्षितहोमकरणसमपंकत्वे संभवत्यनुवादत्वकल्पनानुपत्तेरिति द्रष्टव्यम् ॥२७॥

त० वा०—शूर्पेणेति तावत्करणविभक्तिश्रुत्यैवावरुद्धो होमो नानुमानिकैदंविपिठरादिभिः सह बाधविकल्पसमुच्चयान्प्रतिपद्यते । होमश्च तेन निराकाङ्क्षीभूतो नान्यत्प्रार्थयते । अनुत्थितायामेव दिविपठारादिश्रुतौ शूर्पं प्राप्नुवच्छुत्यनुमानं
प्रतिबध्नाति । तेन बवीति अचोदना च तस्येति । हेत्वपदेशश्च स्तुत्यैवोपपद्यमानः सन्नाश्रुतदृष्टान्तकल्पनायै प्रभवति । शूर्पश्रुतिश्च विध्युद्देशपातिन्यनन्यप्रयोजना विस्पष्टा च सती परित्यक्तं न युज्यते । तस्माद्यद्वाश्चकरणत्वादित्येष
कर्तव्य इत्यनेनापेक्षितत्वाल्लक्षणयैतत्प्रितपादयति प्रशस्तत्वादिति ।

अथ वाऽलकरणत्वादिति श्रुतिवृत्तमेव । तत्र यथाश्रुतं विध्युद्देशे हेतुताम-प्रतिपद्यमानं तदनन्तराकाङ्क्षितार्थोपप्लुतहेत्वपेक्षप्राशस्त्यहेतुरवधार्यते, अन्न-करणत्वात्पशस्त इति । कल्पनाद्वयेऽपि च लोकप्रसिद्धदृष्टान्तलाभान्नाश्रुत्ततद्वा-क्यानुमानप्रसङ्गो भविष्यति । सिद्धं हि प्रशस्तानां कर्तव्यत्वमन्नकरणानां च प्रशस्तत्वमिति ।

अचोदना च तस्येति व्याख्यान्तरम् । तव हि यद्यन्नकरणम्, तच्चोद्यते । न च दिविपिठरादीनां करणता, साधकतमस्य पाकादेः करणत्वात् । एवं चोत्तर-सूत्रमापतिति ॥२७॥

न्या॰ पु॰--अत्र माष्यकृताऽन्नकरणताया हेतुत्वस्य प्रमाणान्तरानवसेयत्वेन शन्दैक-समिधगम्यत्वाच्छन्देन च शूप्पेण होमकत्त व्येऽन्नकरणत्वस्य हेतुत्वामिधानात्तस्य च शूर्पेण जुहोतीति विधिसिद्धत्वेन हेत्वनपेक्षतया स्तुतिमात्रार्थंत्वावगतेः शूर्पंस्यैव शब्द-विहितस्वात्तदवरुद्धे होमे दर्व्यादेरचोदनेत्येवं सूत्रं व्याख्यातम् । तद्विवृणोति - भूप्पेणित । विरो असिद्धचर्थं द्वानैक्यप्रदर्शनाय करणग्रहणं समर्थः पदविधिरिति पदमात्रविधी साम-व्यपिक्षास्मरणाच्छूप्पस्य दर्व्यादिसापेक्षत्वे शूप्पंत्रातिपदिकस्य विभक्तचनन्वयप्रसङ्गान्निर-पेक्षत्वं विभक्तिप्रहणेनोक्तम् । समुच्चयनिगसार्थं चैतद् द्वयम् । श्रुतिग्रहणं बलीयस्त्वाद् बाधविकल्पनिराकरणायोक्तम् । न केवलं विभक्तचन्वयान्यथानुपपत्या शूर्पस्य दव्याद्यन-पेक्षत्वं स्यात् किन्त्वसामर्थ्यादपीत्याह -- होमश्चेति । ननु हेत्वपदेशान्यथानुपपत्त्यान्वयिधा **यिश्रुत्यनुमानावस्यंभावाद् बलावलिविशेषेऽपि मुख्यानुकल्पव्यवस्थया विरोधपरिहारो** भविष्यतीत्यत शाह - अनुत्थितायामिति । अत्रैव अचोदना च तस्यैति सूत्रावयवं योज-यति—तेनेति । हेत्वपदेशान्यथाऽनुपपत्तिनिराकरणार्थतया स्तुतिग्रहणं व्याचष्टे - हेत्व-पदेशश्रेति । आद्यं पूर्वंपक्षं निरस्यति-शूपंश्रुतिश्रेति । किमालग्वनरति हेतुनिर्देशः, अत आह—तस्मादिति । वक्ष्यमाणपक्षापेक्षया यद्वाशब्दः, तेन विष्युद्देशेनानन्तरमाकाङ्क्षितः मर्थेन विधिसामर्थ्येनोपप्लुतं हेत्वपेक्षं यत्प्राशस्त्यम्, तस्य हेतुरिति विग्रहः। न केवलं हेतुपरत्वासम्भवात् प्राशस्त्यपरत्वम्, किन्त्वश्रुतान्वयवाक्यकल्पनानापादकत्वादपीत्<mark>याह --</mark> कल्पनेति । एतदेव सूत्रमन्नस्वरूपस्य होमसाधनतया कल्प्येन शब्देन चोद्यमान<mark>तयेष्टत्वा-</mark> हर्व्यादेरकरणत्वादचोदनेत्यन्त्यप्रतीने नावतार्याऽन्यथा व्याचष्टे-अचोदना चेति । माण्य-मप्यस्यां व्याख्यायामेवं योज्यं शब्दश्राञ्चकरणहेतुरित्याह—तच्च शूर्पहोमेति । शूर्पण जुहोतीत्येतद्वाक्यविघेयाङ्गीक्रियमाणेऽस्य स्तुत्यर्थत्वात्प्रामाणान्तरानुसारेण गौणत्वाद्युज्यते

मा० प्र०—पूर्वं पिक्षयों के पूर्वोक्त सन्देहों के समाधान में आचार्यों का कहना है कि शूर्प को अन्न की साधनता का बोधक वाक्य अर्थवाद है। दवीं, स्थाली आदि को अन्न का साधन न कहकर श्रुति में शूर्प को ही अन्न का साधक कहा गया है। 'शूर्पण' इस तृतीयान्त पद के प्रयोग से शूर्प में अन्न की साधनता श्रुति के द्वारा ही कही गई है। ववीं, थाली, आदि में अन्न की साधनता अनुमान सिद्ध है। अलौकिक अर्थ में वेद ही प्रमाण है, वेद 'शूर्पण' इस करण में तृतीया का प्रयोग कर इसमें साधनता सुस्पष्ट है, अतः, थाली आदि के साथ शूर्प की साधनता के विकल्प का प्रसङ्ग ही नहीं है। क्योंकि, समान बल रहने पर ही दो द्रव्यों में विकल्प होता है। किन्तु, शूर्प की अन्न साधनता स्वतःप्रमाण श्रुति द्वारा बोधित होने से दवीं, थाली प्रभृति में अनुमेय अन्न साधनता श्रुति की अपेक्षा दुर्बल है। अतः, शूर्प के साथ थाली आदि का विकल्प नहीं हो सकता है। श्रुति उपदिष्ट

दर्वादिहोमेऽनुकल्पेन वाक्येन विधयेऽज्ञीक्रियमाणे, तस्य करणःवामावान्न युज्यतइति ।

व्याख्यानान्तरस्य प्रयोजनमाह—एवं चेति ॥ २७ ॥

१. द्वारैक्ये सति विरोधः, विरोधे सति करणयोः समुच्चयासम्भवः।

होम की करणाकाङ्क्षा श्रुतिवोधित शूर्ण के द्वारा ही चरितार्थ होने से <mark>थाली प्रभृति की</mark> होमसाधनता की शांक्ष का अवसर ही नहीं है।

'श्रुति:'=अर्थवाद, 'तु'=पूर्व पक्ष का व्यावर्तक, ''शब्दपूर्वकत्वात्'' = क्योंकि शूर्षं अफ का कारण है, वह श्रुति बोधित है, 'अचोदना'=अविधि या विधि नहीं है। 'च'= और, ,तस्य'=दर्वी, थाली आदि का। श्रुति के द्वारा शूर्ष को ही अफ्न साधनता कहा है, दर्वी स्थाली आदि की अन्न साधनता की विधि या वेदवचन नहीं है। अतः, यह स्तुति या अर्थवाद वाक्य है।। २७।।

# व्यर्थे स्तुतिरन्याच्येति चेत् ॥ १.२.२८ ॥

शा० भा०-इति पुनर्यंदुक्तम्, तत्परिहर्तव्यम् ॥ २८ ॥

भा० वि०-ननु शूर्पविषयेऽपि साधकतमत्विष्ठयावर्तमानत्वाद्यर्थाभावात् कथं स्तुतिरिति 'व्यथें स्तुतिरिति' सूत्रार्थस्य पूर्वमुक्तत्वादनुभाषणार्थमेतत्सूत्रमिति व्याचष्टे—इति पुनरिति । तस्य परिहारयोग्यतामाह—तदिति ॥ २८ ॥

त० वा० – यत्पुनः शूर्पेऽप्यन्नकरणत्वानुपपत्तेः स्तुतिर्ने प्राप्नोतीत्युक्तम् । किं तत्राभिधीयते ॥ २८ ।।

न्यां मु॰ —एतत्सूत्रार्थस्य पूर्वमुक्तत्वादनुभाष्यतार्थतयैतत्सूत्रभिति पुनर्यंदुक्तमिति वदता भाष्यकृता व्याख्यातम्, तद्वचाचछे—यत्पुनरिति ॥ २८ ॥

भा० प्र० — र्यूपं के द्वारा अन्न का सम्पादन नहीं होता, किन्तु, दर्वी, स्थाली आदि के द्वारा ही अन्न का निष्पादन होता है, इसलिए, र्यूपं की प्रशंसा करना सङ्गत नहीं है, इसलिए इस स्थल में हेतु विधि ही आश्रयणीय है, अर्थात् दर्वी स्थाली आदि के द्वारा भी होम किया जा सकता है—यही श्रुति का आश्यय है और ऐसी स्थिति में यह भी सङ्गत नहीं होगा।

'ंब्यर्थें≕जो प्रयोजन का निर्वाहक नहीं है उसके सम्बन्ध में, ''स्तुतिः'' = प्रशंसा, 'अन्यस्या' = अनुचित, ''इति चेत्'' यदि यह कहा जाय ।। २८ ।।

## अर्थस्तु विधिशेषत्वाद्यथा लोके ।। १.२.२९ ।।

शा० भा० — अस्मत्पक्षेऽथोंऽस्ति । वाक्यशेषो हि स विधेस्तदा भवति । संवादश्च स्तुतिवचनत्वेन । यथा वयं शूर्पेणाश्चं क्रियमाणं जानीमः, तथा शूर्पेणाश्चं क्रियत इत्येव गम्यते । तदा चावर्तमानं स्तोतुं वर्तमानमित्युपदिशति । त्वत्पक्ष एष दोषो यस्य ते हेतुविधिः । विधौ हि न परः शब्दार्थः प्रतीयते । न च वर्तमानमुपदिशन्वेदः शक्यमर्थं विदध्यात् ।

अस्मत्पक्षे तु एष परशब्दः परश्रवर्तते । यथा लोक्षे बलवान्देवदत्तो यज्ञ-दत्तादीन्प्रसहत इति । प्रकृष्टबलेऽपि बलवच्छब्दो वर्तमानो न सिंहं शार्द्लं वाऽपेक्ष्य प्रयुक्त्यते, ये देवदत्तात्तु निकृष्टबलाः, तानपेक्ष्य भवति । एवं तेन ह्यसं क्रियत इति प्रकृष्टान्तकरणेन संस्तवः शूर्वस्य, निकृष्टान्यन्यान्यन्नकरणान्यपेक्ष्य भविष्यति ॥ २९ ॥

भा० वि०—सूत्रेण परिहरति—अर्थस्ति । तुशव्दश्शङ्काव्यावर्तकः, अर्थशब्दं व्याचण्टे—अस्मत्पक्ष इति । अर्थोऽन्नकरणत्वादिरूपः कृत इत्याशङ्क्य विधिशेषत्वादिति व्याचण्टे—वाक्येति । तेन वीह्यादिस्सर्वनाम्ना परामृष्टः सत्यपि विधिशेषत्वे कर्थमर्थसत्तेत्याशङ्केत्यत याह—सावदश्चेति । विधिशेषत्या स्तुति-वचनत्वे चानुवादत्वेन भवितव्यम् अनुवादश्च मानान्तरसिद्धस्यैवेत्यर्थः, तथापि किमित्याशङ्क्र्य यथालोक इति व्याचण्टे—तेनेति । शूर्पेण क्रियत इति श्रुत्या सङ्कोत्यंत इति अवगम्यत इत्यर्थः, एवमुपयोगित्वमात्रं करणविभवत्व्यर्थमभिधाय वर्तमानान्नक्रियात्वाभिधानमुपपादयति—तथा चेति । तथा अवर्तमानमप्यन्नक्रियायोगित्वं शूर्पं स्तोतुं वर्तमानं व्यपदिशति श्रुतिरित्यर्थः, अर्थस्तु विधिशेष-त्वादित्यस्य व्यतिरेकं दर्शयन् परपक्षे दोषमाह—स्वत्यक्ष एष इति । मुख्यत्वाद्यग्रह इति । तत्रापि कथं तदप्रहो दोषस्तत्राह—यस्येति । विधिः अज्ञातज्ञापनं हेतुविधिवादत्वात् त्वेत्यर्थः, विधित्वेऽपि कृतो दोषापत्तिरित्यत्व आह—विधो होति । न परस्य=अन्यस्य शब्दस्यार्थः प्रयोजनं तया प्रतीयत इत्यर्थः, लक्षणायां हि परशब्दार्थः प्रयोजनं भवति, विधिपक्षे त्वपूर्वीविषयत्वान्त लक्षणा युक्तत्यान्यः, भवतु तर्हि मुख्यार्थत्वमत आह—न होति । वर्तमानान्नक्रयं साधकतमं चोपदिशन् वेद इत्यर्थः एकिक्रयाविशिष्टस्य शूर्पदिस्तदैव क्रियान्तरायोगात् साधकतमेन च पाकादिना होतुमशक्यत्वादिति भावः ।

ननु त्वत्पक्षेऽपि मुख्यार्थाभ्युपगमे विरोधः, लक्षणाभ्युपगमे तु स एव दोषः, इत्याश्च्यय लाक्षणिक एवार्थः स्वीकर्तव्यः, विधिशेषत्वेनानुवादत्या प्रमाणान्तरानुसारितया लक्षणाया अप्यदोषत्वादित्यभिप्रेत्य सूत्रयोजनं मत्वाह—अस्मत्पक्ष इति । तत्रापि यथालोक इति व्याचष्टे—यथालोक इति । बलवच्छ्व्दः प्रकृष्टबले वर्त्तमानोऽपि इति सम्बन्धः, यद्यपि भूम्नो अतिशायनस्य च मतुबर्थत्वाद्विशेषा-भिधानाच्च सर्वेभ्यः प्रकृष्टबलत्वं शब्दशक्त्या प्रतीयते, तथापि सिहादीनाम-धिकबलानपेक्ष्याधिकबले देवदत्ते स्तुत्यर्थंलक्षणया प्रयुक्त इत्यर्थः । दार्ष्टीन्तिक-माह—एविमित । शूपंस्यापि लाङ्गलाद्यपेक्षया प्रकृष्टस्यैवात्यन्तप्रकृष्टत्वेन स्तुति-स्तेनत्यादिना क्रियत इत्यर्थः ॥ २९ ॥

१. तदा चेति मु० पु० पाठः।

त० वा०—अस्मत्पक्षेऽर्थोऽस्ति स्तुत्यालम्बनमन्नकरणत्वं नाम, वाक्यशेषो हि भवन्पारतन्त्र्याद् गौणत्वादिप प्रतिपद्यते । तदा च विधेयान्तरवशादवश्य-मनुवादेन भवितव्यमनुवादश्च यथाविज्ञातस्य भवित । अतः शब्देनैवाभ्यमनुज्ञातं यादृशं वयमन्नकरणत्वं शूर्पे पश्यामः, तादृशमिदं संकीत्र्यंत इति । अनेन वर्तं-मानापदेशो व्याख्यातः । तत्रापि हि कृतं वा करिष्यमाणं वा स्तोतुं क्रियत इत्युच्यते । कथं स्तुतिः ? सर्वलोकस्य भूतभविष्यदनादरेण वर्तमानोपकारानुरागाद्वर्तमानालोचनेनैव च कालान्तरेऽपि तत्र प्रीतिरिति क्रियत एवाऽनेनान्त-मित्युच्यते ।

अथ वाऽन्निक्रियाशक्तेर्वर्तमानतान्निक्रयायामेवोपचर्यं स्तौति । तत्रापि जनानां शक्त्यितिक्रमेणाभिव्यक्तिप्रियत्वातिक्रयत इत्युक्ते स्तुतिभंवति । न शक्त्यभिधानात् । तत्र तु विधिवादित्वान्मुख्यान्नकरणत्व-वर्तमानत्वयोरग्रहणे दोपः किं कारणम् ? विधानं ह्यत्यन्तानवगतार्थविषयम् । तत्र यथाश्रुतादन्यथाग्रहणं निष्प्रमाणकम् । एतदेवाऽऽह्—विधौ हि न परशब्दार्थः प्रतीयत । परशब्दार्थो हि लक्षणासु प्रयोजनम् । तदिह भूतभविष्यित्वयाचाचिनः, शक्तिवर्तमानतावाचिनो वा स्वाधं वर्तमानान्निक्रयावाची शब्दः कल्पनीयः । तन्निमित्तमात्रे शब्दार्थं साधकतमत्ववाचिनो तृतीया । नचैवंभूतत्वं कुतिविद्यत्विसद्धमित्यप्रमाणकम् । अथ मुख्यार्थंपरिग्रहः । तत्रोच्यते । न च वर्तमानं साधकतमं वोपदिशन्वेदः शक्यमर्थं विद्ययात् । न हि वर्तमानान्निक्रयेण शूर्पोदिना साधकतमेन वा पाकेन होतुं शक्यते । तस्मादुभयथाऽपि विप्रतिषद्धम् ।

अस्मरपक्षे त्वनुवादत्वात्परशब्दार्थग्रहणम् । तथा लोके बलवान्देवदत्त इति भूम्म्यतिशायने वा मतुष्प्रवृत्तिः । न च विशेष उपात्तोऽमुष्मात्प्रकृष्टवल इति । तत्र सर्वसत्त्वेभ्यः प्रकर्षे मुख्यः शब्दो न च तथा संभवति सिहादीनां बलवत्तर-त्वादिति देवदत्तान्यूनत्तरवलानपेक्ष्यैवमभिधीयते । तथाऽत्र विप्रकृष्टतरान्नसाधन-लाङ्गलाद्यपेक्षया शूर्षं साधकत्ममित्युच्यते ।

नन्वेत्रमापेक्षिकप्रवृत्तेर्मुख्यत्वमेव स्यात्, तथा च देवदत्ते बलवच्छब्दप्रवृत्ति नैव गोणीं मन्यते । सत्यमेवस्, यदा तावन्न्यूनमात्रापेक्षयैव प्रयुज्यते, यदा त्ववि-शेषप्रवृत्तेस्तद्धिकबलेष्विप बलवद्बुद्धिर्जाता तदा स एव शब्दः कुतिश्चदिप न्यूनबले वर्तमानो गोणः संपद्यते । तथा यदि विध्युद्देशोपात्ते शूर्पेऽन्नकरणत्व-मनूद्यते । ततस्तन्न्यूनमात्रापेक्षया वा मुख्यत्वं न्यूनानुपादानाद्वा सामान्यतः प्रवृत्तस्य सर्वप्रकृष्टगामित्वबुद्धौ सत्यां गौणता । भवतस्त्वपूर्वविधानादत्यन्तसाधक-तमत्व-वर्तमानत्वयोः क्रियां प्रत्युपादानान्न्यूनापेक्षागौणत्वयोनिमित्तं नास्ती-त्यतिक्लेशः स्यादित्यसमानम् ॥ २९ ॥

न्या० सु०-अर्थशन्दन्याख्यानार्थमस्मत्पक्ष इति भाष्यं न्याचष्टे - अस्मत्पक्ष इति । विधिशेषत्वादितिसूत्रावयवब्यास्यानार्थं वाक्येति मार्घ्यं व्याचष्टे--वाक्येति । सत्यपि विधिशेषत्वे कथमर्थंवत्तेत्याशङ्कानिराकरणार्थं सम्वादश्चेति माष्यं व्याचष्टे—तथा चेति । वर्त्तमानाम्नक्रियत्वामिधानोपपादनार्थं तदा चेति भाष्यं व्याचष्टे-अनेनेति । करोतेरेति शक्तिलक्षणार्थंत्वमनेन भाष्येण वर्त्तंमानमितीतिकरणेन अक्रियं वा स्तोतुं सत् क्रियमित्युपदि-शन्तीत्यपि सूचनाद्दशितं भवतीति व्याख्यातुमाह-अथ वेति । अनेन चैवं भाष्यं व्या-ख्यातम्, कृतं करिष्यमाणं वा स्तोतुं क्रियतइति वर्त्तमानशक्तिकं वा स्तोतुं क्रियत इत्यु-पदिशतीति । 'अथँस्तु विधिशेषत्वादित्यस्य' व्यतिरेकप्रदर्शनार्थं त्वत्यक्ष इति माष्यं व्याचव्दे-तव त्विति । वर्त्तंमानशब्देन क्रियामप्युपलक्ष्येति दोषापादनार्थं विधौ हीति भाव्यं प्रश्नपूर्वंकं न्याचष्टे-कि कारणमिति । परशब्दार्थः प्रतीयतद्दयनेन वाच्यत्या प्रतीतिक्क्तेति, कथंचिद् भ्रान्तिः स्यात् तच्च जहत्स्वार्थतापत्तेरयुक्तमिति प्रयोजनपदप्रक्षे-पेणोक्तार्थे योजयति—एतदिति । प्रयोजनपदप्रक्षेपे कारणमाह — परेति । न तू वाच्ये इति शेषः । कस्य शब्दस्यार्थे कः शब्दोऽत्र कल्प्यत इत्यपेक्षायामाह—तिवहेति । भूत-वाचिनोऽकारीति लुङ:, भविष्यद्वाचिनो वा करिष्यतइति लुटशार्थे वर्त्तभानवाची शब्द: क्रियते इति लट् प्रत्ययः कल्पनीयः । शक्तिवर्त्तंभानतावाचिनो वा शक्यत इति शक्नोति स्वार्थे क्रियावाची शब्दः क्रियत इति करोति धातुः कल्पनीय इत्यर्थः ।

न चेति भाष्यं राङ्कापूर्वंकं व्याचष्टे —अथेति । सक्रियिमत्यत्यत्र द्रष्टव्मम् । अशक्यायंत्वमेव दर्शयति —न होति । तव तु विधिवादित्वादित्यारभ्य द्वितीयपूर्वंपक्षद्रवणमुक्तम् ।
तदुपसंहरति —तस्मादिति । उभयथेति । लाक्षणिकत्वे, मुख्यत्वे च विधिवादिनः क्रियत
इति विप्रतिधिद्धमित्यथंः । दृष्टान्तव्याख्यानार्थंमस्मत्यक्ष इति भाष्यं व्याचष्टे —अस्मत्पक्षे
तिवति । सत्यप्यन्यस्मिन्प्रकृष्टबले देवदत्तस्यापि वलसद्भावात्कथं गौणतेत्याशङ्कय भूम्न्यतिशायने वेत्युक्तम् —स्मरन्ति हि ।

'संयोगेऽस्तिविवक्षायां नित्ययोगेऽतिशायने । भूमिनिन्दाप्रशंसासु भवन्ति मतुवादयः ॥ इति

इह च यज्ञवत्तावीन्प्रसहत इति वानयशेषाद् भूम्न्यतिशायने चेति ज्ञायते, दृष्टान्त-दाष्ट्रान्तिकयोरापेक्षिकातिशयसन्द्रावानमुख्यत्वं राष्ट्रहते — नन्वेविमिति । नानेन माष्येण निकृष्टमात्रापेक्षया प्रयोगे गौणत्वमुक्तम्, किं तु सर्वापेक्षयोगे निकृष्टमात्रापेक्षया प्रयोग-विषयस्य मुख्यस्यातिशयस्योपचारार्थं मुपन्यास इति परिहरति — सत्यमिति । मुख्यत्वं चात्र सम्भवमात्रेणोच्यते, न प्रकृतोपयोगितया, परशब्दार्थं ग्रहणितय्यपक्रमात् । वर्त्तंमान-क्रियत्वस्य गौणत्वे देवदत्तः पचिति, योऽधुना भुङ्क्त इति दृष्टान्तो दातव्यः । विधिपक्षेऽपि तद्धापिक्षकं मुख्यमेव साधकतमं मविष्यतीत्याशब्द्घचाह — भवतस्त्वित । वर्त्तंमानक्रियत्व-गौणत्वयोदंष्टान्तत्वेनात्रोपादानम् । यथा वर्त्तंमानक्रियत्वोपादानवस्यवंपिक्षसाधकतमस्वस्य क्रियां प्रत्युपादानात्, तस्य च यथा वर्त्तंमानक्रियत्वस्य गौणत्वे निमित्तं नास्ति, तथा साधकतमस्य न्यूनापेक्षायां निमित्तं नास्तीत्यर्थः ॥ २९ ॥

भा॰ प्र॰—पूर्वंपक्षी ने शङ्का की है कि शूर्पं में अन्नसाघनता न रहने पर उसकी स्तुति अनुचित है। इसके समाधान में सिद्धान्ती का कहना है कि शूर्पं के द्वारा होम की कर्तंब्यता श्रुति में उक्त होने पर "तेन हि अन्नं क्रियते" इस प्रकार उपिदृष्ट होता है। हुछ आदि वस्तुओं में अन्न की साधनता नहीं है, सभी द्रव्यों से अन्न की निष्पत्ति नहीं हो सकती है, अतः इन द्रव्यों की अपेक्षा शूर्पं की अन्न के प्रति साधनता होने से विहित शूर्पं की स्तुति की जाती है। शूर्पं से अतिरिक्त किसी वस्तु में अन्न की साधनता है या नहीं—यह विचार निष्प्रयोजन है। राम बळवान है—यह कहने पर स्थाम, कृष्ण आदि की अपेक्षा ही उसकी बळवत्ता प्रतीत होती है, व्याघ्न, सिंह आदि की अपेक्षा उसकी बळवत्ता सिद्ध नहीं होती है।

'अर्थः' = सफल, 'तु'=िकन्तु, ''विधिशेषत्वात्'' = विधि का शेष या अङ्ग होने से, ''यथा लोके'' = जैसे संसार में लौकिक दृष्टान्त में । लौकिक दृष्टान्त में देवदत्त आदि को बलवान् कहने पर उसके सजातीय कम बल रखने वाले यज्ञदत्त आदि की अपेक्षा ही उसकी वलवता की प्रतीति होती है । प्रकृत में भी जो दृब्य अन्न में साधन नहीं है उनकी तुलना में शूर्ष को अन्न का साधन कहा गया है । अतः शूर्ष की स्तुति विधि का शेष या अङ्ग है, यह कथन असङ्गत है ॥ २९॥

# यदि च हेतुरवितब्ठेत निर्देशात्सामान्यादिति चेदव्यवस्था विघीनां स्यात् ॥ १.२.३०॥

शा० भा०—यद्यपि च भवेदसकरणं हेतुर्दवीपिठरप्रकाराणाम्, तथाऽपि शूपं एवावतिष्ठेत । शब्दावसकरणं हेतुरिति विज्ञायते । शब्दश्च शूपंस्याऽऽह, न दांव- पिठरादीनाम् । तिद्ध निर्दिश्यते, यस्माच्छूपेंणास्नं क्रियते, तस्माच्छूपेंण जुहो- तीति । यथा यस्माद्धलबदुपध्मातोऽश्निस्तेन मे गृहं दग्धमिति, नानश्निरिप बलवदुपध्मातो दहतीति गम्यते । अथ मतम्, येन येनान्नं क्रियते प्रणाड्या शूर्पा- दन्येनापि, तेन तेनापि होमः क्रियत इति । अव्यवस्था विधीनां स्यास केनित् । प्रणाड्याऽसं क्रियते । तत्र पावदुक्तं स्याज्जुहोतीति, तावदेवासकरणेन जुहोतीति । अस्मत्पक्षे पुनः शूपं स्तूयते । तेन ह्यसं क्रियत इति वृत्तान्तान्वाख्यानं न च वृत्तान्तज्ञापनाय, कि तिह, प्ररोचनायव । तस्माद्धेतुविन्नगदस्यापि स्तुतिरेव कार्यमिति ॥ ३० ॥

इति तृतीयं हेतुविश्लगदाधिकरणम्

भा० वि०—अभ्युपगम्यापि हेतुपरत्वं न दर्व्यादौ प्रसङ्ग इत्याह — यदि च हेतुरिति । यदि चेत्यादिसूत्रभागं व्याचष्टे— यद्यपि चेति । दर्वीपिठरप्रकाराणां दर्वीपिठरजातीयानामन्नकरणत्वं हेतुः यद्यपि भवेत्, तथापि स हेतुः शूर्प एव व्यवतिष्ठेतेत्यन्वयः, दर्वीपिठरप्रकाराणामित्यनेनात्यन्तसाधकतमत्वाभावेऽपि दर्व्यादिसाधारणं साधकतमत्वरूपं करणत्यं शूर्पस्य दिशतम् ।

ननु कथं शूर्पगतमेवान्नकरणत्वं हेतुः स्यादित्याशङ्क्ष्यानिर्देशादिति सूत्रमात्रं व्याचध्टे—शब्दादिति । नत्वकरणत्वसत्तामात्रेणेत्यथः, हेतोः शब्दनिर्दिष्टत्वे सत्यिप कथं व्यवस्थेत्यत आह—शब्दश्चेति । शूर्पगतस्यान्नकरणत्वस्येव हेतुत्व-माहेत्यर्थः, कथमिदमवगम्यते ? तत्राह—तद्धोति । शूर्पं हि होभसम्बन्धितया निर्दिश्यते=प्रतिज्ञायत इत्यर्थः । अन्यस्मिश्च प्रतिज्ञातेऽन्यगतस्य हेतुत्वायोगात् शूर्पगतमेवन्नकरणत्वं हेतुरिति भावः तत्र सिद्धं वावधार्थमाह—यस्मादिति । शूर्पण जुहोतीति इति तेन वावयार्थसिसद्धो भवतीति शेषः ।

ननु यस्माद्ध्यवान् पर्वतः तस्मादिग्नमानित्यादौ यथा न पर्वतगतत्वं विशेषणमादाय हेतुत्वम्, तद्विद्द कि न स्यादित्याशङ्क्य नेदं सामान्यतो हष्टं किंतु
विशेषतो हष्टमत उदाहरति—यथेति । नह्यत्र बलवदुपाध्मातत्वमात्रं गृहदाहकत्वे हेतुः शङ्कादेरिप प्रसङ्गात् तेनाग्निगतत्वेन विशेषितं तद्वदत्रापि इति
भावः, "सामान्यादिति चेत्" इति सूत्रावयवं व्याचष्टे—अन्येनापीति ।
अन्येन दर्व्यादिनेत्यर्थः, तेनेति तृतीया सर्वनामार्थस्य शूर्पस्य वाद्यादन्नकरणत्वमात्रं हेतुः स्यादिति शङ्कार्थः । सूत्रशेषणोत्तरमाह—अञ्यवस्थेति । तथा सतीतिशेषः, अतिप्रसङ्गं विवृणोति—न केनिषदिति । सर्वणापि यथाकथित्रत् क्रियत्
इत्यर्थः, तत्र च विधिवयध्यंमित्याह—तत्रेति । जुहोतीत्युक्तेऽपि येन केनिचद्वोतव्यमिति तावत् प्रतीयते अन्नकरणेनेत्युक्तेऽपि सर्वस्यान्नकरणत्त्रात् सर्वेण च
होतुमशक्यत्वाद्येन केनिचदित्येत्र प्रतीयते, ततो विधिरनर्थकः स्यादिति प्रत्ययस्यैत बादः, तस्माद्धेतुत्वाभ्युपगमेऽपि शूर्पगतमेवान्नकरणत्त्रं हेतुरिति भावः,
एवमभ्युपगम्यापि हेतुत्वं व्यवस्थामुक्ताभ्युपगमं त्यजन् स्वपक्षे हेत्तनिभधानाद्वि
शब्दानुपपितिमाशङ्क्रय परिहति—अस्मत्पक्ष इति । प्रसिद्धान्नकरणत्वाभिधानेन
स्तुत्यर्थो हिशब्द इत्यर्थः ।

ननु कथमस्य स्तुतिपरत्वम् ? वृत्तान्तपरत्वप्रतीतेरत आह—वृत्तान्तेति । वृत्तान्तस्य मानान्तरसिद्धतया तज्ज्ञानेऽनुपयोगात् स्तुतिपरत्वमेव वावयस्यावग्न्यते इत्यर्थः, तस्मद्विधिवन्निगदानामिवैधामपि स्तुतिपरत्वमेवेत्यधिकरणार्थं-मृपसंहरति—तस्मादिति । शूर्यस्यापि मुख्यकरणत्वाभावात् विधौ च लक्षणा-योगात् हेनुत्वानुपपत्तेरिति । इतिरिधकरणसमाप्ति द्योतयित ।। ३० ।।

त० वा० - अभ्युपेत्यवादोऽयम् । यद्यपि हेतुविधानम्, तथाऽपि न दर्विपिठ-रादेः प्रसङ्गः । कुतः ? शूर्पं हि विधायाऽन्तकरणं हेतुरुच्यते । सो पि च न छोके प्रसिद्धः। शब्दमेव दृष्टान्तवाचिनमनुमाय साधियतव्यः। तदनुमाने च श्रुतहेतु-त्वान्यथानुपपत्तिः प्रमाणम्, सा च यावत्येव हेतुत्वमुपपन्नम्, ततोऽधिककल्पनायै न प्रभवति । शूर्पे च होमसम्बन्धित्वेन प्रतिज्ञातेऽन्यधर्मस्याहेतुत्वादवश्यं तद्-गतमेवान्नकरणत्वं वक्तव्यम् । सन्निधेश्च तदत्रच्छिन्नमेव तद्गम्यते । लोकेऽपि च यं धर्मिणं प्रतिज्ञाय, यो हेतुरुपदिश्यते, स प्रथमं तावतद्गतिवशेषात्मनैव प्रतीयते । तदात्मकस्य तु शाध्यांशानुगमाभावात्सामान्यमात्रं विवक्षितमिति, दृष्टान्तप्रयोगवेलायामेवावधार्यते । वेदहेतूनां पुनर्नं सामान्यात्मना साध्यसम्ब-न्धोऽवगतः, न विशेषात्मना । सोऽशुनैवार्थापत्त्या कल्पनीयः । तत्र विशेषस्यो-पादानात्सामान्यात्रसिद्धेश्च तत्परित्यागनिमित्तस्यासम्भवादुपात्तविशेषमात्रोप-संहृतान्यथानुपपत्तिस्तद्गतमेव दृष्टान्तवचनं कल्पयति । तदकल्पने हि हेतु-निर्देशः श्रुतो विरुध्यते । यदि तु दिविपिठरादिगतान्नकरणत्त्रहोमसम्बन्धाविना-भावो न कल्प्यते । न किचिच्छ्रुतम्, हष्टं वा नावकल्पते । तस्मादीदृशं हष्टान्त-वचनं कल्प्यं यच्छूर्पमन्नकरणम्, तेन तेन जुहोतीति । तदेतद्विशेषदृष्टमनुमानम् । लोकेऽपि तृणधूमदर्शनातृणाग्निरेवानुमीयते, नाग्निमात्रम्। यथा च गमनं गोशब्दव्युत्पत्तिनिमत्तत्वेनोपादीयमानं सास्नादिमत्सामान्यप्रत्ययोत्तरकालं तद्ग-तमेव निमित्तत्वं प्रतिपद्यते, न गन्तृमात्रविषयमिति, गोशब्दव्यवस्था। तथा शूर्पगतान्नकरणहेत्वपदेशान्नान्यगतहेतुत्वप्रसङ्गः।

तत्रैतावानर्थः स्यात् —यद्यन्तकरणसमर्थं शूर्षम्, तेन तेन होतव्यम्, न दिनि पिठरादिग्रहणम् । यथा बलवदुपघ्मातेऽग्नौ दहनहेतुत्वेनोक्ते, स एवानुपघ्मातो न दहेन्न तु शङ्कादयो बलवदुपघ्माता दहन्ति । तस्माद्वधत्रस्था । यदि पुनः शूर्पगतान्तकरणव्यतिरेकेण महासामान्यं विवक्ष्यते ततो यद्यद्गृहीतम्, तस्य तस्य काचिदन्तिमित्तता विद्यत इत्यव्यवस्थितत्वाद्धोमाक्षिप्तद्रव्यमात्रानुवादः सन्त-नर्थकोऽन्तकरणशब्दः । तस्मादन्तहेतुत्वेन स्तुतित्वमेव वरिमिति ॥ ३० ॥

# इति हेतुत्रन्निगदाधिकरणम् ॥ ३ ॥

न्या० स्०-यद्यपि च भवेदित्यनुज्ञादर्शनाद्विधिपक्षोऽपि सम्मत इति कस्यचिद् भ्रान्तिः स्यात्, तिज्ञवृत्त्यथँमाह — अभ्युपेत्येति । अस्य च प्रयोजनं 'चतुर्गृ'हीतान्याज्यानि मवन्ति, न ह्यत्रानुयाजानिति बहुवचनात्सर्वानुयाजाभावस्य हेतुत्वावगतेरवभृथे बहिरनु-याजमात्रामावेऽतिप्रसङ्गनिवृत्तिः तद्भाष्यं व्याचष्टे — यद्यपीति । अत्यन्तसाधकतमः वा-मावेऽप्यापेक्षिकसाधकतमत्वप्रदर्शनाय भाष्ये दविपठरप्रकाराणामि युक्तम् । निर्हेशादित्ये- तत्सूत्रावयवव्याख्यानार्थं शब्दादित्यादिमाष्यं व्यवस्थाहेतुप्रश्नपूर्वकं व्याच्घ्टे—कुत इति । सत्यपि हेतोः शब्दोक्तत्वे कथं व्यवस्थेत्याशङ्क्ष्य शब्दश्वेति माष्येण शूर्षगतस्येवान्नकरण-त्वस्य हेतुत्वामिधानादिति परिहृतम् । तदुपपादयितुमाह—सोऽपि चेति । शूर्पगतस्येवान्न-करणत्वस्य हेतुत्वं शब्देनोक्तम् ।

इत्येतदेव कथमवगम्यत इत्याशङ्क्ष्य तद्धि निर्द्श्यत इत्यादिभाष्यकृतोक्तं तस्याभि-प्रायमाह—शूर्पे चेति । अनेन च निर्द्श्यत इति प्रतिज्ञाभिप्रायं व्याख्यातम् । प्रकृतशूर्पं-निर्द्देशकसर्वनामपरया तृतीयया तद्गतस्यैवान्नकरणत्वस्याभिधानात्तस्यैव हिशब्देन हेतुत्व-पुच्यते इत्येवं च तद्भाष्यं व्याख्येयमिति दश्चितुमाह —सन्निष्ठेश्चेति । एकपदोपादान-लक्षणा श्रुतिः सन्निधिशब्देनाभिप्रेता ।

ननु लोके व्याप्त्यविरोधेन सामान्यक्पस्यैव धूमादेहें तुत्वावगमात्तद्दृष्टान्तेनाशिष तथात्वापत्तेः साघ्यधर्ममणा धिशेषणमयुक्तमित्याराङ्क्ष्याह्—लोकेऽपि चेति । वेदे तु हेत्वन्यथानुपपित्तकल्पस्य दृष्टान्तवाक्यस्य सामान्यव्याप्तिविषयत्वायोगान्न तदनुरोधेन हेतोः सामान्यक्पपापित्तिरित्याह—वेदेति । कीद्दर्शं तींह अत्र दृष्टान्तवाक्यं कल्प्यते दृत्यत आह — तस्मादिति । शूप्पैत्वैकार्थंसमवायिनोञ्नकरणत्वस्यैव हेतुत्वविधायकविधिवचनद्वाराज्ञनकरणत्वावान्तरसामान्योपलक्षणार्थं शूप्पैग्रहणम् । विशेषदृष्टसंज्ञकं चैतदनु मानम् । लोकेऽपि प्रसिद्धमित्याह—तदेतिति । शब्देःभि ज्ञाने गमेडोरिति गोशब्दव्युत्पत्ति-विमित्तत्वेनोपात्तस्य गमनस्य प्रतिपादेन सास्नादिमता विशेषणदर्शनात्त्वदृष्टान्तेनेहापि व्यवस्थासिद्धिरित्याह्—यथा चेति ।

नन्वेवं तर्हि शूर्पण जुहोतीत्येतावर्तेव सिद्धे हेंत्विभधानानथंक्यं स्याद्त आह— तत्रेति । यथेति । दृष्टान्तभाष्यं व्यावष्टे—यथेति । उपसंहरति— तस्मादिति । प्रत्यय-श्रुतिबलेन पदश्रुतिबाधात्सामान्यमात्रस्य हेतुत्व। मिधानाय सामान्यादिति चेदिति सूत्रा-व्यवव्याख्यानार्थं मथेनि भाष्यं व्याचष्टे— यदि पुनिरिति । आनर्थं क्याचर्षेः प्रत्ययश्रुति-वाधायाव्यवस्या विधीनां स्यादिति सूत्रावयवव्याख्यानार्थं मव्यवस्थेति भाष्यं व्याचर्षे— तत इति । हेत्वनिभधानेः पि हिशव्दानर्थं न्यापित्रशङ्कानिराकरणार्थं मस्मत्यक्षे पुनिरिति भाष्यं स्पष्टत्वाद्म व्याख्यातम् । तस्मादित्युपसंहारभाष्यम्मसभर्थशूर्पं व्यावृत्त्यथं हेत्विभधानो-पपत्तेरयुक्तमाशङ्क्रयं व्याचष्टे— तस्मादिति । अभ्युपत्यवादमात्रमेतत् । वस्तुगत्या शूर्पं-स्यापि मुख्यान्नकरणत्वामावाद्विधौ च लक्षणायोगाद्धेतुत्वानुपपत्तिरिति भावः ॥ ३० ॥

#### इति न्यायसुधायां तृतीयं हेतुवन्निगदाधिकरणम् ।

भा० प्र०—इस सूत्र के द्वारा सिद्धान्ती ने ''तुष्यतु दुर्ज्जंनः'' इसी न्याय का अव-लम्बन कर शूर्पं वाक्य को हेतु-विधित्व मानकर ही कहा है कि इसको हेतुविधि मानने पर भी शूर्पं से अतिरिक्त किसी वस्तु में होम-साधनता विवक्षित नहीं <mark>होती</mark> है, क्योंकि, पाकशाला में अग्नि प्रज्वलित है, इसलिए मेरा गृह तस हो गया है, यह कहने पर अग्नि की ही दाहकता सिद्ध होती है। उसी तरह प्रकृत में मी हेतु के द्वारा शूर्ण की ही होम के प्रति साधनता कही गई है। 'शूर्णण' इस पद में तृतीया विमक्ति से बोधित करणत्वसामान्य के द्वारा दवीं, स्थाली आदि की उपस्थिति करने पर अन्य किसी वस्तु की होम साधन की कल्पना का प्रसङ्ग ही नहीं उठता है। क्योंकि किश्विन्तिक्पिता हेतुता प्रायः सभी वस्तुओं में है। अनुमान के द्वारा दवीं आदि की उपस्थिति करने पर मी 'शूर्पण' इस पद के द्वारा प्रत्यक्ष तृतोया श्रुति से बोधित शूर्प अपेक्षाकृत दुवंल होने से उसके साथ शूर्प का विकल्प नहीं हो सकता है। अतः ''तेन हि अन्नं क्रियते'' इत्यादि हेतु के समान प्रतीयमान वाक्य हेतुविधि नहीं है वरन् अर्थवाद मात्र ही है।

'यदि' = यदि, 'च' = और, "हेतुः" = हेतुविधि के रूप में "निह्रंशात्" = तथापि शूर्ण का विशेषरूप में उल्लेख होने से, 'अवितष्ठते' = शूर्ण की ही हेतुता अवस्थित है। सामान्यात् इति चेत्=यदि कहा जाय, 'इति चेत्' = कहा जाय, [तृतीया विमक्ति होने से करणत्वसामान्य हेतु दवीं स्थाली आदि ही ग्रहणीय होगा] 'अन्यवस्था' = अनियम, ''विधीनां'' विधियों की, 'स्यात्' = होगी। और यदि यह हेतुविधि ही रहती है, तथापि पूर्व की ही हेतुता व्यवस्थित है, क्योंकि उसी का निर्देश अर्थात् विशेष रूप से ल्लेख है। यदि 'शूर्पण' इस तृतीया विमक्ति के द्वारा करण सामान्य विवक्षित होने से दवीं, स्थाली आदि का भी हेतुत्व ग्रहण के योग्य है, यह मानने पर विधि की व्यवस्था नहीं होगी।। ३०॥

### अथ चतुर्थं मन्त्राधिकरणम्

## (४) तदर्थशास्त्रात्।

शा० भा०—अथेदानीं कि विवक्षितवचना यन्त्राः, उताविवक्षितवचनाः । किम्, अर्थप्रकाशनेन यागस्योपकुर्वन्ति, उतोच्चारणमात्रेणेति । यद्युच्चारणमात्रेणे, तदा न नियोगता बहिर्देवसदनं दामि (मै० सं० १।१।२) इत्येष बहिर्रुवने विनियुज्येत । अभिधानेन चेत्, प्रकरणेन निर्जाताङ्गभावो नान्यत्रोपकर्तुं शक्नो तीत्यन्तरेणापि वचनम्, बहिर्रुवन एव विनियुज्येतेति । तदेवमवगच्छामः । उच्चारणमात्रेणैवोपकुर्वन्तीति । कुतः ? तदंर्थंशास्त्रात् ।

यदिभिधानसमर्थो मन्त्रः तत्रैवैनं शास्त्रं निवध्नाति । उत्तर्रथा उत्त प्रथस्वेति (वा० सं० १।२२, ते० सं० १।१।८।१) पुरोडाशं प्रथयतीति (ते० बा० ३।२।४) वचनिमदमनर्थंकं यद्यर्थिभिधानेनोपकुवंन्ति । अथोच्चारणमात्रेण, ततो वक्तव्यो

विनियोगः, उक्तश्च । अतो नार्थाभिधानेन । यथा साक्षः पुरुषः परेण चेन्नीयते,
नूनमक्षिक्यां न पश्यतीति गम्यते ।

नन्वर्थवादार्थं भविष्यतीति चेत्, न हि । येन विधीयते तस्य वाक्यशेषोऽर्थं-वाद इत्युक्तम् । न च निरपेक्षेण विहितेऽर्थवादेन किंचिदिप प्रयोजनं क्रियते । अतो नार्थवादार्थं वचनम् ।

तथाऽभ्यादानसमर्था मन्त्रा उदाहरणम् । लिङ्गादेवाऽऽदाने प्राप्ता वचनेन विघीयन्ते । तां चतुर्भिरादत्ते (तै० सं० ५।१।१) इति । चतुःसंख्यार्थमिति चेन्न । समुच्चयक्षव्याभवात् ।

तथा, इमामगृभ्णन् रशनामृतस्थेत्यश्वाभिधानीभादत्ते (श० बा० १३।१।२। २१) इत्युदाहरणम् । रज्ञनादाने (तै०सं० ५।१।२) प्राप्तस्य रशनादान एव शास्त्रं विनियोजकम् । तद्विविक्षतार्थत्वे न घटेतेति । ननु गर्दभरज्ञनां परिसंख्यास्यति ।

न शक्नोति परिसंख्यातुत् । परिसंचक्षाणो हि स्वार्थं जह्यात्, परार्थं च कल्पेत, प्राप्तं च बाचेत । तस्माक्ष विवक्षितवचना मन्त्राः । अतो न प्रमाणं बहिर्देवसवनं दामीत्यस्य रूपं बहिर्लंबने विनियोगस्य ।

### वाक्यनियमात्।

नियतपदक्रमा हि मन्त्रा भवन्ति । अग्निमूर्धा दिवः (तै० सं० १।'।।५।१) इति, न विपर्ययेण । यद्यर्थप्रत्यायनार्था विपर्ययेणाप्ययः प्रतीयत इति नियमोऽनर्थकः स्यात् । अथोच्चारणिवकेषार्था विषयंयेऽन्यदुच्चारणिमिति नियम आश्रीयते । तेनान्यतरिस्मन् एक्षे नियमोऽर्थवान् स नूनं पक्ष इति । नन्यर्थवत्स्विपि नियमो दृश्यते । यथा-इन्द्राग्नी इति । युक्तं तत्र तत् । विषयंयेऽर्थप्रत्ययाभावात् ।

#### बुद्धशास्त्रात्।

बुद्धे खत्विप पाठादथें तदिभिधानसमर्थी मन्त्रो भवति । अग्नीदग्नीत् विहर इति । स बुद्धे कि बोधयेत् । अथ तूच्चारणिवशेषार्थाः, बुद्धेऽप्यु-च्चारणिवशेषोऽवकत्प्येतेति । ननु पुनर्वचनात्संस्कारिवशेषो भविष्यति । एव-मस्मत्पक्षमेवाऽऽश्रितोऽसि । वचनमुच्चारणम् । तद्धि शक्यते कर्नुं नार्थेऽत्या-यनम् । तत्प्रतीतेऽशक्यम् । यथा सोरानत्के पादे द्वितीयामुपानहमशक्यत्वा-न्नोपादन्ते ॥

### अविद्यमानवदनात्।

यज्ञे साधनभूतः प्रकाशयितव्यः। न च तादृशोऽस्ति यादृशमभिवधित। यथा चत्वारि श्रृङ्गाः (तै० आ० १०।१०।१७) इति। न हि चतुः श्रृङ्गं त्रिपादं द्विशिरस्कं सप्तहस्तं किचिद् यज्ञसाधनमस्ति । तदत्राभिधानार्थः किमभिवध्यात् । उच्चारणार्थे त्ववकल्प्यते । तथा मा मा हिसीरित्यसत्यामपि हिसायां किमभिवध्यात् ।।

# अचेतनेऽर्थंबन्धनात्।

अचेतनेऽर्थे खत्वर्थं निबध्नन्ति, ओषधे त्रायस्वनैमिति । अभिधानेनोपकुर्वन्त एवंजातीयका ओर्षांध पशुत्राणाय प्रतिपादयेयुः । न चासावचेतना शक्या प्रतिपादयितुम् । उच्चारणार्थे तु नैष दोषो भवति । तस्मादुच्चारणार्थाः । श्रुणोत ग्रावाणः (तै० सं १।३।१३) इति चोवाहरणम् ।।

### अर्थवित्रतिषेधात्।

क्षथंविप्रतिषेधोऽपि भवति । अदितिद्यौरदितिरन्तिरक्षिमिति (तै०आ० १।१३) सैव द्यौस्तदेवान्तिरिक्षमिति को जातुचिदवधारयेत् । अनवधारयंश्च किमभिधाने-नोपकुर्यात् । उच्चारणमात्रे तु नैष विरोधो भवति । तस्मादुच्चारणार्था मन्त्राः । एको च्द्रो न द्वितीयोऽवतस्थे, असंख्याताः सहस्राणि, ये च्द्रा अधि भूम्यामिति (वा० सं० १६।५४) चोदाहरणम् ।

#### स्वाध्यायवदवचनात्।

स्वाध्यायकाले पूर्णिकाऽवहन्ति करोति । माणवकोऽवहन्तिमन्त्रमधीते । नासौ तेन मन्त्रेण तदभिधानमभ्यस्यति अक्षरानुपूर्व्या अवधारण एव यतते । येन च नाम प्रयोजनम्, तदभ्यसितव्यम् । अत उच्चारणाभ्यासादुच्चारणेन प्रयोजनमित्यवगच्छामः ॥

## अविज्ञेयात् ।

अपि च केषाञ्चिन्मन्त्राणामशक्य एवार्थो वेदितुम्। यथा अम्यक् सात इन्द्र ऋष्टिरस्मे (ऋ० सं० २।८) इति । सृण्येव जर्भरी तुर्फरीतू (ऋ० सं० ८।६।२) इति । इन्द्रः भोमस्य काणुका इति च। एते कि प्रत्याययेयुः। उच्चारणार्थे तु न दोषः। तस्मादुच्चारणार्था मन्त्रा इति ॥

### अनित्यसंयोगानमन्त्रानर्थंक्यम् ॥ १.२.३१ ॥

शा० भा०—अनित्यसंयोगः खल्विप भदेन्मन्त्रेष्विभधानार्थेषु । यथा कि ते कृष्विन्ति कीकटेषु गावः (ऋ० सं० ३।३।२१) इति । कीकटा नाम जनपवा । नैचाशाखं नाम नगरम् । प्रमगन्दो राजेति । यद्यभिधानार्थाः, प्राक् प्रमगन्दान्नायं मन्त्रोऽभूतपूर्वं इति गम्यते । तदेतैस्तदर्थशस्त्रादिभिः कारणैर्मन्त्राणामविवक्षित-वचनता ॥ ३१ ॥

#### इति पूर्वपक्षः।

भा० वि०-सङ्गति वदन् विषयसंश्रयौ दर्शयति-अथेत्यादिना । इति शब्दादूर्ध्वं विचार्यत इत्यध्याहारः अत्र धर्मप्रमाणभूतविध्येकवाक्यतथार्थवाद-प्रामाण्येऽभिहिते सति, विवक्षितार्थत्वेन मन्त्राणां तदन्तर्भावादप्रामाण्यमित्यर्थं-वादहेतुप्रत्युदाहरणेन पूर्वपक्षवादिना प्रत्यवस्थानादस्यार्थवादविचारसङ्गतिरथ-शब्देनोक्ता कोऽर्थवादः ? को वा न ? इति कोष्ठशोधनिकात्मकस्याधिकरणद्वय-स्यार्थवादाधिरणशेषत्वादव्यवधायकत्विमदानीमित्यनेन दशितम्, प्रकरणान्त-रत्वाच्चास्य समनन्तरसङ्गत्यभावो न दोषाय । विवक्षितमनन्यपरं वचनमर्था-भिघानं येषां ते, तथा अत्र चार्थवतामिष वावयानामुभयथा प्रयोगदर्शनात् संशयः विवक्षितवचनत्वमपि मन्त्राणां न विधित्वेन स्तुतित्वेन वा, किन्तु विहितार्थं-प्रकाशतया अनुष्ठानाङ्गत्वेनेति दर्शयन् संशयं विवृणोति--किमर्थेति । विना-नुष्ठेयार्थंस्मृत्येति मात्रचोऽर्थः, पूर्वोत्तरपक्षप्रयोजनमाह—यद्युच्चारणेति । पूर्वपक्षे सामान्यविनियोगस्य प्रकरणसिद्धत्वेऽपि, यस्य वर्हिर्देवसदनं दामीत्यादेविशेष-विनियोगश्रुत्यभावः तस्य नियोगतो बहिर्लवणादौ प्रयोगे प्रमाणिमित कर्म-विशेषानादरेण यत्र नवचन प्रयोगप्रसङ्गः, सिद्धान्ते तु सिद्धे सामान्यविनियोगे सामथ्यदिव विशेषविनियोगसिद्धेः, आन्तरेणापि वचनं कर्मविशेषादरः फलमित्यर्थः, तत्र एवं विचारे सतीत्यर्थः, एतदिति मन्त्रोपकारकत्वम्, एविमत्युक्तमुपकारकत्व-प्रकारमाह-उच्चारणेति । यद्यपि कर्मकालप्रयोज्यानामपि मन्त्राणामर्थाभिधाना-र्थंता प्रतीयते तथापि व्यानादिनापि अनुतिष्ठासितार्थंस्मृतिसिद्धेरिभधानार्थंत्वेऽपि अदृष्टकल्पनासाम्यादुच्चारणाभिधानार्थत्वसन्देहे उच्चारर्णविनार्थं प्रत्ययासिद्धेः प्राथम्यावश्यकत्वाभ्यामुच्चारणार्थतैव न्याय्येति भावः। एवं न्यायबलेन मन्त्र-मात्रस्यादृष्टार्थतामुक्तवा, तद्विशेषेषु लिङ्गबलेनापि तद्वकुं पृच्छति—कुत इति । सूत्रेणोत्तरमाह—तदर्थेति । यस्मिन्नर्थे मन्त्रस्याभिधानसामर्थ्यम्, तस्मिन्नेव विनि-योजकशास्त्रदर्शनात् न सामर्थ्यं विनियोजकमिति व्याचध्टे—यदीति। यद्यपि परिहारसूत्रक्रमानुरोधेनास्मिन् सूत्रे अभ्यादानशास्त्रमारभ्योदाहर्तव्यम्, तथापि कथञ्जिद्दाहृतैरिप प्रकृतमन्त्रानर्थंक्यसिद्धेः व्यत्यासेनोपन्यास इत्यवगन्तव्यम् ।

ननु सामध्यंस्यापि दर्शनात् कथं शास्त्रस्यैव विनियोजकत्वमत आह--वस्तमिति । इदमिति वचनस्य प्रत्यक्षत्वाभिधानेनार्थाभिधानेनोपकारस्य प्रति-पन्नत्वेनानादेयत्वं सूचयित, उच्चारणोपकारत्वपक्षे तु विनियोजकान्तराभावात् शास्त्रमर्थविदित्याह —अथेति । न च विनियोगे विगानमिति वदिन्नदिमत्युक्तं विवृणोति —उक्तरचेति । नार्थाभिधानेनोपकुर्वन्तीत्यनुषङ्गः, मन्त्ररूपालोचनाया-मिप परेण विनियोगं दृष्ट्वा तदभावं प्रत्येष्यत इत्यत्र दृष्टान्तमाह--तद्यथेति । साक्षत्वं च प्रतिभासतो न वस्तुतः । लिङ्गप्रकरणानुमितमन्त्रविधिस्तुत्यर्थंत्वेना-

प्यर्थंवत्त्वान्नानर्थंकिमिति चोदयित—निविति । परिहरित—नहीति । तत्र हेतुर्यंथेति येनेति विधिना एकवाक्यत्वमर्थंवत्त्वे कारणमुक्तमर्थंवादाधिकरण इत्यर्थः, ततः किमत आह—नचेति । मन्त्रलिङ्गेन प्रकरणेन वा कित्पितस्य विनियोगिविधेः स्वात्मसमीपे अर्थवादमपश्यतः स्वयमेव प्ररोचनाशक्त्याविभविन निवृत्तापेक्षत्वात् न दूरस्थया स्तुत्या प्रयोजनिमत्यर्थः, फलितमाह—अथ इति ।

इह तु शास्त्रस्यार्थवादत्वाभावेऽपि गुणविधित्वमस्त्वित शङ्कां, निराकर्तुं-मस्यैव सूत्रस्योदाहरणान्तरमाह—तथेति । अभ्यादानसमर्थाः=अभ्यादाना-भिधानसमर्था इत्यर्थः । तत्र सूत्रं योजयति--लिञ्जादिति । "देवस्य त्वा सवितु:-प्रसवेऽदिवनोर्बाहुभ्याम्, पूष्णो हस्ताभ्याम्, गायत्रेणच्छन्दसा ददेङ्गिरस्वात् अभिरसि नारिरसि पृथिव्यास्सदस्थादिन पुरीष्यं अङ्गिरस्वदा भर त्रैष्टुभेन त्वाच्छन्दसामुददेः ङ्गिरस्वत् बश्चिरसि नारिरसि त्वया वयं सदस्थ आग्नि शकेम खनितुं पुरीष्यं जागतेन त्वाच्छन्दसा ददेऽङ्गिरस्वत्' इत्येतेषां चतुर्णामिप मन्त्राणामादद इत्यभिधानसामध्यीदादाने प्राप्तत्वेऽपि चतुर्भिरित्यादिवचनेनादान एव ते विधीयन्ते तच्चानर्थकमित्यर्थः । चतुःसङ्ख्यालक्षणगुणविधानार्थं पुनर्व-चनमर्थविदिति चोदयित—चतुस्सङ्ख्येति । सङ्ख्याया अवच्छेदकत्वदर्शना-न्मन्त्राश्रयायादच सङ्ख्याया क्रियावच्छेदकत्वासम्भवात् मन्त्रावच्छेदकत्वस्य च विधानमन्तरेणापि सिद्धेरनर्थकं तदिभधानमिति, परिहरति—अन्तरेणेति । लिङ्गाद्विकल्पप्राप्तौ समुच्चयार्थं वचनमिति, राङ्कते—समुच्चयेति । च शब्दादेः तद्वाचकस्याभावान्मैवामत्याह—नेति । चशब्दाद्यभावमन्त्रसङ्ख्ययोः परस्पर-नियमादरुणैकहायनीवत् क्रियाङ्गत्वेन समुच्चयः स्यादित्यपि न वाच्यं लिङ्ग-प्राप्ततया मन्त्राणामिवधेयत्वेन सङ्ख्याविशिष्टमन्त्रविधेरसम्भवात् अरुणैकहायनी, न चैवं पूर्वपक्षेऽपि विकल्पप्रसङ्गे मन्त्रेष्विति वाच्यम्, चतुभ्योऽहष्टनिष्पत्तेर्वचन-गम्यत्वेन समुच्चयस्यैव युक्तत्वादिति भावः, अत्र तर्हि विधित्वाभावेऽपि भवेत् परिसङ्ख्यानादर्थवस्वमिति शङ्कां निरसितुमुदाहरति—तथेति । कथमिदमस्यो-दाहरणिमत्याशङ्क्य सूत्रं योजयित—रश्नेति । विवक्षितार्थंत्वे हि रूपादेव रशनादाने प्राप्तस्य मन्त्रस्य तत्रैव विनियोजकं शास्त्रं स्यात्, यच्च घटत इति योजना । अस्तु तर्हि परिसंख्याविधित्विमत्याह—निवित । गर्दभरज्ञानां वर्ज-नीयतया बोधयति शास्त्रमित्यर्थः, ततश्च नापूर्वविधित्वमित्याशयः।

सिद्धान्त्याह—न शक्नोतीति । तत्र हेतुः परिसञ्जक्षाणो होति-विधिरित्यर्थः । अयमाशयः इह कदाचिदश्वाभिधानीमादत्त इति वचनव्यक्तिमाश्चित्यादाने गर्दंभ-रशनायाः परिसङ्ख्या स्यात्, कदाचिदित्यश्वाभिधानीमितिवचनव्यक्त्या मन्त्रे
स्यात्, उभयथापि दो अत्रयापितः, तथा हि विधिपरत्वेन प्रतीयमानस्य तथात्वानभ्युपगमरूपस्वार्थहानिरेकः, परस्य गर्दंभरशनां नेत्यस्य वाक्यस्यार्थं एवार्थो

यस्य स परार्थं रशनादानमन्तरेण बन्धुमशक्यतयार्थात्राप्तस्य गर्दंभरशनादानस्य मन्त्रलिङ्गावगतस्य मन्त्रगर्दभाभिधानीसम्बन्धस्य च वाधः प्रसज्येतेत्यन्य इति दोषत्रयापत्तेः नं परिसङ्ख्या युक्तेति ।

ननु परिसङ्ख्यानङ्गीकारे वाक्यस्य का गतिरित्याशङ्क्यादृष्टार्थंत्वे मन्त्राणां विनियोगापेक्षत्वादपूर्वंविधित्वमेवेत्यिभसन्धाय सूत्रार्थं निगमयति—तस्मान्नेति । अविविक्षतार्थंत्वेऽिप किमित्याशङ्क्य पूर्वोक्तं पूर्वपक्षप्रयोजनं स्मारयन्नाह्—अत इति । विनियोजकशास्त्रवैयर्थ्यप्रसङ्गान्न मन्त्रसामर्थ्यं मन्त्रविनियोगे प्रमाणित्यर्थः ।

न चैवं विनियोजकशास्त्रहीनानां बर्हिर्देवेत्यादीनां कर्मविशेपिनयतः प्रयोगो न स्यादिति वेदितव्यम् प्रयोगपिरग्रहेण प्रधानसम्बन्धिनामेव सतामङ्गाविशेपा-सम्बन्धिनामिष पाठक्रमानितक्रमेण यत्र वविचदिष प्रयोगसम्भवेऽनिष्टापादनत्वा-

दित्यभिहितम्।

मन्त्राणामिवविक्षतवचनत्वे लिङ्गान्तरमाह—वाक्यनियमादिति। सिद्धान्ता-सम्भवहेतुपरतया सूत्रं व्याचष्टे—न विपर्ययेणेति। नानियतपदक्रमादित्यथंः, ततः किमत आह—यदीति। अग्निर्मूर्येति योऽर्थः प्रतीयते नमूर्धाग्नि-रित्यनेनापि प्रतीयत एवेत्यनर्थंको नियम इत्यर्थः, सम्प्रति पूर्वपक्षसाधकहेतुपर-तया सूत्रं व्याचष्टे—अथेति। नियतपदक्रम एवोच्चारणविशेषोऽदृष्टाय भवतीति तदर्थंश्चेदयं नियम इत्यर्थः, तदा विपर्यये क्रमान्यत्ववदुच्चारणस्यान्यत्वात्तदु-च्चारणजस्याद्दष्टतद्भावे प्रमाणभावान्नियमोऽर्थंवानित्याह—विपर्यय इति।

नन्वस्मत्पक्षेऽपि नियतपदक्रमैरेव वाक्यैरथंप्रत्यायनाददृष्टं कल्प्यते तेनार्थं-वानेव नियम इत्याशङ्क्र्य तर्ह्यंप्रत्यायनस्य उच्चारणाधीनत्वात् प्राथम्यावश्य-कत्वाभ्यां उच्चारणार्थं एवायं नियमो युक्त इत्याह—अन्यतरस्मिन्निति । उच्चारणाभिधानपक्षयोरनयोर्म्ध्ये यस्मिन्पक्षे क्रमनियमः प्रयोजनातिशयवान् स एवोपादेयः पक्ष इत्यर्थः ।

नन्वर्यंवतामिष वाक्यानां क्वचित्क्रमिनयम आश्रीयते तस्मान्न तेनार्थंविवक्षा साधियतुं शक्येति चोदयति—निव्वित । वैषम्येणोत्तरमाह्—युक्तमिति । तत्र नियमाश्रयणिनत्यर्थः, तत्र हेतुर्विपर्यय इति, नचाग्नीन्द्राविति प्रयोगेऽप्यर्थप्रत्ययदर्शनादिसद्धो हेतुरिति शङ्कनीयम् यथेन्द्राग्नी इत्यनेनोपलक्षितोदाहरणान्तर-विषयत्वादस्य, तथा हि—इन्द्राग्नी निष्कौशाम्बिरित्यादीन्युदाहरणानि अत्राभिसंहितानि, अर्थप्रत्ययाभावादित्यत्रापि शब्दासाधुत्वमर्थप्रत्ययाभावरूपं चानर्थक्य-मित्यादयो दोषा विवक्षिताः, तत्रेन्द्राग्नी इत्यस्य विपर्यये शब्दासाधुत्वमजाद्यजन्त-मिति इन्द्रशब्दस्य पूर्वनिपातस्मरणात् निष्कौशाम्बिरित्यतिद्वपरीतस्य कौशाम्बिनिरित्यस्य निरादयः क्रान्ताद्यर्थे पञ्चम्येति प्रथमानिद्वष्टत्वेन निश्शब्दस्योप-

सर्जंनतया पूर्वनिपातस्मरणात् आनथंनयिमत्यादयो दोषा यथायोगं योजनीयाः, तेनैतद्दोषभयादस्तु तत्र क्रमनियमः मन्त्राणां तु क्रमनियमाभावेःपि अर्थवत्त्वादि-सम्भवादनर्थंकः त्वत्पक्षे क्रमनियम इति भावः।

मन्त्राणामिवविक्षतार्थहेत्वन्तरमाह—बुद्धेति । सूत्रं व्याचष्टे—बुद्धे खल्व-पीति । पाठादिति । विचारपर्यन्तादित्यर्थः, एवेत्यध्वर्युप्रेषं व्यावर्तयित, विदुषा एवात्विज्याधिकारादग्नीध्राप्यात्मीयाः पदार्थाः प्रागेत्रानुष्ठानादवगन्तव्या इति भावः, भवतु बुद्धेऽर्थे प्रैषात्मकशास्त्रप्रवृत्तिः, तथापि किमित्याशङ्क्रच पिष्टपेपण-न्यायेनाबुद्धबोधकत्वासम्भवात् आनर्थक्यप्रसङ्ग इत्यत्त आह—बुद्ध इति । यदि व्वदृष्टफलकोच्चारणार्थो मन्त्रस्तदा न किच्चहोष इत्याह—अथेति । बुद्धेऽस्तिपुन-वंचनप्रयोजनिमिति शङ्कते—निवति । पूर्वपदार्थानुष्ठानसमाप्तावृत्तरपदार्थस्मर-णस्य स्मर्यमाणत्राह्मणसामर्थ्यादेव सिद्धे स्मृतिहेतुसंस्कारविशेषानपेत्तत्वेन मन्त्रो-च्चारणवैयर्थ्यात् पुनर्वचनाज्जायमानसंस्कारोऽपूर्वस्प आश्रयणीय यथा च पूर्वपक्षापत्तिरिति, परिहरति—एविमिति ।

नन्वदृष्टरूपोऽपि संस्कारोऽर्थप्रत्यायनात् भविष्यति, तत्तश्च मन्त्रस्य दृष्टार्थ-त्वात् पूर्वपक्षानापत्तिरत आह—वचनिमिति । प्रत्यायनम् अबुद्धबोधनिमत्यर्थः निष्पादितिकये कर्मणि विशेषानाधायकत्वेन साधनानुपादाने दृष्टान्तमाह—यथेति ।

मन्त्रानर्थक्ये हेत्वन्तरमाह—अविद्यमानेति ।

ननु जगतो विचित्रत्वेनैवंविधस्यापि सम्भवात् कथमविद्यमानवचनतेत्याशस्त्रध्य व्याचध्टे — यज्ञ इति । अस्ति यज्ञसाधनभूत इत्यनुषङ्गः कर्म तत्सम्बन्धि वा मन्त्रेः प्रकाशियतव्यम्, न चायं मन्त्रप्रतिपाद्योऽर्थस्तथेत्यर्थः, कथमतथात्विमत्या-शङ्क्रध्य मन्त्रोदाहरणपूर्वंकमाह—यथेति । "त्रिधा बद्धो वृषभो रोरवीति महो देवो मत्यां आविवेश" इति मन्त्रशेषः, ननु यद्यपि सोऽर्थः कर्मसाधनभूतो नास्ति तथापि कि तत्राह तत्रेति । अदृष्टार्थत्वे तु नानर्थक्यमित्याह—उच्चारणार्थं इति । मा मा हिंसीः, मा मा संताप्तम् इत्यत्र चाचेतनेऽप्राप्तयोरिप हिंसासन्तापयोः निषेधानर्थक्याददृष्टार्थतैव युक्तेति, केचिदिति बहुवचननिर्वाहायोदाहरति—तथेति ।

इतश्चाविवक्षितार्था मन्त्रा इत्याह—अचेतन इति । सूत्रं व्याचण्टे—अचेतने खिल्विति । कोऽसावर्थः कथं वा तमचेतने बध्नाति मन्त्रोऽत आह—अभिधानेति । ओविंध प्रतिपादयेयुरित्यनेन सम्बोधनं प्रैषणं चार्थशब्देनाभिसंहितमोषिध-विषयत्वं चार्थंस्य बन्धनशब्दार्थं इति दिशतं बन्धकत्वमुपपादियतुमभिधानेनोप-कुर्वन्त इत्युक्तम् ।

ननु प्रतिपादयन्तु मन्त्राः को दोषस्तत्राह—न चेति । अचेतने तस्मिन् आभिमुख्यस्य प्रैषकार्यस्य प्रवृत्तेश्च असम्भवादानर्थवयमेव स्यादित्याशयः । अस्मन्मते तु नानर्थवयदोष इत्याह—उच्चारणार्थेति । तस्माददृष्टार्था इत्याह—तस्मादिति । श्रृणोत ग्रावाणः इत्यत्राप्यर्थविवक्षायां ग्रावाण इति सम्बोधना-सम्भवात् श्रृणोतेति प्रातरनुवाकश्रवणे प्रेरणानुपपत्तेश्चादृष्टार्थतेव समझसेन्याह — श्रृणोतेति ।

मन्त्रानर्थक्ये हेत्वन्तरमाह—अर्थेति । सूत्रं व्याचष्टे—अर्थविप्रतिषेध इति । कथमर्थयोर्द्युलोकान्तरिक्षलोकयोविरोधस्तत्राह—यैवेति । ''अदितिर्द्यौरदितिरन्त-रिक्षमिति एकस्यानेकात्मत्वविरोध इह विप्रतिषेधोऽभीष्ट इति भावः, नन्वे-कस्यानेकात्मकतां न वारयित मन्त्रः, अतः कथं विषद्धार्थत्वमत आह—अनवधार-यिन्निति । स्वार्थमनवधारयन् किमर्थाभिधानेनोपकुर्यान्तैवेत्यर्थः, अदृष्टार्थत्वे तु न विरोध इत्याह — उच्चारणेति । निगमयित — तस्मादिति । तथैक एव छदः असङ्ख्याताः सहस्राणीति मन्त्रयोरेकानेकत्वं ष्द्रस्य बोधयतोरिवविक्षतार्थतैव समीचोनेत्याह— एक इति ।

इतश्च मन्त्रार्थाविवक्षेत्याह—स्वाध्यायेति । यथा स्वाध्यायशब्दवाच्यान्य-क्षराणि स्वाध्यायकालेऽभ्यस्यन्ते, नैवं वचनरूपमर्थाभिधामभ्यस्यत इत्येवं सूत्रं व्याख्यातुमिभधेयासिन्नधिनिमित्तोऽभिधानाभ्यासानादर इति शङ्कां निराकर्तुं-माह—स्वाध्यायेति । पूणिकादासी हन्ति करोति, अवहन्ति एवमभिधेयेऽभि-धायके च मन्त्रे सन्निहितेःपि नाभिधानविषयोऽभ्यासो दृश्यते कित्वक्षरविषय एवेत्याह—नासाविति ।

ननु माभूदर्थाभिधानविषयोऽभ्यासः तथापि कथमविवक्षितेति ? तत्राह— येन-चेति । नाम प्रसिद्धौ तन्नामाभ्यसितव्यमिति सम्बन्धः, तथा किं तत्राह— अत इति । यद्यर्थाभिधानमपि प्रयोजनवत् तर्हि .तदप्यभ्यसितव्यं न चेत-दस्तीत्याशयः ।

युक्त्यन्तरमाह—अविज्ञेयादिति । सूत्रं व्याचष्टे — अपि चेति । तत्र केषां-चिद्वाक्यानामर्थः पदार्थज्ञानेनाविज्ञेयः केषाख्चित्स्वरूपेण । तत्राद्यमुदाहरति — यथेति । सामान्यतो वाक्यस्येन्द्रस्तुतिपरत्वावगमेऽप्यगम्यादिपदार्थाज्ञानात् काणुकेतिपदार्थाज्ञानाच्च विशिष्टवाक्यार्थासिद्धिः इति भावः, स्वरूपेणाविज्ञेय-मुदाहरति — सृण्येवेति, अस्मत्पक्षे त्वर्थाभावादेव नाविज्ञेयत्वदोष् इत्याह — उच्चारणेति । तस्यापि फल्तिनमाह — तस्मादिति ।

अर्थंवत्त्वे मन्त्राणामनिष्टप्रसङ्गोऽपीत्याह—अनित्येति । अनित्यसंयोगस्य सिद्धवदुपादानेऽनित्येनार्थेन संयोगः मन्त्राणाभविवक्षितार्थंता न भवेत्, अतः प्रसङ्गपरतया व्याचष्टे—अतित्यसंयोग इति । मन्त्रेष्त्रयाभिधानार्थेषु सत्स्वर्या-नामनित्यत्वसम्भवेन तत्संयोगोऽप्यनित्य एव प्रसच्येत, अतश्च मन्त्राणामनित्यता स्यादिति भावः ।

अथ केष्वर्थानित्यत्वसम्भावना ? अत आह—यथेति । नाशिरं दुहे न तपन्ति घर्मं आनोभरप्रमगन्दस्य वेदो नौ च शाखं मघवन् रन्धमानः इति मन्त्रशेषः, कथमस्य नित्यार्थतेत्याशङ्क्य तद्गतान् पदार्थान् अनित्यान् दर्शयति — कीकटा नामेति । तेनायमत्र मन्त्रार्थः — विश्वामित्रेण कर्मार्थं धनं प्रार्थयमानेनेत्यमिन्द्रोऽ-भिहितः, हे मघवन् याः कीकटेषु गावस्ताः तव किं कुर्वन्ति न तावदाशिर सोम-संस्कारार्थं पयो दुहते न च तपन्ति घर्मं तप्ते घृते पयोनिक्षेपेण निष्यन्दीकृते यिष्ठष्टघृतं तद् घर्मशब्देनोच्यते, तदिष पयोदानेन न साधयन्ति, अतस्तत्प्रमगन्दस्य कीकटाधिपते राज्ञो धनं नैचाशाख्यं नगरं नोऽस्माकमाभराहर अस्मदर्थमपहरेत्यर्थः, अपहृत्य च नोऽस्माकं रन्ध्य साधयेति तेन कीकटादि-पदार्थानामनित्यत्वेन वाक्यार्थस्याप्यनित्यत्वादनित्यसंयोगस्तावित्सद्ध इति भावः, एवमनित्यसंयोगमुपपाद्य तत्फळं मन्त्राणामनित्यत्वेनाप्रामाण्यमापादयिति—यदित । पूर्वपक्षमुपसंहरिति—तदिति । तस्मादित्यर्थः, अनियतवचनता सत्त्वास्त्वाभ्यां अनियतोऽर्थः तद्वचनता अविविक्षतार्थंता आनर्थक्यमिति यावत्, अनेन चार्थंवादाधिकरणपूर्वपक्षसूत्रगतया आनर्थंक्यप्रतिज्ञयात्राकृष्ट्या मन्त्रा-शेषत्या च शास्त्रार्थंवत्त्वादिहेत्नां अन्वयो दिश्वतः ।

यद्वा ''तदर्थशास्त्राद्वाक्यनियमात् वुद्धशास्त्रादिवद्यमानवचनादचेतनेऽथं-बन्धनादर्थविप्रतिषेधात् स्वाध्यायवदवचनात् अविज्ञेयादिनित्यसंयोगान्मन्त्रा-नर्थंक्यं'' इत्यैकसूत्र्यं मन्त्रानर्थक्य [मिति] पदपाठं चाश्रित्य शास्त्रार्थवत्त्वादीनां मन्त्रानर्थक्यप्रतिज्ञया सम्बन्धो दिशत इति मन्तव्यम्, तस्माद्यथोक्तैः कारणैः अर्थविवक्षासम्भवादुच्चारणमात्रेणादृष्टार्थता मन्त्राणामिति भावः ॥३१॥

त० वा० — इहाऽऽनर्थंक्यश्रवणात्केचिदेवं सन्देहमुपन्यस्यन्ति किम<mark>र्थंवन्तो</mark> मन्त्रा उतानर्थंका इति । तत्त्वयुक्तम् —

> स्पष्टे शब्दात्प्रतीतेऽर्थे नानर्थंनयं हि शङ्क्ष्यते । अग्नौ दहति दृष्टे वा दग्धृत्वं कि विचार्यते ॥ ३ ॥

सर्वंत्र हि कार्यंदर्शनाच्छब्दानां शक्तयः कल्प्यन्ते । तच्चार्थप्रत्यायनं मन्त्रे-व्ययुच्चार्यमाणेषूपलभ्यते । न चाविशिष्टस्तु वाक्यार्थं इत्येवमादिप्रतिज्ञामात्र-साध्योत्तराः पूर्वंपक्षा भवन्ति । तस्मादयुक्तोऽयमुपन्यास इति मत्वाऽऽह्—िकि विवक्षितवचना मन्त्रा उताविवक्षितवचना इति । नन्वनेनैव हेतुनेदमिष न विचारणीयम् । नैष दोषः । अर्थवतामिष वाक्यानां द्वेविच्यदर्शनात् । उच्चारणार्थप्रत्यायने ह्यविनाभूते, तत्रान्यतरिववक्षया प्रयुज्यमानेऽपि, किचिन्नान्तरीयकं भवति । यद्यर्थप्रत्यायनं विवक्ष्यते, तदोच्चा-रणमर्थात्, अथोच्चारणविवक्षा, ततोऽर्थप्रत्यायनमनुषङ्गात् । यथा जपेषु विष-विद्यासु चेत्यस्ति विचारावसरः ।

कथं पुनरस्य प्रमाणलक्षणेन सम्बन्धः । पूर्वमेवोक्तमेतत् यथाऽम्नायस्य कियार्थंत्वादित्ययमेवात्र पूर्वपक्ष इति । तदुत्तरेणैव च निराकाङ्क्षत्वात्र पुनर-भिहितम् । एवं हि मन्यते यत्र सोऽरोदोदित्येवमादेः कथञ्चित्सम्बन्धापादनम्, तत्र मन्त्रेषु कः सन्देहस्तस्मादुपयोगिविशेष एव चिन्तनीय इति । तत्र विधिस्तुतित्वे तावत्स्त्रयमेव निराकिष्ठयति, अविधिसङ्गत्वात् । प्रदेशान्तरिवहितस्तुत्य-सम्भवाच्च । परिशेषात्स्वरूपप्रयोगे सत्यर्थोच्चारणयोः कि विवक्षितमिति विचायते । सामसु तु वाचकत्वाभावादात्मप्रयोगमात्राक्षराभिव्यक्तिपरत्वगतसन्देहः । कथं पुनः पूर्वपत्तवादिनः श्रुत्यसंयुक्तानां केषाञ्चिन्मन्त्राणां प्रयोगसिद्धः ।

केचिदाहुः । अप्रयोगार्थमेवासाविविध्यतार्थत्वे यतते । न ह्यनाश्चितार्थान् मन्त्रान् किच्चपि प्रयुङ्के । अतो यच्च किमुच्चारणमात्रेणोपकुर्वन्तीति, सिद्ध-वत्प्रयोगाभिधानम्, नैतदल्लसैव द्रष्टव्यम् । अयं हि तत्र दुष्टोऽभिप्रायः । यदि नामोच्चारणमात्रोपकारं वक्ष्यति । तत्र शक्ष्याम्यस्याप्रयोगं वक्तुमिति । यदि प्रयोजनकथने बहिर्देवसदनं दामीत्ययं बहिरुवनात्प्रच्याव्यते, तदनेन प्रकारेण प्रयोगप्रच्यावनमेव द्रष्टव्यम् । अथ वा याज्ञिकदर्शनेनाविगानात्प्रयोगसिद्धमिव-चार्येतरो विचारः । किमथं तु याज्ञिकप्रसिद्धरुपेक्षिता, यतः सैव तावद्युक्ता-युक्तत्वेन न विचार्यते । तत्रायमभिप्रायः । सर्वथा तावद् दृढमेषां स्मृतिन्यायेन प्रयोगित्वमवस्थितं तन्न शक्यं वाधितुम्, तस्यैव त्वदं मूलं निरूप्यते । तद्यदि पूर्वपक्षो भविष्यति, तत्तोऽन्यप्रमाणाभावाद्विनियोजकश्चत्यनुमानेन मूलं कल्य-यिष्यामः । सिद्धान्ते तु लिङ्गप्रकरणयोरेव मूलत्वाध्यवसानम् ।

अथवैवं पूर्वंपक्षेऽपि प्रयोगः । स्वाध्यायाध्ययनविधिनैव मन्त्राः पुरुषार्थाय नीयन्ते । तथा हि—दर्शंपूर्णमासादिभिः क्रमप्रकरणाभ्यां यावत्संस्पृश्यते तत्सवं-मुपकारकत्वेन स्वीक्रियते, प्रयाजादिवाक्यानि, मन्त्रस्वरूपमपि च । तत्र प्रयाजादिवाक्यान्यर्थं समप्यं चरितार्थानि स्वरूपसंस्पर्शे सत्यपि प्रयोज्यतां न प्रतिपद्यन्ते । मन्त्राः पुनः कर्मानौपियकार्थाभिधायित्वात्तेनांशेनानपेक्षिताः । स्तुति-विधि-स्मृतीनां तु प्रकारान्तरेण सिद्धिरिति प्रयोगवचनेनेषां स्वरूपमेवाङ्गी-क्रियते । स्वाध्यायाध्ययनचोदनाऽपि प्रत्यासन्नतरमन्त्रस्वरूपमेव समप्यं चरि-तार्थंत्वान्न विप्रकृष्टमर्थाभिधानं यावद्गच्छिति, प्रयाजादिवाक्येष्विपि तावद्वप्रम्वत्वाक्षेत्रमासीत्तत्वभिप्रेतार्थंदानेन युक्तम्, न त्विह तथा किञ्चत् । शब्दे च

कार्यस्यासम्भवात्, अर्थे कार्यं विज्ञायते । मन्त्राणां तु शब्द एव सम्भवति । अवस्यं ह्यर्थप्रधान्यपक्षेऽपि पुरुषः शब्दे नियोक्तव्यः । तद्वयापारोत्तरकालत्वादर्थाभिधा-नस्य । तस्माद्रूपमेवाङ्गम् । तथा च तदर्थशास्त्रादीन्युच्यन्ते ।

परिहारसूत्रक्रमानुरोधेन विपर्यस्तान्युदाहरणान्यभ्रचादानात्प्रमृति दात-व्यानि । भाष्यकारस्तु यथातथोदाहृतैरिप कार्यंसिद्धि मत्वेवमुपन्यस्तवानुरुप्रथा उरुप्रथस्वेत्यादि । यथा, साक्ष इति । नीलीरोगाद्युपहतेन्द्रियस्य वक्षुरस्त्येवेति पर्रेर्दृश्यते, परेण तु नीयमानमुपलभ्य न पश्यतीति ज्ञायते, तथा मन्त्रूरूपमालो-चयतामर्थप्रकाशनशक्तिनिस्तोति गम्यते । ततश्चार्थातन्त्रत्वम् । अन्यथा स्वय-

मेव विनियुज्येत।

नन्वर्थवादार्थमिति । लिङ्गप्रकरणानुमितमन्त्रविधिस्तुत्यिभप्रायम् । न हीतिच्छेदः । विधिनैकवाक्यतयाऽर्थवादाः स्तुत्यर्थाः कल्पिताः । प्रदेशान्तर-स्थस्य तु प्रत्यक्षस्याऽऽनुमानिकस्य वा विधेरात्मनः समीपेऽर्थवादमप्रयतः स्वयं प्ररोचनाशक्त्याविभविन व्यावृत्तापेक्षत्वान्न दूरस्थया स्तुत्या कार्यम् । तथाऽ-भ्यादाने रूपादेव प्राप्तत्यान्मन्त्राणां 'तां,चतुभिरादत्ते' इत्यनर्थकं वचनम् । चतुःसंख्यामिष बुवदेतन्मन्त्रगतामेव ब्रूयान्न क्रियागताम् । न ह्यन्यगुणोऽन्य-गामी भवित । न च निष्कियत्वात्कर्माङ्गत्वेनोपदेष्टुं शक्यते । तेनेवं वाक्यं भवेद्य एते चत्वारः, तैरभ्यादानं कुर्यात्ते च प्रागेव वचनाच्चत्वार इत्यानर्थं-वयम् । क्रियानङ्गत्वादेव च संख्यायाः । समुच्चयशब्दाभावाच्च प्रत्येकं च सामर्थ्याद्विकल्पः प्रसज्यमानो न शक्यो वार्यतुम् । अस्मत्पक्षे पुनर्वचनगम्य-त्वाददृष्टस्य न चतुभ्यः प्रागस्तित्वे प्रमाणमिति युक्तः समुच्चयः ।

उभयोरिप तावद्रशनयोरद्वगर्दभवन्धनार्थमादानमर्थप्राप्तत्वान्न विधीयते ।
यदि मन्त्रोऽपि रूपात्प्राप्तः, अनर्थकं वचनम् । परिसंख्येति परेर्वर्जनार्थत्वात्तद्विषया वृद्धिरिमधीयते । साऽपि गर्दभरश्चनाया आदाने वा स्यान्मन्त्रे वा ।
उभयथा च त्रिदोषी । विधिपरः सन्न गृह्यत इति स्वार्थं जह्यात् । परस्य च
वाक्यस्य गर्दभरशनां नेत्यस्यार्थे कल्पेत । प्राप्तं च रूपादर्थोद्वा मन्त्रमादानं
वा बाधेत । अदृष्टार्थत्वे त्वन्धन्यायेन, तत्रैव नीयते, तत्रैव वर्तिष्यते । यदि
चाद्याभिधानीमिति सम्बन्धः स्यात्ततः परिसंवक्षीतापि, न त्वसावस्ति । कारकाणां क्रियापरिहारेणान्योऽन्यसम्बन्धाभावात् । तेन वाक्यमपि क्रिययैव सम्बधनीयात् । एका च सा । प्रकरणादपूर्वसंयोगश्चाविशिष्टः तस्मान्न परिसंख्या ।

प्रयोजनं कथयति । अतो न प्रमाणं बहिरित्यादि । तदा हि महाप्रयोग-वचनेन सर्वे मन्त्राः केवलप्रधानार्थास्तत्प्रयोगाबहिर्भाववृत्तयो नाङ्गैः सम्बध्येरन् । पाठक्रमानुरोधात्तु तदाऽपि नैव व्युत्क्रमेण प्रयोगः । कर्माण्यनादृत्य सकृदेवा-नुवाकमध्यायं वा पठित्वाऽनुष्ठीयते । अग्निर्मूर्धेति योऽर्थः प्रतीयते, स मूर्धाग्निरित्यनेनापीत्यनर्थको नियमः । यस्य त्वर्ष्टार्थता, तस्य क्रमान्यत्वे तदुच्चारणजन्यार्ष्टप्रमाणाभावात्क्रमान्यत्वं न युक्तमिति नियमार्थवत्ता । अथ नियतप्रत्यायनादरुष्टं कल्प्येत, तदुच्चारणा-देवोपपद्यते, तदधीनत्वान्नियतप्रतीतेः । यस्तु र्ष्टार्थेषु प्रकृतिप्रत्ययसमासेषु नियमो रस्यते । यथेन्द्राग्नी नीलोत्पलं राजपुरुषित्वयगुर्निष्कौशाम्बिरिति । युक्तं यत्र विपर्ययेऽपशब्दार्थान्यत्वानर्थंक्यप्रसङ्गात् । अजाद्यदन्तविशेषणत्वादिनिमत्तो हि तत्र नियतः पूर्वनिपातः स्मयंते । तेनाग्नीन्द्रावित्यसाधुत्वं पुरुषराज इत्यर्थान्यत्वं कौशाम्बिनिरित्यनर्थंकत्वम् । यस्त्वग्नीन्द्राविति क्वित्तप्रयोगः, स च्छान्दसोऽज्नेवीऽभ्यहितत्वस्य विवक्षयेति मन्तव्यम् । तुल्यकक्षार्यप्रतीतानिद्राग्नीपदमेव व्यवस्थितम् । निन्वहापि क्रमान्यत्वादमन्त्रत्वं स्यात् । तदेवार्थपरत्वे सित तदिवनाशे तु कि निमित्तमिति न विद्यः । तेन मन्त्रप्रसिद्धौ वाक्यनियमादित्यपि सूत्रम् । अथ वाऽस्त्वप्रकरणाधीतवावयनियमात् । न ह्यर्थानिभानेऽन्यदीयस्याऽऽत्मीयस्य च विशेषः ।

अथ वा मन्त्रपीरुषेयवानययोस्तुल्येऽर्थाभिधानसामर्थ्ये मन्त्रवानय-नियमोऽदृष्टार्थः ।

अथ वाऽनेकध्यानादिस्मरणोपायप्रसङ्गे वाक्यनियमात्। न हि हब्टेडर्थे मन्त्रस्य ध्यानादेवी किरचिद्विशेष इत्यहप्टार्थता।

न ह्यविद्वान्विहितोऽस्तीति (जै॰सू॰ ३।८।८) इत्यवश्यं तावदग्नीध्राऽऽत्मीयाः पदार्थाः प्रागेव कर्मप्रक्रमादवगन्तव्याः । तत्र प्रैषः पिष्टपेषणन्यायेनार्थं ज्ञापितुमशक्तुवन्नदृष्टार्थो भवति । अथ स्मारको मन्त्र इत्युच्यते । तदिष नास्ति ।
ब्राह्मणज्ञानाभ्यासपाटविनित्तसंस्कारादेव तित्सद्धेः । संस्काराभिव्यक्तिहेतुरिष्
पूर्वपदार्थसमाप्तिन्नीह्मणमेव वा भविष्यिति, नार्थो मन्त्रैः । तत्र यदुच्यते संस्कारविशेषो भविष्यतीति, नासावदृष्टादन्यः सम्भवत्यतः पूर्वपक्षापितः । यदि हि
प्रतीतोऽण्यर्थो नैव दृष्टं साधयति, ततो यत्तद् दूरमिष गत्वाऽवश्यं कल्पनीयम्,
तदुच्चारणादेव वरिमिति ।

न चतुःशृङ्गादि किञ्चित्कमं, तत्सम्बन्धि वा प्रकृतौ, विकृतौ वा विद्यते।
यद्यपि च गुणवादेन किञ्चित्स्यात्, तथाऽपि तदनुष्ठानाभावान्न तत्स्मृत्या कार्यम्।
न च ज्ञायते वव प्रदेशे प्रयुज्यतामिति। तत्र मन्त्रपाठक्रमानुरोधेनोच्चारणमापततीति सिद्धः पूर्वः पक्षः। मा मा हिंसीमी मा सन्ताप्तमित्यादीनि वेदिहविधानादिविषयत्वादचेतनेऽधंबन्धनादित्यत्राप्युदाहरणम्। इह त्वप्रसक्तायां हिंसायां
प्रतिषेधानथंक्यम्।

ओषधे त्रायस्व, शृणोत ग्रावाण इति च सम्बोधनं कार्यंनियोगाभिमुख्य-करणार्थंम् । न चाचेतनस्याऽऽभिमुख्यं सम्भवति । न च पशुत्राणे, प्रातरनुवाक-श्रवणे वा प्रैषणे प्रवृत्तिरुपपद्यत इत्यानर्थंक्यमर्थंविवक्षायाम् ।

बुत्वमन्तरिक्षत्वं चादितेः, एकानेकत्वं च रुद्रस्य विप्रतिषिद्धम् । न चैवं विप्रतिषिद्धोः कर्मापियिकः । कथं वाऽदितिर्देवताऽन्तरिचं चौर्वा भवेत् । न च स्तुत्यर्थतयाऽपि हेतुद्वयं परिहर्तुं शक्यम् । ब्राह्मणे हि विधिशेषभूताः स्तुतयोऽर्थवन्त्यो भवन्ति । मन्त्रस्तुतिस्त्वप्रयोजनत्वान्नाऽऽदर्तव्या ।

स्वाध्यायाध्यनस्य कर्मार्थत्वाद्यत्कर्मण्युपयोक्ष्यते, तदभ्यसितव्यम् । तच्चैवं विद्वान्सः सन्तो वृद्धाः शिष्यानक्षरावधारण एव प्रवर्तयन्ति, सन्निहितेऽप्यर्थे न

तद्वचनाभ्यासे । तेनावश्यं तेषामुच्चारणमेवाङ्गत्वेनाभिप्रेतमिति ।

कैचित्पदार्था ज्ञानेनाविज्ञेयाः । केषाञ्चित्तुं वाक्यार्थं एव न ज्ञायते । न च मन्त्रार्थः सत्तामात्रेणोपकरोति, क्रियावेलायामस्मर्यमाणमिति यदेकान्तेन शक्यं

कर्तुमुच्चारणम्, तदेव कार्यमित्यवधार्यते ।

अर्थप्रकाशनपक्षे यस्य योऽर्थः, स एव तेन प्रकाशियतन्यः। केचिच्च।नित्यैरकर्माङ्गभूतैश्चार्थेरर्थवन्तो मन्त्रा लक्ष्यन्ते। यथा कि ते कृष्विन्ति कीकटेषु गाव
इति। अयं हि हढेनाध्येतृणां स्मरणेन विश्वामित्रस्याऽऽर्षं गम्यते। तेन किल
कर्मार्थं धनं प्रार्थयमानेनेन्द्रोऽभिहितः। त्रैलोक्याधिपते याः कीकटेषु जनपदेषु
गावस्तास्तव कि कुर्वन्ति? ते हि नास्तिकाः कि क्रतुनेति वदन्तो न किञ्चित्
कर्मानुतिष्ठन्ति। अतश्च ता नाऽऽशिरं सोमसंस्कारार्थं दुहत्, न घर्मं तपन्ति।
न घमंतपने पयोदानेन साधनीभवन्ति। तस्मात्श्रमगन्दस्य कीकटाधिपतियद्वेदो
धन्म, तदस्माकं नैचाशाखं नगरमाभर। ह्यहोभंश्छन्दसीति भकारः।

अथ वाऽस्मान्प्रति तद्विभृहि—धारय पोषय चेत्येतन्नो मघवन्राधया साधयास्मार्कामिति । छान्दसं दीर्घत्वम् । यद्येतद्विवक्षितम्, तथा सत्यादिमदर्थाभि-धानाद्वेदस्य कृत्रिमत्वेनाप्रामाण्यं प्रसन्यते । न चान्यो मन्त्रार्थः शवयते वक्तुम्, प्रतीतेः । अतोऽर्थंसदसद्भावावनादृत्याक्षरोच्चारणं फलवदाश्रयणीयमिति ।।३१॥

#### अथ चतुर्थं मन्त्राधिकरणम्

ग्रन्थान्तरे त्वदश्यैकं सूत्रं तित्सिद्धसूत्रवत् । व्याख्याये खण्डशोऽपाठि भाष्यकारादिमिस्त्विदम् ॥

न्या० सू०—िकमर्थवन्तो मन्त्रा, उतानर्थंका इति वृत्त्यन्तरकारोपन्यस्तसन्देहत्यागेन माष्यकारीयस्य सन्देहान्तरोपन्यासस्य कारणं परोपन्यस्तसन्देहस्य दुष्टत्वं वक्तूमुपन्यासं त'वत् करोति—इहेति । मन्त्रानर्थंक्यमित्यानर्थंक्यश्रवणं भ्रान्तिकारणमुक्तं दूषयति— तिर्वित । समुद्रो वा महासत्व इति विदवार्थं वाशब्दः । दलोकं व्याचध्ये—सर्वत्र होति । उत्तरानानुगुण्यादप्यानथंक्येन पूर्वपक्षो न युक्त इत्याह—न चेति । अविशष्टस्त वाक्यार्थं इति सिद्धान्तसूत्रेणाप्यथंवत्त्वं सिद्धवद्वस्यते । तच्चार्थामिधानानादरे पूर्वपक्षीकृते, तन्निरःकरणे च उमयपक्षसम्प्रतिपन्नं हेतुत्वेन वक्तुं युज्यते । आनर्थक्ये तु पूर्वपक्षीकृते अर्थवत्त्वमुत्तरं परं प्रति साध्यं स्यात्, न च प्रतिज्ञानमात्रेण साध्यत् वाक्यमित्यर्थः । प्रतिज्ञामात्रेण साध्यमुत्तरमेषामिति विग्रहः । अतः पूर्वपक्षासम्मवेन परोपन्यस्तसन्देहस्यायृक्तत्वात्तरपित्यागेनान्यथोपन्यासो माध्यकारस्यत्याह—तस्मादिति । वचनम्=अर्थाभिधानम् । तित्व कर्मकाले मन्त्रविधिना परिगृहीतन्न वेत्यर्थः । एतदेवोत्तरमाध्येण विवृतम् । सतोऽर्थस्याविवक्षाकारणमपश्यन्तिहापि वचारे पूर्वपक्षासम्मवमाशङ्कते—निक्ति । सतोऽप्यर्थस्योच्चारणैदमर्थ्यामावेनाविवक्षाया दर्शनात्युवपक्षासम्मवनामाह—नेष इति । ननूच्चारणस्यार्थपत्वामावेऽथोऽनिमधेय एव स्यादित्याशङ्क्रधः नान्तरीयकत्वेनार्थामिधानमुपपादयित—उच्चारणेति । उच्चारणनान्तरियकत्वं यदैकस्मादपूर्वं तदेतरत्तदर्थमित्यनेन न्यायेन द्वान्तत्योक्तम् । भाष्यकारीयसन्देहसमर्थनमुपसंहरति—इत्यस्तीति ।

भाष्यक्रताऽस्य विचारस्य प्रयोजनद्वारेण प्रमाणलक्षणसङ्गितिन्दर्शयितुं यद्युच्चारणमात्रेत्यादिना विचारप्रयोजनमुक्तम् । तदाक्षिपति—कः पुनिरिति । विचारस्वरूपवत्प्रयोजनस्यापि शेषलक्षणासङ्गतत्वान्नास्य विचारस्य प्रमाणलक्षणसङ्गितिरित्यर्थः । समाधत्ते—
पूर्वमेवेति । आम्नायसूत्रोक्तमिक्तयार्थत्वेनाप्रामाण्यमेव मन्त्रेष्त्रिप यथापूर्वपक्षः, तथापूर्वमेवार्थवादाधिकरणोपक्रम एव यानि त्वतिरिक्तान्यर्थवादमन्त्रनामधेयानुपात्तानि सोऽरोदीदिपेत्वोर्जेर्त्वोद्भिदेत्येवमादीनीत्यादिनोक्तमित्यर्थः । अनेनांच्चारणमात्रेणोपकारकत्वे व्हिलंवने 'बह्विंवसदनं दागी' तिमन्त्रस्याप्रामाण्यम्, अभिधानेनोपकारकत्वे साम्र्थ्यालोचनेन
प्रामाण्यमिति, प्रामाण्याप्रामाण्यप्रयोजनत्वेन लक्षणसङ्गित्मिष्पकृता द्विता । धर्मप्रमाणभूतविध्येकवाव्यत्वेनार्थवादप्रामाण्येऽभिहिते, तदभावान्मन्प्राणामप्रामाण्यमित्यर्थवादप्रामाण्यहेतुप्रत्युदाहरणरूपेण पूर्वपक्षवादिनः प्रत्यवस्थानादर्थवादविचारसङ्गितः अथेदानीमिति
वदता माष्यकृतोक्ता कोऽर्थवादः को वा नेति कोष्ठशाधनेनाधिकरणद्वयस्यार्थवादाधिकरणशेषत्वाद्यवधायकत्विमादानी शब्देनोक्तं प्रकरणान्तरत्वेनानन्तराधिकरणसङ्गरस्यमावो
न दोषः ।

ननु यद्यक्रियार्थंत्वेनाप्रामाण्यमत्र पूर्वंपक्षः, ततो नोच्चारणं पूर्वंपक्षेऽङ्गीकार्यम् । अर्थानिमधानेऽपि कम्मंकालोच्चारणस्यापि प्रयाजादिवदारादुपकारकत्वेन क्रियार्थंत्वोपपत्तेरित्या-शङ्क्रयाह-तदुत्तरेणंविति । तस्याक्रियार्थंत्वेनाप्रामाण्यस्य यदुत्तरम्, तुल्यसाम्प्रदायिकत्वम्, चकारादध्ययनविधिदृष्टार्थंत्वं च तेनैव मन्त्रेष्वक्रियार्थंत्वशङ्कः।निवृत्तेनं पुनरिक्रयार्थंत्वमिन-हितमिन्यर्थः ।

नैराकङ्क्यमुपपादयति -एवं हीति । क्रिया तत्संबन्ध्यनिमधायिनां तत्कालाप्रयोज्या-नामिप चार्थवादानां यत्र क्रियासम्बन्धापादनम्, तत्र मन्त्रेषु क्रियाकालप्रयोज्येषु तत्सम्बन्धे कः सन्देह इत्यर्थः । अतोऽक्रियार्थंत्त्रस्यात्र शिङ्कृतुमशक्यत्वात्किमुच्चारणमात्रेण क्रियार्थं-त्वम्, अमिधानेन वेति तद्विशेषविचारो माष्यकारीयो युक्त इत्याह — तस्मादिति । नन्वेव-मणि लिङादिवद्विधायकत्वेन अर्थंवादवद्वा स्तावकत्वेन क्रियार्थंत्वसम्मवात्किमित्युच्चारणेना-क्रियार्थंत्वाङ्गीकरणमित्याशङ्कचाह — तत्रेति । स्वयमेव माष्यकारः अपि वा प्रयोग-सामर्थ्यान्मन्त्रोऽमिधानवाची स्याद् (जै० सू० २।१।३१) इत्यत्र निराकरिष्यतीत्यर्थः ।

ननु मन्त्रत्वाविशेषात्साम्नामपीहोदाहरणत्वप्रतीतेस्तेषां चावाचकत्वादर्थंपरत्वानुपपत्तेरव्यापकः सिद्धान्तः स्यादत अह — सामसु त्विति । अर्थंप रत्वाक्षरामिव्यक्तिपरत्वे
साम्नामिष तद्द्वारार्थंपरत्वसम्भवात् किं तेषामात्मप्रयोगमात्रपरत्वम्, उताक्षरव्यक्तिपरत्वमित्येतद्विषयः सन्देहो भाष्यकृतोक्त इत्यर्थः । नन्वेवमिष श्रुत्थसंयुक्तानां 'बहिदेवसदनं
दामी'त्यादीनामर्थंपरत्वामावे लैङ्किकिविनयोगासम्मवेन कर्मकालोच्चारणे प्रपाणाभावादज्यापकः पूर्वंपक्षः स्यादिति शङ्कते — कथं पुनिरिति । परमतेन परिहरति—केचिदिति ।
का तिहं सन्देहविवरणमाष्यस्य गितः ? अत आह—अत इति । अतो नैवैतदञ्जसेत्यन्वयः । प्रयोजनमाष्यमिष गमयति—यदपीति ।

एवं त्वानथंक्यापत्तेस्तस्य च सामान्योपयोगामिधानेन प्रागेव निराकृतत्वाद्भाष्यामा-जंवापत्तेधापितोषान्मतान्तरमाह—अथ वेति । दर्शनम्=सम्प्रदायः । समाचारः=प्रसिद्धि-रित्यनर्थान्तरम्, ननु प्रसिद्धेः स्मृतिरूपत्वेन निर्मूलायाः प्रामाण्यायोगात्सदसन्मूलत्वेन तामविचार्यं सिद्धवद्विशेषविचारो न युक्त इति शङ्कते—किमर्थमिति । स्मृत्यधिकरणवक्ष्य-माणप्रामाण्यायाः सदाचाररूपायाः याज्ञिकप्रसिद्धेरसन्मूलत्वाशङ्का न युक्तेति परिहरति— तत्रेति । स्मृतिन्यायेन शिष्टत्रैवणिकदृढपरिग्रहेणेषां मन्त्राणां प्रयोगित्वं दृढमवस्थितम् । तस्य चानेन विचारेण मूलविशेषनिरूपणिनत्यर्थः ।

याशिकप्रसिद्धिवलेन कर्मकाले मन्त्रोच्चारणाभ्युपगमे पूर्वपक्षेऽिप वहिर्लंबनादावेव बहिर्वंवत्यादीनामुच्चारणापत्तेनं नियोगतो बहिर्वंवसदनं दामीत्येष बहिषां लवने विनियु-ज्यतेति माध्यमयुक्तं स्यादित्यपरितोषात्स्वमतेनार्थंपरत्वाभावेऽिं कर्मवाले मन्त्रोच्चारण-मुपपादयन्पूर्वंपक्षमारमते—अय येति । नन्वदृष्टार्थंत्वेनाप्यध्यनिषिविहितस्याध्ययनस्य पुरुषार्थानुवन्धित्वोपपत्तेः कर्यं कर्म्गकाले मन्त्रोच्चारणाध्यवसानम् अत आह तथा होति । प्राकृताङ्गिनराकाङ्क्षाया विकृतेष्टमयाका इक्षालक्षणप्रकरणायोगात्तद्विषयं क्रम-प्रहणं सर्वाङ्गसाधारणस्य न्यायस्य दर्शयितुं यावच्छन्दः अङ्गत्वप्रतिपत्त्युत्तरकालीनः फलेनोपकारत्वेन स्वीकारोऽमिहितः ।

ननु श्रुत्ययुक्तानां मन्त्राणां क्रमप्रकरणपिठतानां विध्यमावेन कैमध्यानिपेक्षणादध्ययन-विधौ च कर्मासन्निधानाद्विश्वजिन्न्यायेन स्वर्गार्थंत्वावसायात् गोदाहनादिवत्क्रमप्रकरणसं-स्पर्वेऽप्यङ्गत्वेन स्वीकारो न युक्त इत्याशङ्कधाह—सन्त्रेति । स्वीक्रियत इत्यनुषङ्गः । विष्यर्थं वादाध्ययनवदस्य। प्यवैरूप्याय दृष्टार्थं त्वाध्यवसानात्कममं कालोच्चारणमात्रार्थं त्वेऽपि तदनपायात् साकाङ्क्षत्वेन क्रमिप्रकरणिभ्यां स्वीकारो युक्त इति मावः ।

ननु मन्त्रस्वरूपवत्त्रयाजादिवाक्यस्य स्वरूपस्यापि क्रमप्रकरणसंस्पर्शात्कर्मकालोच्चारणापत्ति त आह—तत्रेति । कभोङ्गभूतार्थाभिधानेन नैराकाङ्क्ष्यान्न तत्स्वरूपस्य क्रमप्रकरणसंस्पर्शेऽप्यङ्गत्वेन स्वीकार इति मावः । मान्त्राणां नु प्रयाजादिवाक्यवत्कर्माङ्गभूतार्थानिभधायकत्वात्प्रधानवाक्यवच्च कम्मंविधायकत्वस्य तच्छेपवद्वा स्तावकत्वस्य च द्वितीये
निराकिरिष्यणाणःवात् अनुतिष्ठासितार्थस्मृतेश्व ध्यानादिना सिद्धेः साकाङ्कत्वेन क्रमप्रकरणाम्यां स्वरूपस्यैवाङ्गत्वावसायाद् ग्रहणितत्याह—मन्त्राः पुत्रिति । एवं तावन्मन्त्रस्वरूपस्य
क्रमप्रकरणाभ्यामङ्गत्वावसायात्, तस्य च निव्यापारस्याङ्गत्वायोगादवद्यक्वाच्यान्यापाराङ्गोकरणात्कर्मकालोच्चारणसिद्धिस्तावन्मन्त्रे पर्यवसानं चोक्तम् । इदानीमध्ययनविधिनापि क्रमप्रकरणपाठार्थवत्वाय कर्माङ्गत्वमाक्षिपतोच्चारणं विना तदयोगात्कम्मकालोच्चारणमात्रं करूप्यते । तावन्मात्रत्वेन ग्रहणसंस्कार्यत्वोपपत्तेनीर्थाभिधानपर्यन्तत्वं कर्ल्पायतुं
शक्यमित्याह स्वाध्यायेति ।

प्रयाजादिवास्यानां तु कम्माङ्गभूतपदार्थविधानार्थंत्वात्, तस्य च वास्त्रार्थावधारणकालीनत्वेन कर्मकालोच्चारणानपेक्षत्वाददृष्टार्थोच्चारणकल्पनं न युक्तमित्याह—प्रयाजावीति । रूपग्रहणमेव प्रसक्तमित्यापातप्रतिमानमात्रेणोक्तं मन्त्राणां तु कर्मकालोच्चारणनिरपेक्षार्थानिमिधायकत्वादवश्यम्माविकम्मैकालोच्चारणमित्याह—न त्विहेति । नतु कर्मकालप्रयोज्यानां मन्त्राणामर्थामिधानार्थता प्रतीयमाना नापह्मीतुं शक्येत्याशङ्काह्याह —
काव्ये चेति । घ्यानाविनाप्यनुतिष्ठासितार्थंस्मृतिसिद्धे मिधानार्थंत्वे कल्पनापस्यविशेषादुच्चारणामिधानयोः कि विवक्षितमिति सन्देहप्राथम्यावश्यकत्वाभ्यामुच्चारणविवक्षैव
न्याय्येति भावः । पूर्वपक्षमुदसंहरति—तस्वादिति ।

ननु गाष्यकृता तदेतदवगच्छाम उच्चारणमात्रेणोपकुर्वंन्तीति पूर्वपक्षं प्रतिज्ञाय द्वत द्वत प्रस्तपूर्वकं तदर्थं गास्त्रादीनि कारणानि उक्तानि । कस्मात्तरपिरत्यागेन प्राथम्यावस्य-कत्व।दिकारणान्तरं मक्तीक्तम्, अत आह—तथा चेति । पूर्वोक्तन्यायेनाविविक्षतार्थं सिद्धे तदर्थं शास्त्रादोनि स्वमाष्यकाराम्यां करणत्वेनोच्यन्ते लिङ्गमात्रत्वात्तेषां तस्य च न्यायप्राक्षार्थं चोतकत्वादिति मावः । परिहारस्व अक्रमानुसारात्पश्चादुहार्थ्यं स्यादावुदाहरण-मयुक्तमाशङ्क्ष्याह—परिहारेति । 'यथा साक्ष' इति माष्यं साक्षत्वमवास्तवमेव प्रतीति-मात्रेणोक्तामिति व्याचि —तथेति । नन्वर्थं वादार्थं मिति माष्यं विधिशेषत्वं विनार्थं वाद्यक्तमाशङ्क्षय व्याचि —तथेति । न वित भाष्यं व्याचि —प्रदेशान्तरस्यस्य त्वित । वित भाष्यं व्याचि —प्रदेशान्तरस्यस्य त्वित । तथेत्युदाहरणमाष्यं व्याचि —तथेति । देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवेऽश्विनोर्बाहुम्यां पूष्णो हस्ताभ्यां गायत्रेण च्छन्दसाददेऽङ्किरस्वदिश्वरिस नारिरिस पृथिव्याः सष्टस्थादिन पुरीष्यमङ्किरस्वदाभर त्रैष्टुभेन च्छन्दसाददेऽङ्किरस्वदिश्वरिस नारिरिस तथा वयं

सधस्थेऽग्नि शकेम खनितुं पुरीध्यम्, जागतेन त्वा च्छन्दसाऽऽददे, अङ्गिरस्वन् हस्त आधाय सविता बिभ्रदभ्रिहिरण्ययो तपाज्योतिरजसिमदमिन स्वान्वीन आमर आनुष्दुभेन त्वा च्छन्दसाऽददेऽङ्गिरस्वदित्रेषां चतुर्णामिष मन्त्राणामादद् इत्यभिधानसामध्यदिवादाने प्राप्त-त्वादित्यर्थः ।

माध्यकृता चतुःसंख्यालक्षणगुणविधानाथं पुनः श्रवणसाराङ्क्षच, अन्तरेणापि वचनं तेषु चतुःसंख्ये युक्तम् । तदादानाङ्गतया चतुःसंख्याविधानाभ्युपगमात्ताद्व्य्येण चाप्राप्तेरयुक्तमाशङ्कष्म व्याचष्टे — चतुःसंख्यापीति । अयमाशयः संख्या विधीयमाना योग्यत्वात्परि-च्छेदकत्तया विधीयते, मन्त्रपरिच्छेदिका चेहासौ प्रतीयते । न क्रिया परिच्छेदिकेति कारणमाह—न हीति । आश्रितवचना गुणशब्दः । परिच्छेदार्थश्च गमिः । नान्याश्रितोऽन्यपरिच्छेदको भवतीत्यर्थः । क्रियाङ्गत्वमपि न सम्भवतीत्याह—न चेति । मन्त्राविधानान्नात्राहणैकहायनीन्यायः सम्भवतीक्त भावः । अतः क्रियाङ्गत्वासम्भवात् सम्भवत्थ्य मन्त्रपरिच्छेदकत्वस्य पाठादेव प्राप्तेचंचनानथंवयमित्युपसंहरति—तेनेति । भाष्यकृता लिङ्गाद्विकलाप्राप्तो, समुच्वयार्थं वचनमित्याशङ्कष्म समुच्वयशब्दस्याभःवादित्युक्तं च तःसमुच ।यवाचिश्वदाद्यभावेऽप्यर्णकहायनोवन्मन्त्रसंख्ययोः पण्स्परनियमा समुच्वयसिद्धे-रयुक्तमाशङ्कष्म व्याचष्टे —िक्रयेति ।

ननु विकल्पे मन्त्राणां प्रत्येक्तमेकत्वाच्यतुःशब्दानुपपत्तिः स्यादित्याशङ्क्षप्य पूर्वपक्षे विकल्पाप्रसक्तेनीय दोष त्याह— अस्मत्पक्षे पुनिरित्त । अश्वामिधान्युदाहरणे माष्यकृता रशनादाने प्राप्तत्वास्मन्त्रस्य विधानानर्थवयमुक्तम् । तदादानिविधानेनार्थवस्त्रोपपत्तेरयुक्तमाशङ्क्षय व्याचष्टे—उभयोरिति । रन्विति माष्येण परिसंख्यार्थत्वमाशङ्कितम् । तदुगय-प्राप्तावेकविधेः परिसंख्याशब्दवाच्यत्वाद्य गर्दंभरशनायाधात्राविवेयत्वादयुक्तमाशङ्कर्यः व्याचप्टे—परिसंख्येति ।

प्रवर्तेऽहमिति ज्ञानं येन शब्देन जन्यते । स चोदनोच्यते यद्वा प्रवर्त्तनफला मितः ॥ इति ।

संख्याशब्दव्वाच्याया बुद्धेरिप प्रवर्त्तनफलाया विधित्वाम्युपगमात्परेश्च वर्जनार्थत्वाद् गर्दमरशनां वर्जनीयतया बोधयतीत्युक्तं मवतीति मावः । 'न शक्नोति' इति पिरहार-भाष्यं व्याख्यातुमाह—सापीति । 'अश्वाभिधानीमादत्ते इति वचनव्यक्तौ बादाने गर्दमरशनायाः परिसंख्या इत्यश्वाभिधानीमितिवचनव्यक्तौ मन्त्रे रूपान्यन्त्रमर्थादादान-मित्यर्थः ।

ननु परिसंख्यानङ्गीकरणे वाक्यस्य का गतिरित्याशङ्क्रच, अप्राप्तविधित्वात्पूर्वंपक्षे न दोषः इत्याह—अदृष्टार्थंत्वे त्विति । ननु परिसङ्क्षचया अपि वस्तुतो प्राप्तिश्विष्त्वान्त दोष इत्याशङ्करचाह—यदि चेति । अश्वामिधानोत्येकः शब्द इतीति चापरः तयाः सम्बन्ध इति इन्द्वगर्मः पश्चीसमासः । मन्त्राश्वामिधानीसम्बन्धे सति दोषपरिहारः स्यात्- न त्वसौ युक्त इति भावः । अतो प्राप्तविधित्वेऽप्यादानवच्च मन्त्रविध्यापत्तेस्तस्य चोद्दे-

रयत्वेनाश्वामिधान्या विशेष्टुमशक्यवाल्छङ्गप्राप्यवैलक्षण्यादपरिहार्यंमानधंक्यमित्या-राङ्क्षचाह्—तेनेति । आदानव्यक्तिभेदेऽप्यश्वामिधान्या विशेषणायोगादेकेत्युक्तम् ।

ऐक्यरूप्येऽपि प्रकरणसंयोगभेदे पिण्डपितृयज्ञबर्हिवंश्च धर्मान्वयः स्यात्; प्रकरण-संयोग।विशेषेऽपि वा मिन्नापूर्वसंयोगे सित आज्यौषधसान्नाय्यवन्न धर्मसाङ्कर्यं स्यात् । न त्वेतदुभयमप्यस्ति । प्रकृताग्न्यपूर्वसंयोग।विशेषादिति प्रकरणेत्युक्तम् । अतो न प्रमाण-मिति माध्यं यशुच्चारणमात्रेणेत्यनेन पुनंकक्तमाशङ्काच तस्योपक्रमग्रत्वेन सङ्गत्यर्थत्वाव-धारणादस्य चोपसंहारगतत्वेन प्रयोजनकथनार्थत्वात्पित्हरित—प्रयोजनमिति । इह च प्रमाणशब्दप्रयोगान्मन्त्रप्रमेयार्थान्तरसिद्धिरिप पूर्वपक्षे सूचिता ।

प्रयाजादिसमृतिलिङ्गत्वं मन्त्राणां वक्ष्यतेऽत्र यत् । देवताकल्पनं यच्व मान्त्रं तस्माद्यजिश्व यः ॥ मन्त्रवर्णाश्व यद्धोतुः पूर्वपानं वदिष्यते । मे देहीत्यात्मवादित्वान्मन्त्राणां याजमानता ॥ करणानामास्विजत्वेऽप्यञ्जसाध्यफलस्य स्वामिगत्वं क्रियार्थंस्य कर्तुंगत्वं च वध्यते ॥ मनत्रक्रमानुरोधाच्य वाह्यणक्रमबाधनम् । छागस्य ,नियमो यश्र पशावृहश्य मन्त्रगः ॥ तदर्थंपरतायां स्यात्प्रवंश्वेवान्यया सर्वंसाधारणत्वेन विचारस्य प्रयोजनम् ॥ मन्त्रार्थोऽर्थपरत्वतः । क भ का लेऽ नूस न्धेयो इपेत्वादिषु चोच्चार्यं च्छिनद्मीत्याि पूर्तये ॥ असावित्यादिशब्दस्य स्थाने यद्वादि नाम च। सिद्धान्ते मन्त्रलोपश्च प्रकाश्याभाय इष्यते ॥ यथाम्नानं प्रयोगरत् केवलोऽर्थाविवक्षणे । यदि त्वर्थंपरत्वेऽपि नैतावत् स्याःप्रयोजनम् ॥ ततो धर्मप्रमाणत्वं भन्त्राणान्नैव सिद्धधति । लवनादिःवरूपस्य प्रकाश्यत्वे हि धर्मता ॥ समीहिताब्ह्रतामावान्न कथिवत्प्रतीयते । अपूर्वसाधनत्वेन यद्यप्येतत्प्रकाश्यते ॥ विधिप्राष्ठानुवादत्वाम्न तथापि प्रमाणता । अपूर्वसाधनत्वाच्च लवनादी समीहिते ॥ आत्मनो ङ्कत्वबोधेन मन्त्रः प्रामाण्यमञ्जूते । अर्नुतद्रव्ययागादिकल्पनाच्च प्रमाणता ॥ स्यादिति सर्वेमसूसुचन् ॥ स्फूटैवाथँप रत्वे

नन्वर्थंपरत्वामावे विनियोजकप्रमाणामावेनानङ्गत्वादप्रयोग एव स्यात् । सद्भावे वा तद्वशात् तद्व घवस्थापत्तेविनियोगाङ्गीकरणाद् बहिलंबनसम्बन्धापह्नवो न युक्त इत्याराङ्कघाह—तदा हीति । लेङ्गिकविनियोगामावेनाङ्गसम्बन्धामावेऽपि प्राकरणिकप्रधानविनियोगात्तत्प्रयोगाविहर्मावर्यित्तत्वमात्रावसीय इति मावः । कीदृशं तिहं पूर्वंपक्षे मन्त्रोच्चारणानुष्ठानं स्यादित्यपेक्षयामाह — पाठेति । श्रृत्यसंयुक्तमन्त्रामिग्रायं चैतत् । इवेत्वादीनां छेदनादिषु विनियोगेनाङ्गकर्मानादरायोगात्सवंशन्दोऽप्येवमेव व्याख्येयः । सक्चच्छव्देन लवनाद्यावृत्तावप्यनावृत्तिरुक्ता पठित्वेति च 'मुखं व्यादाय स्विपिति' इतिवत्पूर्वंकालत्वानादरेण समानकर्तृंकत्वमात्राभिप्रायेणोक्तम् । सिद्धान्तासम्मवे हेतुत्वेन वाक्यनियमं
व्याख्यातुं नियतेत्यादिभाष्यं व्याचष्टे—अग्निरिति । पूर्वंपक्षसाधनत्वेनैतमेव हेतुं व्याख्यातुमथेति माष्यं व्याचष्टे—यस्य त्विति ।

नन्वर्थंपरत्वेऽपि नियमादृष्टसिद्धचर्थं पदक्रमनियमोऽर्थंबान्भविष्यःयत आह — अयेति । प्रत्यायनक्रमनियमस्योच्चारणक्रमनियमाधीनत्वातप्राथम्यावश्यकत्वाभ्यां युक्तिमिति भावः । नन्वित्यादिभाष्येणार्थंपरेष्विप क्रमनियमदर्शंनान्न तेनार्थाविवक्षा साध-यितुं शक्यत इत्याशङ्कम्, विपर्ययेऽर्थप्रत्ययामावात् क्रमादर **इत्युक्तम् । तदिन्द्राग्निपदे** विपर्ययेऽप्यर्थप्रत्ययदर्शनादयुक्तमाशङ्कभोपलक्षणपरत्वेन व्याच्छे —यस्त्वित । त्रत्यन्याय-त्वाद्भाष्यानुपन्यस्तप्रकृतिप्रत्ययोपन्यासः । अथशब्दप्रसङ्गं विवृणोति—अजाबीति । इन्द्रशब्दस्या गाद्यदन्तत्विनिमत्तः पूर्वेनिपातः अजाद्यन्तिमिति स्मर्यते नीलशब्दस्य विशेषण-स्वाद्विशेषणं विशेष्येण बहुलिमिति पूर्वनिपातः, राजशब्दस्य च षष्ठयन्तत्वात्षष्ठीति प्रथमा-निर्दिष्टं समास उपसर्जनमित्युपसर्जनं पूर्वमिति पूर्वनिपातः । चित्रशब्दस्य विशेषणत्वा-त्ससमी विशेषणे बहुबोहाविति पूर्वनिपातः । निःशब्दस्य निरादयः क्रान्ताद्यर्थे पश्चम्येति प्रथमानिहि ष्टत्वेनोपसर्जनत्वात्प्रवंनिपातः । आदिशब्द उदाहरणान्तरस्यापि विसंज्ञा-निमित्तपूर्वनिपातप्रदर्शनार्थः अतो भवति विपर्यये प्रत्येकं पदसाधुत्वेऽपि समासस्या शब्द-त्विमत्याह — तनेति । इतिकरणः प्रभृत्यर्थः । राजशब्दादेरप्युपसर्ज्जनत्वादिनिमित्तपूर्व-निपातस्मरणात् । नीलोत्पलराजपुरुषचित्रगुराब्दानां क्रमविपर्यये विशेषणविशेष्यमावा-न्ययात्वापत्ते रर्थान्यत्वमि स्यादित्याह् —पुरुषेति । इतिकरणः —प्रकारवचनः निष्कौशा-म्बिश्रुब्दस्य क्रमविपर्यये निष्कान्तः क्रीशाम्ब्या इत्यस्यार्थस्याप्रतीतेरयन्तिरे च समासा-स्मरणादसाधुःवमानथंक्यं च स्यादित्याह—कौशाम्बिनिरिति । कथं तर्हि कव चिदग्नी-न्द्रावितिप्रयोगः अत आह—यस्त्वित ।

ननु प्रकृतिप्रत्ययादिष्वपश्चदत्वापत्तेविपर्ययानाश्चयणादत्राप्यमन्त्रत्वापत्तेस्तदनाश्चयणं मिवष्यतीत्याशः द्भृते—निन्वति । अर्थपरत्वामावेऽवयवार्थासम्मवात्समुदायप्रसिद्धशा विशिष्टक्रमकपदसमूहात्मकवावयविशेषस्य मन्त्रत्वावधारणाद्विपर्यये युक्तममन्त्रत्वस् । सित त्वर्थपरत्वे ज्ञानार्थान्मन्यतेमंनोतेर्वा गुपूविपतिविचयमिमनितिनसन्दि च्छदिस्यस्त्रिक्तियौ-णादिके त्रव् प्रत्यये कृते मन्त्रशब्दव्युत्त्पत्तेविषयंगेऽप्यर्थं ज्ञापकत्वानपायान्मन्त्रत्वन्न नश्यतीति

परिहरति — तदेवेति । एतमेव परिहारं सूत्रारूढं करोति — तेनेति । येन कारणेनार्थंपरत्वे विषयंयेऽपि मन्त्रत्वं न होयते, तेन मन्त्रत्वप्रसिद्धी प्रयोजनभूतायां विशिष्टपदग्रमसमूहःत्मकं वाक्यनियमादित्यपि सूत्रं योज्यमित्यर्थः । सूत्रैकदेशे 'तस्मादावर्त्तते सूत्रमिति' वत्सूत्र- राव्दप्रयोगो ग्रामैकदेशे ग्राम आयात इति प्रयोगदर्शनात् । यहाध्याहारानौचित्यमाशाङ्क्षभ सूत्रत्वाददोप इति हेतुत्वेनोक्तम् ।

प्रसङ्गादपरं व्याख्यानप्रयमाह—अथ वेति । वृद्धशास्त्रव्याख्यानार्थं वृद्धे लल्व-पीत्यादिमाष्यं अविषद्धदृष्टिवषयप्रेषेऽर्थंवत्त्वसम्मवादयुक्तमाराङ्कः, चाह—न होति । जाते च वाचनं न ह्यविद्धान्विहितो (जै॰ सू॰ ३८.८) इति तृतीयाधिकरणवश्यमाणन्यायेनाऽविदुषो याजमानवदास्त्रिज्येऽप्यनिधकारादित्यर्थः । निन्वत्याशङ्काभाष्यं व्याचष्टे-अथेति एवमिति । परिहारभाष्यं स्मृतिहेतुसंस्कारोद्बोधकामिधानार्थंत्वेन दृशार्थंत्वस्योक्तत्वात्पूर्वपक्षानापत्तेर-युक्तमाशङ्कः चाऽनिमत्तमपि वचनशव्यस्योच्चारणार्थंत्वे संस्कारशव्यस्यापूर्वार्थंत्वमापाद्यैत-दुक्तमिति व्याचष्टे — तदपीति ।

नन्वपूर्वात्मकोऽपि संस्कारोऽर्थाभिधानाः द्भविष्यतीति मन्त्रस्य दृष्टार्थत्वानपायात् कथ पूर्वापक्षापत्तिः अत आह—यदि होति ।

अविद्यमानवचनव्यास्थानार्थं यज्ञ इत्यादिभाष्यं व्याचष्टे — चतुःशृङ्गादोति । तनु
गौण्यावृत्त्या चतुश्रुङ्गादिरूपस्य यागादेविद्यमानत्वात्कथमविद्यमानवचनत्वमत आह—
यद्यपि चेति । तस्य गौणरूपस्यानुष्ठानामावात्तत्त्रतिपादनमदृष्टार्थं स्यादित्यथंः । यज्ञप्रकाशने
च तस्य विततत्वेन प्रदेशविशेषानवधारणात्पाठक्रमानुरोधेनोच्चारणापत्तेः पूर्वपक्षसिद्धिः
रयादित्याह्—न चेति । मा माहिसीरित्यस्याचेतनवेदिविषयत्वादचेतनार्थंबन्धनोदाहरणत्वं
युक्तम्, न त्वविद्यमानवचनोदाहरणत्वमहिसनस्य विद्यमानत्वादीत्याशङ्कर्षाह—मामेति ।
प्रसक्तचभावात्तदपेक्षस्य प्रतिषेधस्याविद्यमानतेत्यर्थः । अचेतनार्थंबन्धनव्याख्यानार्थंभचेतने
खल्वपीत्यादिभाष्यमर्थंशव्देन संबोधनम्, प्रेषणं वाभिष्रेतिमिति प्रतिपादयेयुरिति वदन्नाहेति
व्याचष्टे—ओषये इति ।

अर्थंविप्रतिषेघव्याख्यानार्थं नर्थे यादिभाष्यं व्याचष्टे — शुक्विमिति । अदिते ह्रें वतात्वात्त-द्विपरीतमेकंकमाप रूपं विप्रतिषिद्धमितिस्वयमन्यथा व्याचष्टे — कथं वेति । ननु स्तुत्यर्थम-विद्यमानस्य।पि गुणस्योपचारेणाभिधानोपपत्तेरेकस्यानेकरूपः वं देवतायाश्च देवतान्तररूपत्व-मिति हेनुद्वयं परिहरिष्यत्यत आह — न चेति ।

स्वाध्यायशब्दवाच्यानि मन्त्राक्षराणि यथाध्ययनकालेऽम्यस्यन्ते, नैवमर्थामिधानमिति स्त्राध्यायवदवचनंव्याख्यानार्थं स्वाध्यायकाल इत्यादिमाध्यमनम्यासमात्रेणाविवक्षावगमस्या-शक्यत्वादयुक्तमाशङ्कृत्र व्याचष्टे —स्वाध्यायेति । अभिधेयार्थासन्निधिनिमित्तामिधानानाद-रशङ्कानिराकरणार्थं पूर्णिकाऽत्रहन्ति करोतीति माध्यकृतोक्तम् । अपि चेत्यादिभाष्यमर्थंविशेपानिभिधायित्वेन मन्त्राणामित्रज्ञेयत्वप्रतिपादनार्थंमस्य-क्सात इत्यादिष्वन्द्रस्तुतिरूपवाक्यार्थंज्ञानादयुक्तमाशङ्कर्षाह् — केचिदिति । सामान्यतो वाक्यार्थंज्ञाने ऽप्यम्यगादिपदार्थाज्ञानात्सकलस्य मन्त्रस्यार्थंवस्यं न सिद्धचतीति मावः । मृण्येवेत्यादीनां तु वाक्यार्थोऽपि न ज्ञायत इत्याह—केषाञ्चित्तिति । ननु श्रोतुरप्रतिपत्ताः विप मन्त्रस्यामिधायकत्वन्न विरुद्धचते । अन्धस्येव रूपाप्रतिपत्ताविप प्रदीपस्य प्रकाश-कत्वादत आह—न चेति । यदेकान्तेन कर्तुं शक्यमुच्चारणम्, तदेव मन्त्राणां कार्यमित्यर्थः कत्वित्त यदेकान्तेन कार्यगुच्चारणम् तदेव शक्यमिति पाठः । तत्र यदेकान्तेन पक्षद्वयेऽ-प्यनुष्टेयमुच्चारणं तदेव मन्त्राणां कार्यमवधार्यते शक्यमिति कृत्वेति योज्यम् ।

अनित्यसंयोगव्याख्यानार्थमनित्यसंयोगः खन्वपीत्यादिमाण्यम् । कुसीदवृत्त्यादिनित्यार्थ-सम्मवादयुक्तमादाङ्क्ष्याह - अर्थेति । यस्य मन्त्रस्य योऽर्थः स्वरसतः प्रतीयते, स एव तेन कर्मकाले प्रकाशनीयः, नोत्प्रेक्षामात्रकल्पित इत्यर्थः । अतो भवत्यर्थपरत्ये केषु चिन्मन्त्रेज्वनित्यसंयोग इत्याह - केचिच्चेति । अनित्यस्यार्थस्याकर्माङ्गत्वेन प्रकाशनानर्द्व-त्वात्तत्संयोगस्यार्थाविवक्षाहेतुत्वोपपादनाय कर्माङ्गभूतैरित्युक्तम् ।

अितत्यसंयोगोदाहरणं व्याख्यातुमाह— यथेति । ना शिरं दुह्ने तथन्ति धर्मंओ नो मर प्रमगन्दस्य वेदो नैवादाखं मच्चवत् रन्धयान इति मन्त्रशेषः । ऋषिप्रत्ययाधीनत्वादर्यं-तथ निर्णयस्यार्षंकथनम् । अपहारसामर्थ्यंद्योतनार्थं त्रैलोक्येश्वयंवचनम् । कि क्रतुनेति वदन्त इति कीक्टशब्दनिर्वचनम् ! ति घृते पथोनिक्षेपेण निस्यन्दिते यच्छिष्टं तद्धमंशब्देनोच्यते । मृत्र् मरण इति भीवादिकस्य भृत्रो धात्वन्तरेणार्थंकथनं व्याख्यानार्थंम् । दुभृत् धारणपोषण्य रिति जौहोत्यादिकस्य भृत्रो रूपं विभृहीति दिश्वतम् । यदीत्यनित्यसंयोगेपसंहारमाध्यं व्याखि यद्येतिदिति । न त्वनित्यसंयोगपरिहारायार्थान्तरमस्य मन्त्रस्य वक्ष्यामः अत आह—न चेति । अर्थाविवक्षयाप्यनित्यसंयोगपरिहारसम्मवान्नाप्रतीयमानार्थंकथनं युक्त-मित्याद्ययः । मन्त्रानर्थंक्यप्रतिज्ञाव्याख्यानार्थं तदेतैरिति भाष्यं व्याचष्टे — अत इति ॥ ३१ ॥

भाव प्रव—'तदर्थशास्त्रात्' = मन्त्र का जो अर्थं या प्रयोजन रहता है, उस अर्थं को विषयस्वरूप में मानने वाला वेदवाक्य है। मन्त्र के द्वारा जिस अनुष्ठेय विषयक अर्थं की स्मारकता रूप प्रयोजन सिद्ध किया जायगा, उस विषय को कहने वाला वेदवाक्य सिद्ध है, अतः मन्त्र का अर्थं विवक्षित नहीं है।

अर्थवाद अधिकरण में विधि को छोड़कर अन्य वेदमागों का प्रामाण्य मी साधारण-रूप में प्रतिपादित किया गया है। ऐसी स्थिति में अर्थवाद का क्या प्रयोजन है, इसी की विशेष आलोचना की गई है। मन्त्र माग का क्या प्रयोजन है, यही प्रकृत में विचारणीय है। "तदर्थशास्त्रात्" से आरम्भ कर "अनित्यसंयोगान्मन्त्रानर्थंक्यम्" यहाँ तक के समी वाक्य एक ही सूत्र के अंश हैं। प्रत्येक अंश "मन्त्रानर्थंक्यम्" इस पद के साथ सम्बद्ध है। सूत्र अधिक विस्तृत हो जाता, अतः, व्याख्या की सुविधा के लिए भगवान् शवर-स्वामी ने एक-एक अंश लेकर व्याख्या की है। "तदर्थशास्त्रात्" सम्पूर्ण सूत्र के इस अंश का "मन्त्रानर्थंक्यम्" इस अंश के साथ ही अन्वय है। इसमें "मन्त्र की निष्प्रयो-जनता" यह अंश साध्य है। "तदर्थंशास्त्रात्" इत्यादि पश्चम्यन्तपद हेतु है।

पूर्वंपिक्षयों का कथन है कि मन्त्र के उच्चारण से अदृष्ट होता है। अर्थात् कर्मविशेष में यथाकथित रूप में मन्त्र का उच्चारण करने पर अदृष्ट या अपूर्व का उत्पादन होता है। इसी से कमें में फल की प्राप्ति होती है। मन्त्र के पदों का अर्थ यज्ञ आदि कर्मों के किसी प्रयोजन का निर्वाह नहीं करता है। कारण, मन्त्र का अर्थ बाह्मणथावय से ही विज्ञापित हो जाता है, और जिसका अर्थ किसी अन्य प्रकार से विज्ञापित हो जाता है, वह अर्थ किसी अन्य प्रयोजन का साधक नहीं होता है, अर्थात् उससे किसी अन्य प्रयोजन की सिद्धि नहीं हो सकती है, अतः, मन्त्र का अर्थ विविध्वत नहीं है। मन्त्र के अर्थ का कोई प्रयोजन नहीं हैं, वरन्, मन्त्र का उच्चारण अदृष्ट का जनक है।

जैसे अभि अर्थात् काठ के कुदाल के ग्रहण के समय "गायत्रेण त्वाच्छन्दसाददे त्रंष्ट्रभेन त्वाच्छन्दसाददे जागतेन त्वाच्छन्दसाददे पाङ्क्तेन त्वाच्छन्दसाददे" इस मन्त्र का पाठ किया जाता है। इसके अर्थ के द्वारा वस्तुविशेष का आदान अर्थात् ग्रहण भवगत होता है। ब्राह्मणग्रन्थ में कहा गया है "तां चतुमिरभ्रिमादक्ते" (तै० सं० ५।१।१) चार मन्त्रों से इस अभ्रि का ग्रहण करें। इसी प्रकार "इमामगृम्णन् रसनामृतस्य इत्यश्वामिधानीमादक्ते" (वा० सं० २२।१) इस स्थल में "इमामगृम्णन् रसनामृतस्य दत्यश्वाम्यानीमादक्ते" (वा० सं० २२।१) इस स्थल में "इमामगृम्णन् रश्नामृतस्य" यह अंश मन्त्र है एवम् "इत्यश्वामिधानीमादक्ते" यह अविष्ठ अंश ब्राह्मण या विधायक है। यहाँ भी पूर्व के समान ब्राह्मणवावय के द्वारा ही मन्त्र से किथत रदाना का ग्रहण कथित हो गया तो मन्त्र के द्वारा किसी अधिक अर्थ का बोध नहीं हो रहा है। इसी प्रकार "उद्द प्रथस्व" (वा० सं० १।१२) यह एक मन्त्र है। हे पुरोडाश ! जिससे तुम विपुल रूप में हो सकते हो उसी रूप में अपना प्रसार करो। पुनः ब्राह्मणग्रन्थ में कहा गया है "उद्द प्रथस्वित पुरोडाशं प्रथयित" (तै० ब्रा० ३।२।८।४) उद्द प्रथस्व यह कह कर पुरोडाश को फैलाये। इन स्थलों में मन्त्र के अर्थ को ब्राह्मणवाक्य ही कह रहा है, अत, मन्त्र का अर्थ विवक्षित नहीं हो सकता है।

मन्त्र के अर्थं की विवक्षा मानकर ब्राह्मणवाक्य का अन्यथा व्याख्यान किया जा सकता है, किन्तु, यह भी ठीक नहीं है, वेद मन्त्र एवं ब्राह्मणात्मक होने पर भी ब्राह्मण विधिप्रधान है। विधि ही साक्षात् रूप में धर्म में प्रमाण है। विधि का अपने अर्थ में प्रामाण्य पूर्व सूत्र में ही सिद्ध किया गया है। यदि विधिवाक्य का अज्ञातज्ञापकत्वरूप प्रयोजन नहीं माना जाय तभी ब्राह्मण का अप्रामाण्य होगा, फलस्वरूप सम्पूर्ण वेद का ही अप्रामाण्य मानना होगा। इसलिए मन्त्र के अनुरोध से ब्राह्मण वाक्य का अर्थ

अन्यथा नहीं हो सकता है। मन्त्र का अर्थ ब्राह्मण वाषय में ही क<mark>थित होने से मन्त्र</mark> अर्थवाद के समान स्वार्थ में अप्रमाण है। मन्त्रों का केवल उच्चारण के द्वारा ही प्रयो-जन सिद्ध होता है, अतः, मन्त्र अदृष्ट या अपूर्व का ही जनक है।

मन्त्र को उच्चारणार्थंक मानने पर अदृष्ट रूप प्रयोजन की कल्पना होगी और अर्थं की विवक्षा मानने पर दृष्ट प्रयोजन भी सिद्ध होगा, अतः, ब्राह्मण को अनुवादक मान कर भी मन्त्र अर्थं का अभिधायक होगा, अर्थात् मन्त्र का अर्थं विवक्षित रहेगा, इसलिए अन्य दोष के लिए द्वितीय सूत्र की अवतारणा की गई है।

वाक्यात्यमात्=मन्त्रवाक्यों का पदिवन्यास नियमबद्ध है, अतः मन्त्रार्थ विवक्षित नहीं है। मन्त्र स्वार्थ का प्रतिपादक नहीं है, क्योंकि, मन्त्रवाक्य का पदिवन्यास नियमबद्ध है।

आशय यह है कि मन्त्र का अर्थ विविक्षित नहीं है, इसमें दूसरा कारण यह भी है कि मन्त्र के पदों का जो क्रम है, उसका परिवर्तन नहीं किया जा सकता है। जैसे 'अनिर्मूद्धी दिव: ककुद्' इस मन्त्र के पदों का क्रममङ्ग कर 'अनिर्मिदवीमूद्धी' इस प्रकार पढ़ा जाय तो मन्त्र का पाठ विफल होगा; यह समी को मानना पड़ेगा। अपने अर्थ का प्रकाश करना ही यदि मन्त्र का प्रयोजन होता तब यहाँ प्रयोग क्रम का बन्धन नहीं रहता, क्योंकि, मन्त्र के पदों का क्रममङ्ग करने पर भी अर्थ की प्रतीति में किसी प्रकार की अनुपपत्ति नहीं होती।

पाठक्रम नियम को अदृष्टरूप प्रयोजन की सिद्धि के लिए मानने पर भी मन्त्रपाठ अर्थवोध के लिए ही है, इस आशङ्का से अन्यदोष की अवतारणा की गई है—

बुद्धशास्त्रात् = ज्ञात विषय का ही अनुशासन होने से मन्त्रों का अर्थ विवक्षित नहीं है। मन्त्र स्वार्थ में विवक्षाशून्य है।

आशय यह है कि पैर में जूता पहनने के बाद जूता पहनता है— यह कथन जैसे निष्प्रयोजन है, वैसे ही जो विषय पूर्व से अवगत है; उसी का पुनः मन्त्र से कथन निष्प्रयोजन है। याज्ञिकों को मन्त्रपाठ के पूर्व से ही अपने-अपने कर्तव्य की जानकारी रहती है, कारण, जो व्यक्ति जिसका जानकार नहीं रहता है वह व्यक्ति उस कर्म को नहीं कर सकता है। ''अग्नीदग्नीन् विहर'' (तै॰ सं॰ ६।३।१।२) हे अग्नीध्र अर्थात् ऋत्विग्विशेष अग्नि छेकर विहरण करें इत्यादि मन्त्र याज्ञिकों के कर्तव्य के बोधक हैं, इनके द्वारा अपने अर्थ का प्रतिपादन जूता पहनने के बाद जूता पहनने के समान निष्प्रयोजन है। इसिछिए, मन्त्रों का अर्थ विवक्षित नहीं है।

अवगत अर्थ का प्रमादवश विस्मरण के परिहार के लिए मन्त्र का अर्थ स्मारक हो सकता है, अतः अन्य दोष की आशङ्का से अन्य सूत्र की अवतारणा की है—

अविद्यमानवचनात् = जिसका अस्तित्व नहीं है, उन वस्तुओं के विषय में कहा गया है, अतः, मन्त्र का अर्थ विवक्षित नहीं है। आशय यह है कि मन्त्र का अर्थ विवक्षित होने पर यज्ञ के साधन या उपकरण का ही मन्त्र के द्वारा कहना उचित था। किन्तु, चत्वारि श्रृङ्का त्रयो अस्य पादा। द्वे शीप सप्तहस्तासो अस्य (ऋ॰ ४।५८।३) चार सींग, तीन पैर, दो मस्तक एवं सात हाँथ इत्यादि मन्त्र का अर्थ असम्भव है। क्योंकि, इस तरह की यज्ञसाधन वस्तु नहीं है। इसलिए सम्भव होने पर भी इससे यज्ञ में किसी प्रकार का उपकार नहीं हो सकता है। अतः, मन्त्र का अर्थ विवक्षित नहीं है। ये मन्त्र उच्चारण से ही क्रिया के सम्पादक हैं और इसी से अदृष्ट या अपूर्व होता है।

पूर्वोक्त मन्त्र के अनुरूप कोई देवता हो सकता है, इस आशङ्का से अन्य दोष की अवतारणा के लिए अचेतनेऽर्थवन्धनात् (जै० १।२।०५) सूत्र दिया है।

अचेतनेऽथंबन्धनात् = चेतनाहीन द्रव्य में सम्बोधन आदिक्य अर्थं का सम्बन्ध होने से मन्त्र का अर्थं अविवक्षित है। अर्थंबन्धनात्=सम्बोधनादि रूप अर्थं का बन्ध = सम्बन्ध रहने से। आश्चय यह है कि "ओषधे त्रायस्वैनं, स्वधिते मैनं हिंसीः" (तै० सं० १।२।११) "श्रुणोति ग्रावाणः" (तै० सं० १।३!१३) हे औपि ? तुम इसकी रक्षा करो, हे स्वधित ? (कुठार या अस्त्रविशेष) तुम इसकी हिंसा मत करना। हे ग्रावण ? अर्थात् प्रस्तरखण्ड ? तुम सुनो इत्यादि मन्त्रों का अर्थं वाधित है। कारण, इन स्थलों में चैतन्य-शून्य औषि, कुठार, प्रस्तर आदि को सम्बोधन किया है। सम्बोधन का अर्थ अभिमुखी-करण—बक्ता के प्रति मनोयोग आकर्षण है। किन्तु, चेतना-विहीन जडवस्तु का अभिमुखी करण नहीं हो सकता है। इसलिए, मन्त्रों का अर्थं अविवक्षित है।

जडवस्तु के अभिमानी देवता का व्यवहार व्याससूत्र में निर्दिष्ट किया गया है। अभिमानिव्यपदेशस्तु (वे॰ सू॰ २।१।'र) अतः, औषि आदि के अभिमानी चेतन देवता की विवक्षा की जा सकती है, इस आश्रङ्का से अन्य दोष के लिए सूत्र की अवतारणा कर रहे हैं—

विप्रतिषेघात्=मन्त्र के पदों के अथों का परस्पर विरोध होने से मन्त्रों का अर्थ निष्प्रयोजन है।

आशय यह है कि अदिति बाँरिदितिरन्तिरिक्षम् (ऋ०१।८९।१०) अदिति ही बाँ है, अदिति ही अन्तिरिक्ष है, इत्यादि मन्त्रों के पदों में परस्पर विरोध है। कारण एकबार अदिति को बाँ कहा गया है और पुनः उसी अदिति को अन्तिरिक्ष कहा गया है। इसी एको छन्नो न दितीयोऽवतस्थे। असंख्याताः सहस्राणि ये छन्ना अधिभूम्याम् (बा० सं०१९।५४) छन्न एक है, द्वितीय नहीं। जगत् में संख्याविहीन हजार-हजार छन्न हैं, इत्यादि मन्त्रों के अर्थ में विशेष रूप से विरोध सक्षित होता है, कारण, एक बार एक कद्व कहा गया और पुनः हजार-हजार छन्न कहे गये हैं। इस प्रकार मन्त्र के पदों के अर्थ में विरोध होने से मन्त्र का अर्थ विविक्षत नहीं है।

यदि यह कहा जाय कि त्वमेव माता च पिता त्वमेव इत्यादि के समान अन्तिरक्ष आदि रूप में अदिति की स्तुति की गई है। इसी प्रकार एक रुद्र की मी थोग सामर्थ्य से अनेकरूपता हो सकती है, अतः, अर्थ में विरोध नहीं है, अतः अन्य दोष के लिए दूसरे सूत्र की अवतारणा की गई है।

स्वाध्यायवदवचनात् = वेद के अध्ययन के लिए जिस प्रकार "स्वाध्यायोऽध्येतव्यः" यह विधि है, प्रयोग के समय में मन्त्र के अर्थ जानने के लिए वैसी कोई विधि नहीं है। इसलिए, मन्त्र का अर्थ विवक्षित नहीं है, या किसी समय पूणिका नाम की कोई स्त्री धान छाँट रही थी। उसी के समीप में माणवक अध्ययन के समय अवधात मन्त्र का अभ्यास कर रहा था। अर्थ के प्रकाशन की विवक्षा वहाँ नहीं है। प्रत्येक मुसल के प्रहार के साथ मन्त्र को नहीं पढ़ा जा रहा था, अतः, अक्षर-ग्रहण के लिए ही उस मन्त्र का और अन्य मन्त्रों का अभ्यास करता है। अध्ययन के समय पढ़ा गया भी अवधान जैसे पूणिका नाम की स्त्री के प्रति अपने अर्थ का प्रकाशन नहीं करता है, वैसे ही कर्म के समय में भी वह अपने अर्थ को नहीं कहता है।

स्वाच्यायवत् = स्वाच्याय के समान । अवचनात् = वचन न होने से । यदि यह कहा जाय कि माणवक को वहाँ अर्थं की विवक्षा नहीं है पूर्णिका भी अर्थ को जानने में असमर्थं है । कमें में अध्वर्युं को अर्थं विवक्षा रहती है और बोध भी हो सकता है — इस आशक्का से अन्य सूत्र की अवतारणा की गई है —

अविज्ञेयात् = कितपय ऐसे मन्त्र हैं, जिनका अर्थ अविज्ञेय है, अतः, वे उच्चारणरूप प्रयोजन के लिए हैं, वैसे ही अन्य मन्त्र मी हैं।

आर्य यह है कि मन्त्रों का अर्थ कमें के अनुष्ठान में निष्प्रयोजन है, क्योंकि, "अम्यक् सात इन्द्र ऋष्टिरस्मे, त्रीण्येव जर्फरी तुर्फरीतु", इत्यादि मन्त्रों का कोई अर्थ नहीं होता है। मन्त्रों का अर्थ विवक्षित होने पर इन मन्त्रों का भी अर्थ होता, किन्तु, इनका कोई अर्थ नहीं है। अतः, उक्त मन्त्र केवल पाठ के द्वारा ही यज्ञ का उपकारक है, अन्य मन्त्रों की भी वैसी ही स्थिति है।

यदि यह कहा जाय कि ऐसे मन्त्रों के अर्थ के ज्ञान के लिए ही निगम, निरुक्त, व्याकरण प्रवृत्त हुए हैं—इस आशच्द्रा से अन्य सूत्र की अवतारणा की गई है।

अविज्ञेयात् = कतिपय मन्त्रों का अर्थ अविज्ञेय है। अतः केवल उच्चारणार्थंक होने से अन्य मन्त्र मी वैसे ही हैं।

अनित्यसंयोगान्मन्त्रानधंक्यम् = जननमरणशील अर्थ के वाचक शब्दों का प्रयोग होने से मन्त्र का अर्थ निष्प्रयोजन है।

आशय यह है कि "कि ते क्रण्वन्ति कीकटेषु गाव: (ऋ० ६।५३।१४) इत्यादि मन्त्रों में कीकट नामक नगर, नैचाशाख नामक नगर एवं प्रभगन्द नामक राजा के विषय में उल्लेख है। यदि मन्त्र का अर्थ विवक्षित माना जाय तो इन पूर्वोक्त वस्तुओं की उक्पित्त के बाद ही इन मन्त्रों की रचना माननी पड़ेगी। ऐसा मानने पर अनित्य वस्तुओं का प्रतिपादक होने से मन्त्र अनित्य हो जायगे और मन्त्र को भागविशेष में अनित्य मानने पर सम्पूर्ण वेद को ही अनित्य मानना पड़ेगा। इसलिए, यह अवस्य ही मादना होगा कि कर्मानुष्ठानरूप अर्थ के प्रकाशन में मन्त्र की सार्थकता नहीं है, फलतः मन्त्र की अनर्थकता या प्रयोजनशून्यता विद्ध होती है। अन्तर या अपूर्व का उत्पादन करना ही मन्त्र का प्रयोजन है, अतः, मन्त्र का अर्थ विवक्षित नहीं है।

अनित्यसंयोगात् = जननमरणशील अर्थं के साथ संयोग अर्थात् वाचकता सम्बन्ध होने से, मन्त्रानर्थंक्यम् = मन्त्रों का स्वार्थं निष्प्रयोजन है। यह पूर्वं पक्ष है।। ३१।।

## अविशिष्टस्तु वाक्यार्थः ॥१.२,३२॥

शा० भा०-अविशिष्टस्तु लोके प्रयुज्यभानानां वेदे च पदानाभर्थः । स यथैव लोके विवक्षितस्तथैव वेदेऽपि भवितुमहंति । नैवम् । लोके तैरशैंरवबुद्धैः संव्यवहारः । इह देवताभिरप्रत्यक्षाभिर्यज्ञाङ्गैश्चाचेतनैः संलापे न कश्चिद्यज्ञस्योपकारः । यख्रवृष्टं परिकल्प्येत, उच्चारणादेव तद्भिवतुमहंति । यद्धि कर्तव्यम्, तत्प्रयोजनवत्, उच्चारणं च न कचित्रत् न कर्तव्यम्, यद्यपूर्वाय, यद्यर्थाय । यद्यर्थो न प्रत्याप्यते, न किञ्चिदनर्थकम् । यदि न प्रयुज्यते, समाम्नानानर्थवयम् । तस्मादुच्चारणाद-पूर्वम् । तथा च तदर्थशास्त्राद्युक्तम् । तदुच्यते । अर्थप्रत्यायनार्थमेव यज्ञे मन्त्रोच्चारणम् । यदुक्तं न देवताभिर्यज्ञाङ्गेश्च संलापे प्रयोजनमस्तीति यज्ञे । यज्ञाङ्गप्रकाशनमेव प्रयोजनम् । कथम् ? न ह्यप्रकाशिते यज्ञे यज्ञाङ्गे च यागः शक्योऽभिनवंतंयितुम् । तस्मात्तिर्वृत्त्यर्थमथंप्रकाशनं महानुपकारः कर्मणः तच्च करोतीत्यवगम्यते । तस्मादस्त्यस्य प्रयोजनम् । तच्च दृष्टं न शक्यम्-पविदत् नार्थाभिधानं प्रयोजनमिति ।

नन्वर्थाभिधानेनोपकुर्वत्सु, तां चतुर्भिरादत्त इत्येवमाद्यनर्थकं कामं भवतु, न जातुचिदपजानीमहे दृष्टमर्थाभिधानस्योपकारकत्वम् ॥ ३२॥

भा०वि०-सिद्धान्तमाह-अविशिष्टस्ति। तुशब्दः पक्षव्यावतं कः, यस्माल्लोके वेदे च वाक्यादर्थप्रत्ययोऽविशिष्टः तस्माद्यथा लोके प्रतीयमानोऽर्थो विविक्षतस्तथा वेदेऽपि विविक्षत एवं सोऽर्थो भवितुमहंतीति सूत्रं व्याचष्टे—अविशिष्टस्ति । लोके प्रयुज्यमानानां पदानां वेदे च पदानां प्रयुज्यमानानामिति सम्बन्धः, इदिमह हृद्गतम्—यद्युच्चारणमात्रेणादृष्टार्थता भवेत्, ततोऽविविच्चतार्थता कल्प्येत, न त्वेवं सम्भवति । तथा हि मन्त्रोच्चारणस्य तावत् कर्माङ्गत्वं प्रयाजादिवत् साक्षाद्वा मन्त्रादिद्वारेण वा प्रोक्षणादिवदभ्युवगम्यते साक्षाद्यञ्चत्वं प्रकरणेन

वा स्याद् अध्ययनविधिसामध्येंन वा ? न तावत् प्रकरणेन कर्मप्रकरणे मन्त्रो-च्चारणस्याप्यविद्यानात् नाप्यध्ययनविधिसामर्थ्येन यथास्थितवेदाध्ययनविद्या-नात् कर्मप्रकरणपठितानामपि तत्रैवाध्ययनं विद्यता तिश्चयमार्थंवत्त्वाय कर्माङ्गत्वमान्तिप्यते, मन्त्राङ्गत्वनिर्वाहाय कल्पनीयस्योच्चारणस्याक्षरग्रहण-निराकाङ्क्षस्य साक्षात्कर्माङ्गत्वयोगात् । नापि मन्त्रद्वारेणोच्चारणस्य कर्माङ्गत्वं मन्त्राणामिकयारूपत्वेन प्रकरणाग्राह्यत्वात् अक्षरग्रहणाधीनपदपदार्थंज्ञानयोरीप वाक्यार्थंप्रत्ययनिराकाङ्क्षयोर्नं प्रकरणग्राह्यत्वसम्भवः वाक्यार्थंप्रत्ययोऽपि शास्त्रा-र्थावधारणवेलायामुत्पद्यमानोऽनुष्ठास्यमानार्थंस्मृतिहेतुत्वान्न साचात्कर्माङ्गत्व-मक्तवीत, तेनानुष्टानौपयिकार्थप्रत्ययनिराकाङ्क्षावियादेवद्वादृष्टकल्पनानुपपत्तेः अर्थप्रत्ययपर्यन्तादेव मन्त्रोच्चारणाददृष्टं नियमरूपं कल्पनीयमिति मन्त्रोच्चा-रणस्याक्षरग्रहणादिपरम्परयानुष्ठास्यमानार्थस्मृतिहेतुत्वेन दृष्टार्थत्वोपपत्तेः केवलाददृष्टार्थत्वकल्पना युक्तेति हृदयम् । यथा लीकिकेरर्थै: शब्दावगतै: व्यवहारः नैवं वैदिकैः, अतः समवेतार्थंत्वाभावाददृष्टार्थतैव मन्त्राणामिति वैषम्यं शङ्कते-नैविमिति । यज्ञाङ्गरचेतनैरिति । ओषियग्रावप्रभृतिभिरित्यर्थः, अप्रत्य-क्षामिरचेतनैरिति च विशेषणव्यवहारयोग्यत्वसिद्धये यद्यप्ययोग्यैस्संलापो न दृष्टमुपकारं करोति, तथाप्यदृष्टार्थो भविष्यत्यत आह - यदिति । अर्थविवक्षा-सम्भवेनाभिधानस्यादृष्टार्थंत्वकल्पनायामुच्चारणादेव तत्करूतं वरमित्यभिश्रायः, कस्मादेवम् ? इत्यत आह - यद्धीति । यदवश्यकर्तं व्यमुच्चारणं तद्धि प्रयोजन-वद्यक्तं यस्मादित्यर्थः । उच्चारणस्यावश्यकत्वं प्रतिपादयति—न कथिब्रिदिति । कर्तंव्यमुच्चारणमित्यनुपङ्गः, अदृष्टायार्थाभिधानाय वा कर्तव्यमित्यर्थः।

नन्चारणवदर्थाभिधानमिप कर्तव्यमेवेत्याशङ्कय यथाकर्मकाला प्रयोज्यत्वे मन्त्राणां समाम्नानार्थक्यं न तथार्थप्रत्यायनशून्यत्वे अदृष्टफलोज्चारणार्थतयाप्य-ध्ययनोपपत्तेरित्याह—यदर्थं इति । उच्चारणस्यैवावश्यकत्वे सिद्धे फलितमाह—तस्मादिति । उच्चारणस्यैवापूर्वार्थत्वं तदर्थशास्त्रादित्यादिभिरप्युक्तमित्याह् — तच्चेति । शिङ्कृतं वैषम्यं परिहरित तदित्यादिना । असमवेतार्थत्वेनादृष्टार्थं-त्वमुक्तं स्मारयित —निवति । देवस्य त्वेत्यादाविव समवेतशेपतयोपयोगादिभ-धानार्थत्वमेव चतुरश्रमिति परिहरित—यज्ञ इति ।

नतु तत्प्रकाशनमिष कथं प्रयोजनिमिति पृच्छिति—कथिमिति । अनुष्ठानो-पयोगादित्युत्तरमाह—नहीति । यज्ञग्रहणं दृष्टान्तार्थं तेन यागिनर्वृत्त्यर्थस्य प्रकाशनस्य समञ्जसं कर्मोपकारकत्वमित्याह—तस्मादिति । स्पष्टं च यज्ञाञ्ज-प्रकाशनं मन्त्रः करोतीति गम्यत इत्याह—नतच्चेति । तेन बहिर्देवसदनं दामी-त्यादेस्सिद्धं प्रयोजकत्वमित्यःह—नतस्मादिति । न चैतस्मिन् दृष्टे सम्भवत्यदृष्ट-कल्पना साध्वीत्याह—नतच्चेति । निगमयति—तेनेति । ननु अस्तु श्रुत्यविनियुक्तानां बहिर्देवेत्यादिमन्त्राणामर्थाभिधानार्थंता श्रुति-विनियोज्यानां त्वर्थंपरत्वे लिङ्कादेव विनियोगसिद्धेः विनियोजकशास्त्रानर्थंवयं स्यादिति शङ्कते—निवित । निगूढाभिश्रायः परिहरति—कामिति । दृष्टो-पकाराविरोधेन विनियोजकशास्त्रस्य विषयान्तरं कल्पनीयमिति निगूढोऽ-भिश्रायः ।।३२॥

त० वा०-मन्त्रोच्चारणं तावदक्षरग्रहणेन निराकाङ्क्षोकृतं न साक्षात्क्र-स्वङ्गत्वं प्रतिपद्यते । अक्षराणां च द्रव्यवदनितिकर्तव्यतात्मकत्वात्प्रकरणेना-ग्रहणम् । एवं पदार्थज्ञानस्य वाक्यार्थप्रत्ययेन नैराकाङ्क्यादग्रहणम् । वाक्यार्थ-प्रत्ययस्त्वकृतार्थः प्रकरणे विपरिवर्तमानः क्रियात्मकत्वात्त्रयोगवचनाकाङ्क्षितः कर्मंसमवेतानुष्ठानस्य मानार्थस्मृतिफलत्वेनेतिकर्तव्यता भवति । तत्रादृष्टकल्पना-निमित्ताभावः । समाम्नानान्यथानुषपत्त्या हि तत्कल्प्येत, नोषपन्नेऽर्थव<del>रवे।</del> यद्यपि च तत्कल्पनाक्सरो भवेत्, तथाऽपि कामं वाक्यार्थप्रत्ययादेव न त्वीपिय-कार्थंप्रतीतिनिराकाङ्क्षाद्वाक्यात् । अवश्यं च दृशदृष्टयोविनियुज्यमानस्य प्रमाण-मुपन्यसितव्यम् । इहं च प्रकरणाददृष्टार्थता लिङ्गाच्च दृष्टार्थता । न च प्रकरण-मशक्येऽर्थे विनियोक्तुमर्हतोत्येकान्तेनैतदापतति-यच्छक्नुयात्तन्मन्त्रेण कूर्या-दिति । न चासावदृष्टं शक्नोतीति लौकिकं वैदिकं वा प्रमाणं विद्यते । तस्मादु-भयोलिङ्गाप्रकरणयोर्द्रष्टार्थप्रयोगेणैकवाक्यता । एवं च सति याज्ञिकप्रयोग-प्रसिद्धेनं मूलान्तरकल्पनाक्लेशो भविष्यति । अतः स्वाभाविकमेवार्थप्राधान्यम-वस्थितम् । नैविमिति । न दृष्टोऽर्थो निर्वृत्त इत्येतावतैव तादर्थ्यमवसोयते । पुरुषार्थानुपयोगेन स्वाध्यायाध्ययनिविधेरानर्थंत्रयात् । न च बुद्धशास्त्राविद्यमान-वचनार्थवन्थनान्मन्त्रार्थोपयोगः। तत्र यदि दूरेऽप्यदृष्टकल्पनातो न मुच्यामहे ततोऽतिक्रमणा भावादुच्चारणादेव कल्पनीयम् । उभयवादिसिद्धत्वादुच्चारण-कर्तव्य तायास्तत्प्रभवत्वाच्चादृष्ट्रकल्पनस्य ।

तत्रोच्यते यज्ञे यज्ञाङ्गप्रकाशनमेव प्रयोजनिमिति । यद्यपि लोकवत्तैर्न संव्य-वहारः तथाऽपि तत्स्वरूपप्रकाशनमात्रमेवानुष्ठातृणामुपकरिष्यति । अतस्य यावन्मात्रमेवानौपियकं सम्बोधनादि, कामं तन्न विवक्ष्येत, न तु तद्वशेन सर्वमेव त्यक्तव्यं न ह्यैकरूप्यं नाम केनचिन्नियत्तम् । तस्माद्यथादर्शनाभ्युपगमाद्वहिर्देव-सदनं दामीत्येवमादीनां तावदिवहत्तगर्थप्राधान्यम् । तां चतुर्भिरादत्त इत्यत्रादि वदामः ॥३२॥

न्या ० मु ० -- शिद्धान्तसूत्रव्याख्यानार्थमिविधिष्टस्त्वितिमाष्ट्यं प्रतीतिमात्रेण विवक्षा-नुपपत्तेरयुक्तमः शङ्कचोपपादयति—मन्त्रेति । अयमाशयः—मन्त्रोच्चारणस्य कम्मोङ्गत्वं प्रयाजादिवत्साक्षाद्वाभ्युपगम्यते प्रोक्षणादिवद्वा । मन्त्रद्वारेण साक्षादप्यङ्गत्वं प्रकरणेन वा, स्यादघ्ययनिविधिसामर्थ्येन वा । न तानत्प्रकरणेन कम्मंप्रकरणे मन्त्रोच्चारणस्याविधानात् स्वाघ्याय घ्ययनिविधिना यथाम्नानवेदाध्ययनिविधानात्कमंप्रकरणपिठतानां तत्रैवाघ्ययनं विद्यवता कर्मप्रकरणाध्ययनिवयमर्थंवरवाय तदङ्गत्वमाक्षिपन्नोच्चारणं विनाङ्गत्वायोगा-त्कमंकालोच्चारणविधिकत्पने कृते कैमर्थ्यापेक्षायामुच्चारणस्य कर्माङ्गत्वमाक्षिप्यत इति चेत् ? न ॥ मन्त्राङ्गत्वनिर्वाहाय कल्पितस्योच्चारणस्य मन्त्राक्षरामिव्यक्तिमात्रेण निरा-काङ्क्षस्य साक्षात्कमर्माङ्गत्वायोगात् । नापि मन्त्रद्वारेणोच्चारणस्य कर्माङ्गत्वम्, मन्त्रा-क्षराणामक्रियाङ्गपत्वेन प्रकरणायाह्यत्वात् ।

यथोक्तम् ।

नावान्तः क्रियायो बाहते ्वाक्यो किल्पतात् ।

गुणद्रव्ये कथम्भावैगृ ल्लिन्ति प्रकृताः क्रियाः ॥ इति (तं० वा० २८४)

अव्ययनिविध्याक्षित्तस्याप्यङ्गत्वस्य स्वव्यापारं विनानुपपत्तेरुच्चारणस्य पृंव्यापारत्वेनामिधानमन्तरेणानिर्वाहात् । अत एव श्रुतिविनियुक्तानामपीपं त्वादीनामिध्यानं विनाङ्गन्
त्वानुपपत्तिः । न च पदार्थामिधानव्यापारमात्रेणाङ्गत्वम्, कर्मानुष्ठानानौपयिकत्वेन तस्य
वाक्यार्थमात्रत्रतिपादनमात्रे पर्यवसानात् । अतः प्रकरणावधारिताङ्गमादानां मन्त्राणां
कर्मानुष्ठानौपयिकवाक्यार्थप्रतिपादनव्यापारेणाङ्गत्वावसायात्, कर्मकाले मन्त्रोच्चारणार्थस्यार्थामिधानपर्यवसानिधिदिरिति कर्मसमवेतानुष्ठास्य मानार्थस्मृतिफलत्वेनेति करणामन्त्रामिप्रायम् । क्रियमाणानुवादिनामनुष्ठीयमानार्थस्मृतिफलत्वात् । अनुमन्त्रणादीनां च कृताकृतप्रत्यवेक्षणायानुष्ठितार्थस्मृतिफलत्वात्, प्रोत्साहनार्थानां चागन्मस्वः, संज्योतिषाऽभूमेत्यादीनां यदेव श्रद्धया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतोति वाक्यावधारितकर्माङ्गभूतश्रद्धाजननार्थमनुष्ठेयकम्मैःमृतिफलत्वात्, स्तोत्रशस्त्रभन्त्राणां चारात्दुपकारकत्वं स्तुत्पर्थत्वेन
कर्मसमवेतार्थप्रकाशनानियमात् । एवं च कर्मापयिकार्थामिधानार्थत्वेन प्रकरण ।ठार्थःवोपपत्तीर्नादृशकल्यना युक्तित्याह्—अत्रचेति ।

ननु प्रकारान्तरेणाप्यनुष्ठेयार्थंस्मृतिसिद्धेर्मन्त्रनियमस्य।दृश्यंथ्वं त्वत्पक्षेऽपि कल्प्यम् । अत आह—यद्यपि चेति । लिङ्गाच्च दृश्यंतावगतेनं दुर्बेलप्रमाणवरोनादृश्यंत्वं कल्पयितुं शक्यमित्याह—अवश्यं चेति ।

ननु प्रकरणवाचे सामान्यसंबन्धाभावात्तत्सायेक्षत्वेन लिङ्गस्याविनियोजकत्वं स्यादत आह—न चेति । नात्र प्रकरणावगम्यक्रतुसंबन्धाख्यसामान्यसम्बन्धो वाघ्यते, विरोधा-मावाद् । द्वारविशेषसम्बन्धे नु विरोधः । तत्र च प्रकरणस्य शक्तिरूपलिङ्गसापेक्ष.वात्तद्-बाघ्यत्वं युक्तमेवेत्याशयः । दृष्टार्थत्वेनाविरोधान्न कस्यचिद् बाध इत्याह—तस्मादिति । अमिधानार्थत्वामावे च निर्व्यागराणां मन्त्राणां प्रकरणग्रहणायोगादुच्चारणं व्यापारद्वारेण प्रकरणग्रहणे तस्यानुष्ठानौप्यिकत्वेनाभिधानवत्कमंविधिनानाक्षेपादविधानाच्चोच्चारण-द्वारेण प्रकरणग्रहणम्, प्रकरणग्रहणाच्चोच्चारणमितीतरेतराश्रयापत्तेरुच्चारणविधिकत्यनं विना कर्मकालोच्चारणकर्त्व्यतायां प्रमाणामावाद्याज्ञिकाचारवर्श्वनेनोच्चारणविधिक्त्यने कलेशः स्यादित्यर्थान्तरन्यासेनग्रह—एवं चेति । उपसंहरति—अत इति । नैविमत्याशङ्कान्माष्यं व्याचष्टे नैविमत्यमिथानार्थंत्वेऽप्यसमवेतार्थंप्रकाशनस्यादृष्टार्थंत्वापरिहारात्तःपर्यन्त-त्वकल्पनं न युक्तमित्याशयः । तदुच्यत ६ति परिहारमाष्यं व्याचष्टे—तत्रेति । तत्थ वचनान्नेषामितरार्थं प्रयुज्येतेत्यसमवेतस्थापि समवेतविशेषणत्वैनामिधानस्यानवमे वक्ष्य-माणत्वाद्विशिष्टरूपप्रकाशनस्यादृष्टार्थंत्वापरिहारात्, तात्पर्यपूर्वकमनुष्टितमम्युदयकारि मवतीति नियमादृष्टकरूपनेन चामिधानार्थंवत्त्वोपपत्तेः कामित्युक्तम् । तस्मादस्तोत्युप्रसंहारमाष्यं व्याचष्टे—तस्माविति ।

नन्वस्तु श्रुत्सविनियुक्तानामुक्तेन न्यायेनार्थंप्राधान्ये; श्रुतिविनियुक्तानां त्यर्थंप्राधान्ये अम्न्यादानादिमन्त्राणां लिङ्गादेव विनियोगसिद्धेस्तदर्थंशास्त्रानर्थंक्यं स्यादत आह्—तां चतुर्भिरिति । इतिकरणोऽत्र मन्त्रविनियोजकश्रुतिमात्रपरिग्रहार्थः । चतुर्भिरितिनृतोयया मन्त्राणां करणत्वेऽमिहिते, स्वव्यापारं िना तदयोगात् उच्चारणस्यात्तद्ध्यापारत्वाकर्मोत्यस्यनुपयोगित्त्राच्च स्वव्यापारकर्मोत्पत्यप्रयोग्यमिधानव्यापारेण करणत्वाध्यवसायाच्च-तुर्मिरम्न्यादानयमिषदध्यादिति वावयार्थावगमे इति करणविनियुक्तानामर्थंक्रियाख्पत्वेन कथम्मावाग्राह्यत्वात् द्रव्यदेवताविक्त्रियोत्पर्यप्रयोगित्वावगतेः कारकत्वावसायात्करणव्यितिरक्तकारकत्वानुपपत्तेः, करणत्विनिथये सितं पूर्ववदिभिधानार्थंत्वसिद्धेः स्तोत्रशस्त्रमन्त्राणां च स्तौतिशंसितभ्यामेवाभिधानार्थंत्वावसायात्तां चतुर्मिरादत्त इत्यादिश्रुतिविनियोज्येष्व-भ्यादानादिमन्त्रेषु तदर्थंशास्त्रानर्थंनयप्रसङ्गायोगेनाप्यर्थंप्राधान्यमविहतिमत्यर्थः । अनेन चित्वत्याखङ्कामाध्यस्य काममित्युत्तरभाष्यं स्याख्यातमथे याद्यङ्कानिराक णार्थंत्वेन ।। ३२ ॥

मा॰ प्र॰—लोकिक और वैदिक वाक्यों के भेद का कारण न रहने पर दोनों एक ही प्रकार के हैं। लोकिक वाक्यों से जिस प्रकार अर्थ की अमिन्यक्ति होती है वैदिक-वाक्यों से मी उसी तरह वाक्यार्थ का प्रकाशन होता है। पूर्वपक्ष के द्वारा यह स्थिर हुआ है कि मन्त्रों का अर्थ विवक्षित नहीं है, क्योंकि मन्त्रों के स्वार्थ की विवक्षा मानने पर प्रदक्षित दोषों की सम्मावना है, अतः मन्त्रों को अदृष्टार्थक मानना ही युक्ति-सङ्गत है।

जिस स्थल में दृष्ट प्रयोजन परिलक्षित नहीं होता है; वहाँ अदृष्ट की कल्पना करनी पड़ती है। किन्तु, साधारण रूप में मन्त्रों से अनुष्टेय कर्मों का स्मरण होने से वही मन्त्रो-च्चारण का प्रयोजन है।

यस्य दृष्टं न लम्येत स्यात्तस्यादृष्टकल्पना । अनुष्टेयस्मृतेश्रेह मन्त्रोच्चारणमर्थंवत् ॥ अतः यज्ञ का विषय एवं यज्ञ। क्ष्मों का प्रकाश कर ही मन्त्रोच्चारण सार्थंक होता है। इसिलए मन्त्रों के स्वार्थं में आनर्थंक्य की प्रसक्ति नहीं है। फलतः, अदृष्ट=अपूर्वं ही मन्त्रों का प्रयोजन नहीं है।

"अविशिष्टः"=विलक्षण नहीं, 'तु'=िकन्तु, तु शब्द पूर्वपक्ष के निराकरण का सूचक है। "वाक्यार्थः" = वाक्य का अर्थ। [वैदिकवाक्यों का अर्थ लौकिक प्रयोग से विलक्षण नहीं है।] लौकिक और वैदिक दोनों स्थलों में वाक्यार्थ एक ही तरह अर्थ का प्रकाशक है।। ३२।।

अथ कि भवच्छास्त्रमनर्थकमेव ? न हि— गुणार्थेन पुनः श्रुति: ॥१.२.३३॥

शा० भा०—यदुक्तम्, 'तां चतुर्भिरादत्त' इति समुच्चयशब्दाभावान्न समुच्च-यार्थमिति । चतुःसंख्याविशिष्टमादानं कर्तव्यमिति वाक्यादवगम्यते । तदेकेन मन्त्रेण गृह्ह्त्र यथाश्रुतं गृह्ह्यीयादिति ॥ ३३ ॥

भा० वि०—परस्त्वगृहीताभिसन्धिराह—अथेति । तिद्वनियोजकशास्त्र-मनर्थंकं किम्, नैवानर्थंक्यं युक्तमध्ययनविधिपरिग्रहविशेषादिति भावः।

सिद्धान्ती स्वाभिप्रायं विवरीतुं सूत्रमवतारयति—न होति । सूत्रं व्याख्यातुं नन्वर्थाभिधानेनेत्यादिनोक्तां राङ्कामनुवदित—यदुक्तमिति । देवस्य त्वेत्यादीना-मादानकरणत्वस्य लिङ्गादेवावगतेः तेषां चतुष्ट्वस्य चान्तरेण वचनमवगमात् समुच्चयः परिशिष्येत तस्य च चशव्दाद्यभावेनासम्भवात् वचनानर्थंक्यमित्यर्थः, तद्युक्तमिति परिहारप्रतिज्ञां हृदि निधाय गुणार्थेनेत्यादिव्याचचाणो हेतुमाह—चतुःसङ्ख्येति । इह हि चतुःसङ्ख्याविशिष्टमन्त्रकरणकमादानं कर्तव्यमिति वाक्यादवगम्यते, तत्र यद्यप्यादानमर्थप्राप्तं मन्त्राश्च प्राप्ताः सामर्थ्येन, तथाप्य-नन्यलभ्यः शब्दार्थं इति न्यायेन चतुःसङ्ख्याकमन्त्रकरणत्वमात्रमनेन प्रतिपाद्य-मिति गम्यते, तस्माच्च शव्दाद्यभावेऽपि चतुःसङ्ख्यालक्षणगुणविधानेन समुच्च-यार्थंत्वात् पुनः श्रवणस्य नानर्थंक्यमिति हृदयम् ।

ननु लिङ्गवलादेकैकस्य मन्त्रस्यादानकरणत्वावगतेः कथं समुच्चयसिद्धि-रित्याशङ्क्रच श्रुत्तिविरोधे लिङ्गस्याभासत्वान्मैवमित्याह—एकेनेति ॥ ३३ ॥

त० वा०—यद्यपि मन्त्राः प्राप्ताः सामर्थ्येन, तथाऽपि चतुःसंख्यामादाने विधास्यति । तत्रारुणैकहायनीन्यायेन परस्परिनयमे सित मन्त्रगतचतुःसंख्या-विशिष्टमादानं चोदितं समुच्चयादृते कर्तुं न शक्यत इत्यर्थात्समुच्चयफलम् । अथ वा याविल्लङ्गानुमिताः श्रुतयः प्रतिमन्त्रं कल्पयितुमारभ्यन्ते, तावदनेन प्रत्यक्षवचनेन चतुःसंख्याविशिष्टास्ते विहितास्तेनाप्राप्तविधिरेव वचनम् । तत्र तु विनाऽप्येतेन मन्त्रेष्वर्थात्प्राप्तवत्सु तत्परत्वे मन्दं फलमित्यनन्यलभ्यचतुःसंख्यार्थं तस्योपदेशः ॥३३॥

न्या ॰ सु ॰ — सूत्रमवतारियतुं न हीति माध्यं व्याचष्टे — 'बदाम' इति । निविति प्रोक्तामाशक्त्रामनुमाध्य चतुःसंख्याविशिष्टमितिमाध्येण परिहृतम्, तद।दानस्यापोष्टकामृच्च्यनार्थमर्थात्प्राप्ते गुणार्थेनेति च सूत्रविरोधादयुक्तमित्याशक्त्रय व्याचष्टे — यद्यपीति । अर्थं प्राप्ते चादाने संख्याविधौ भवत्यादानसंख्याविशिष्टतेत्यर्थः । विशिष्टादानविध्यभावादर्षं कहायनीन्यायानुपपत्तेः अर्थं प्राप्तस्य चादानस्यानुवाद्यत्वेनैकविधावितरेण विशेष्टुमशक्यत्वात्तिल ज्ञत्रविक्षेत्रकस्यैव मन्त्रस्य प्राप्तेः । संख्यानाकाङ्क्षत्वात्समुच्चयासिद्धेरपरितोषात् फलतो गुणार्थंत्वप्रतिपादनपरत्वेनान्यथा व्याचष्टे — अथ वेति ।। ३३ ।।

भा० प्र०—"तां चतुर्भिरिश्नमादत्ते" (श० त्रा० ६।३।१।१९) इत्यादि ब्राह्मण वाक्यों के मन्त्रों से प्रकाशित विषय का ही उल्लेख किया गया है, चतुःसंख्या रूप गुण विघान करना ही इसका उद्देश्य है। अमिप्राय यह है कि अमिग्रहण विषयक चार मन्त्र हैं, उनमें किसी एक का उच्चारण करके ही अभि का ग्रहण किया जा सकता है, किन्तु, उक्त न्नाह्मण ग्रन्थ से यह कहा गया है कि अभिग्रहण काल में इन चार मन्त्रों का पाठ करना चाहिए, इसलिए, इन स्थलों में पुनः उल्लेख न होने पर मन्त्र का स्वार्थ के प्रकाश में कोई वाधा नहीं है।

"गुणार्थेन" = गुण विधान रूप प्रयोजन के लिए, "पृनः श्रुति." = पुनः ब्राह्मण वाक्य पढ़ा गया है।

इस प्रसङ्घ में पूर्वपक्षी का यह आशय है कि "अश्चिरिस नार्व्यांसि" (वार संव ११।१०) यहाँ से आप्म कर "त्रेष्ट्रभेन त्वा च्छन्दसा ददे" यह मन्त्र कहा गया है, इसी मन्त्र से अश्चि के आदान की प्रतीति सिद्ध है, पुनः त्राह्मण में 'तां चतुर्मिरश्चिमादत्ते इति विधीयते' (शव त्राव ६।३।१।१९) यह विधान व्यर्थ है। इसके उत्तर में कहा है कि मन्त्र से प्रतीत अर्थ का ही ब्राह्मण में पुनः श्रवण चार संख्या के विधान के रूप में उपयुक्त है। चार संख्या लक्षण गुण के लिए विधान न होने पर मन्त्रों में किसी एक मन्त्र से अश्चि का आदान हो जाता है।। ३३।।

#### परिसंख्या ॥ १.२.३४ ॥

शा० भा०—परिसंचक्षाणे च, इमामगृम्णिक्षत्यश्वाभिधानीमादत्त इति त्रयो बोषाः प्रादुःष्युरिति । नैवं सम्बन्ध इत्यादत्त इति । कथं तर्हि, इत्याश्वाभिषानी-मिति । लिङ्गाद्रशनामात्रे शब्दात्तु विशेषेऽश्वाभिधान्यामिति सति च वाक्ये िक्झं विनियोजकम् । तच्चास्य प्रकरणाम्नानानुमितं वाक्यं नास्ति । कतरत्तत् ? अनेन मन्त्रेणाऽऽवानं कुर्वादिति यस्मिन्सित रशनामात्रें लिङ्गात्प्रा-प्नोति । अश्वाभिधान्यां तु प्रत्यक्षमेव वचनम् । अस्मिन्सित, तदानुमानिकं नास्ति । तेन गर्वभरशनायां न प्राप्तिरेवेति ॥ ३४॥

भा० वि-- उदाहरणान्तरे परोक्तमानर्थक्यं परिहरति - परिसङ्ख्येति । परिसङ्ख्या पुनः श्रवणफलमित्यर्थः, तत्र परोक्तान्दोषाननुवदित—परिसञ्चक्षाणे चेति । इमामगृभ्णन् रशनामृतस्येत्येतस्मन् वाक्ये परिसङ्ख्यां कुर्वति सति स्वार्थहान्यादयः त्रयो दोषाः प्राप्नुयुरिति यदुक्तमित्यर्थः, तदयुक्तमित्यव्याहार्यम्, तत्र स्वार्थहानि तावत् परिहरित —नैविमिति । यद्येषा श्रुतिमैन्त्रं रशनादानमात्रे विनियोजयेत्, ततो लिङ्गादेवावासेः विध्यानर्थन्येन तत्परत्वरूपस्वार्थंहानिः स्यान्न त्वेवमश्वाभिधानीविशिष्टरशनादाने मन्त्राविनियोजकत्वाद्वाक्यस्य, न चैव-मप्राप्तविधित्वान्न परिसङ्ख्येयमिति वक्तव्यम्, फलेनैवमिभधानात्। तथा हि परिसङ्ख्याशब्दादेवकाराद्विना न श्रुत्या परिसङ्ख्यात्वम्, वर्जनधीफल्रत्वात्तु परि-सङ्ख्योच्यते, तच्च प्रकृतेऽप्यस्तोति परिसङ्ख्यात्वोपपितः, अतो न स्वार्थहानि-रित्यभिसन्धिः । इदानीं प्राप्तमेव बाघेत परार्थंश्च कल्प्येतेति दोषद्वयं परिहरति-लिङ्गादित्यादिना । रशनादाने=रशनामात्राभिधाने इतीति, तेनादावेव विशेष-श्रुतिपरिच्छिन्ने सित नैराकाङ्क्ष्यादेव मूलश्रुतिकल्पनासम्भवेन लिङ्गस्य विनि-योजकत्वाभावात् न गर्दभरशनादाने मन्त्राप्राप्तिरित्यर्थः, अस्तु तिह विना श्रुति-कल्पनं लिङ्गं विनियोजकिमत्यत आह—सित चेत्यादिना। वान्यमिह श्रुतिः, ततः किमित्यत आह—तच्चेति । सामान्यविनियोजकं वाक्यं श्रुतिरस्य लिङ्गस्य कल्पनीयतया सामान्यप्रकरणान्मानानुमितापि श्रुतिः प्रत्यक्षश्रुतिनैराकाङ्क्येणा-नुमानासम्भवादेव नास्तीत्यर्थः, सामान्यिविनियोजकश्रुत्याभावं विवरीतुं प्रश्नपूर्वकं श्रुतिस्वरूपं तावदाह - कतरदित्यादिना । ईदृशमेव तदित्यत्र लिङ्गमाह - यस्मि-न्निति । प्राप्नोति मन्त्रः तद्वाक्यमेतदेवेति शेषः, किमत इत्याशङ्क्यं प्रत्यक्षश्रुति-विरोधेन तदभावं प्रकृते दर्शयति-अश्वाभिधान्यां त्विति । एकवाक्यत्वं मन्त्रस्या-ह्वाभिधान्यामङ्गट्वमानुमानिकं तद्वावयं नास्ति, अनुमानमेव नोदेतीत्यर्थः, अतः प्राप्त्यभावान्न प्राप्तवाधोऽपि इति निगमयत्ति—तेनेति । प्राप्त्यभावादेव गर्दभरशना नेति प्रतिषेधान्यपरार्थंत्वकल्पनापीत्याशयः ॥ ३४ ॥

त० वा० —याविद्ध मन्त्राम्नानमनवगतप्रयोजनम्, प्रकरणी चाकृतार्थः, तावद्यत्तिसद्ध्यर्थं कल्प्यते तत्सवं वैदिकं भवित । नैराकाङ्क्षयोत्तरकालं तु कल्पितमिप पौरुषेयत्वादप्रमाणं स्यात् । न च श्रुतिमकल्पयित्वा लिङ्गादेः स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यमिति वक्ष्यते ।

तदेतदाह । सित च वाक्ये लिङ्गं दिनियोजकं तच्यास्य नास्तीति । यदैव हि प्रकरणादनेन यजेत, रशनां वा गृह्णीयादिति कल्पियतुमिष्यते तदैवाश्वा-भिधानीमित्यनेनापहारो मन्त्रस्य । यद्यपि नैवं सम्बन्ध इत्यादत्त इति, कथं तहींत्यश्वाभिधानीमिति । तत्कारकसम्बन्धसम्भवात्क्रिययैव सह सामान्याभि-प्रायेण द्रष्टव्यम् । तस्मान्नाऽऽदानमात्रे विधीयते कि तहाँश्वाभिधानीविशिष्टे ।

अथ वा फलतः पश्चात्तनकारकसम्बन्ध उपन्यस्यते। सर्वथा दर्शशास्त्रता नास्ति। यदि हि यदेव मन्त्रवचनात्त्राप्तुयात्तदेव प्रत्यक्षवचनेनोच्यते, ततो वयमुपालभ्येमहि। नन्वेवमप्राप्तविधिरेवायं संजात इति, न वक्तव्यं परिसंख्येति। फलेनैवमभिधानाददोषः। सर्वत्र हि परिसंख्याशब्दादेवकाराद्वा विना न श्रुत्या परिसंख्या नियमो वोच्यते, विधिरेव त्वेवंजातीयकस्य फलेनैवं व्यपदेशः।

कस्तर्हि विधिनियमपरिसंख्यानां भेदः । उच्यते ।

अपूर्व-नियम-परिसंख्याविधीनां निष्ठपणम् विधिरत्यन्तमप्राप्ते नियमः पाक्षिके सति । तत्र चान्पत्र च प्राप्ते परिसंख्येति कीरयंते ॥

विधिरेव हि केनचिद्विशेषेणैवं भिद्यते। तत्र योऽत्यन्तमप्राप्तोः, न च प्राप्स्यति, प्राग्वचनादित्यवगम्यते, तत्र नियोगः शुद्ध एव विधिर्यथा व्रीहीन्प्रोक्षतीति।

यत्र तु प्राग्वचनात्पक्षिकी प्राप्तिः सम्भाव्यते, तत्राप्राप्तिपचं पूरयन्यो विधिः प्रवर्तते, स नियन्तृत्वान्तियम इत्युच्यते । यथा व्रीहीनवहन्तीति । तण्डुलिन्ध्य-त्यथिन्धेपदेव तत्त्रिद्धनं तत्प्राप्तिमात्रं विधेः फलम्, कि तिह् अप्राप्तांशपूरणम् । तदप्राप्तिपक्षे च तण्डुलैक्पायान्तराण्याक्षिप्येरन् । पूरणे तु सित या तेषां निवृत्ति-रसावर्थान्न वावयात् । न च तद्वारणं नियमः । परिसंख्या हि तथा स्यात् । प्रत्यासन्नां वाऽवहन्तिनियततामत्सृज्य नान्यनिवृत्तिफलकल्पनावसरः । तत्प्र-सिक्द्वारा त्ववहन्तरिनयतिरासीदिति, नियमान्तर्गतैवार्थान्तिवृत्तिर्गम्यते । न च प्राप्ते सितं विधिरयं प्रवृत्तः, येनास्यान्यनिवृत्त्पर्थता कल्प्येत । प्रागेव तु प्रवर्तमानेनार्थस्य प्रापकशक्तिनिरोधादन्याप्रप्तिः कृतां, सा चार्थलभ्येति, न तयैव व्यपदिश्यते ।

यः पुनः प्राङ्नियोगात्तत्र चान्यत च प्राप्नुयादिति सम्भाव्यते, यत्र वा यच्चान्यच्च सा परिसंख्या । यथाऽत्रैवोदाहृते । यथा च गृहमेधीये पञ्चमे पक्षे । अत्रापि च न प्राप्ते सत्येषा प्रवर्तते, प्रापकस्य शास्त्रस्याननुमितत्वात् । कथं तिह ? यद्येतद्वावयं नाभविष्यत्तत एनं प्राप्स्यदिति । सर्वस्य प्रत्यक्षस्य वाक्यस्य

नानुमानिकवाक्यप्रतिवन्धमात्रं फलमिष्यते । किं हि तेन पठितेन यस्यान्यतोऽ-प्यर्थः सिद्धचित तदर्थं गर्दभरशनानिवृत्तिः फलं कल्प्यते । तेनैवं कल्प्यते कृत्वा-चिन्तान्यायेन यदि नामैत्रं वाक्यं न भवेत्, ततः कीदृशमनुष्ठानं स्यात् । तत्र मन्त्रप्राप्तिस्तावदेकान्तेन सिध्येदश्वाभिधान्याम्, तद्वदेव तु गर्दभरशनायामपि प्रसज्येत । यदा त्वनेन वाक्येन प्रत्यक्षेण नैराकाङ्क्ष्यादिवशेषिविनयोगसमर्थं-वाक्यानुमानं निषिद्धम्, तदा केवलाश्वाभिधानोविषयत्वसिद्धिरित्यपौनक्कचा-दर्थवद्वाक्यम् ॥३४॥

न्याः सु०—अत्र माध्यकृता 'परिसञ्चक्षाणे चेति' पूर्वोक्तदोपत्रयमनुमाध्य लिङ्गप्राप्तमन्त्रादानसम्बन्धविधानानथंक्यापत्तेः । स्वार्थहानं स्यात्, तदप्राप्तमन्त्राथामिषानासम्बन्धविधानात्तु नैव दोषप्रसिक्तिरिति नैविमित्यादिना स्वार्थहानि परहृत्य, लिङ्गादित्यादिना श्रुतिपरिच्छिन्नेऽर्थे लिङ्गस्याविनियोजकत्वाद् गर्दंभरशनासम्बन्धाप्राप्तेनं प्राप्तबाधः प्राप्त्यमावादेव च गर्दंभरशनादानेति प्रतिपेधायोगात्परार्थंकल्पनामाव इति दोषत्रयं
परिहृतम् । तत्र प्राप्तवाधपरिहारमाध्यं तावहजुत्वाद्वघाख्यातुमाह—याबद्वीति ।

नन्वप्रामाण्यापत्तेर्मा नाम रशनामात्रे मन्त्रविनियोजकश्रुतिः कल्प्यताम्, लिङ्गादेव त् विनियोगस्तेत्स्यत्यत आह—न चेति । उक्तेऽर्थे माध्यं योजयति—तदेतदाहेति । श्रूत्यिम-प्रायो भाष्ये वाक्यशब्दः । स्वार्थहानपरिहारभाष्यमिदानीं व्याचष्टे-यदपीति । गर्हार्थे-नापिशाब्देन क्लिष्टत्वमस्य माष्यस्य सूचितम् । सामान्येनेत्यिमित्राय इति शाकपार्थिवादि-वन्मध्यमपदलोपी समासः सामान्यशब्देन निर्विशेषणस्वमुक्तं न शब्देनादाने मन्त्रस्य सम्बन्धो विधीयते, येन लैङ्गिकप्राप्तिः । सम्मवात्तदर्यशास्त्रानर्थक्यप्रसक्तेः स्वार्थहानं स्यादित्यर्थः । किमित्येवं व्याख्यायते इत्यपेक्षायाम्, यतः क्रियपैव मन्त्रस्य सम्बन्धो युक्त इत्यध्याहारेण योज्यम् । तदेव कृत इत्यपेक्षायां कारकाणां साक्षात्परस्परसम्बन्धाभावा-दित्युक्तम् । तेनादानसम्बन्धनिराकरणमाष्यस्यायमर्थो मवतीत्याह — सस्मादिति । का तर्हीत्यश्वामिधानीमिति कारकसम्बन्धप्रतिपादकस्य माष्यस्य गतिरत आह—कि तर्हीति । द्वितीयान्तेन कर्मशक्त्याक्षिप्तविशिष्टक्रियासम्बन्धविवक्षयेदमुक्तमिति विशिष्टानुवाददोषापत्तेरपरितोषादश्वामिधान्युद्देशेन मन्त्रविशिष्टादान-विब्युत्तरकालं परस्परनियमलभ्यकारकसम्बन्धाभित्रायेणान्यया व्याचष्टे — अय वेति । नन्वश्वामिधानीविशिष्टेऽप्यादाने रशनादानत्वाविशेषणं लैक्किमन्त्रप्राप्तिसम्मवास्तदर्थं-शास्त्रत्वमपरिहृतं स्यात्, अत आह -- सर्वंथेति । परिसंख्याफलस्वेनायं दोषः परिहायं इत्याशयः ।

नन्वश्वामिधान्यां मन्त्रविशिष्टादानविधी वर्जनबोधकत्त्रामावान्न परिसंख्यात्वं स्यादि-स्याशङ्कते—नन्वेविमिति । परिहरति—फलेनेति । न चैवमौपचारिकत्वापत्तिः, फलत एव परिसंख्याव्यपदेशादित्याह—सर्वत्र होति । प्रसङ्गान्नियमव्यपदेशोऽपि फलेनैवेति दर्शयितुं नियमग्रहणम् । पिसंख्या—वर्जं नवुद्धः । तदथां नन्नादिः परिसंख्याशब्दः । तस्यां नन्नादिः परिसंख्याशब्दः । तस्माद्वा ब्राह्मणो न हन्तव्यो नेक्षेतोद्यन्तमादित्यमित्यादीनामेव श्रुत्या परिरंख्यात्वं निषेधपर्युदासव्यपदेशाविशेषात्तु व्यवहारसिद्धेः न परिसंख्याव्यपदेशः । सत्यमेव वेदितव्य-मित्यादीनामेवकाराच्छुत्या नियमत्वम् । अन्यत्र तु फल्रेनैव नियमपरिसंख्याव्यपदेशः ।

ननु प्रोक्षणावावय्यीदासीन्यनिवृत्तिकत्तं व्यतानियमदर्शनादवधातादौ चाप्राप्तप्रापणाद्द-लनादिनिवृत्तिदर्शनात्, इमामगृह्णाक्षत्त्रादाविष चाप्राप्तप्रापणकर्त्तं व्यतानियमदर्शनात् फलतो व्यपदेशः तत्सञ्करात् विध्यादीनां सङ्करप्रसङ्ग इत्यभिप्रायेण पृच्छिति—कस्तर्हीति ? फलासञ्करामिप्रायेणोत्तरमाह—उच्यत इति । दलोकं व्याचष्टे—विधिरेव होति । कोऽसी विशेष इत्यपेक्षायामाह—तत्रेति । विधेयस्वरूपप्राप्तेरेवात्र फलत्वसम्भवान्न तत्र नियमी-दासीन्यनिवृत्त्योविप्रकृथयोः फलत्वं युक्तमिति मावः ।

अवघातादौ तु नियमताफलःवान्नियमव्यपदेशमाह—यत्र त्विति । ननु तत्राप्यर्थाः क्षेपात् प्रागेव प्रत्यक्षेण विधिनावघातादेरप्राप्तस्यैव विधेः स्वरूपप्राप्तिरेव फलं स्यादत **बाह—तण्डुलेति । नन्वर्थंतः** प्राप्तिसम्मवान्माभृत्प्राप्तिमात्रस्य फलत्वम् । अप्राप्तांशपूरण-वत्त्वन्यनिवृत्तेरिप प्रतीयमानायाः कस्मान्न फलत्वं स्यादत इत्याह—तदप्रासीति । अय-माश्चयः--अप्राक्षांशपूरणात्प्रागुपायान्तराक्षेपस्य िराकर्त्तुमशक्यत्वातिस्रवृत्त्यनुपपत्तेः उत्तरकालं चानुनिष्पादितत्वेन सिद्धेनं प्रयोजनापरपर्यायमन्यनिवृत्तेः फलत्वं युक्तमिति । प्रसिद्धनियमव्यपदेशहान्यापत्ते रिप नास्याः फलत्वमित्याह—न चेति । अविधेयगतत्वेन च विप्रकृष्टत्वाञ्चान्यनिवृत्तिः फलमित्याह्—प्रत्यासन्नं वेति । नन्वन्यनिवृत्तेः फलत्वामावे विष्यनिव।रितत्वादुपायान्तराणामप्याक्षेपः प्रसज्येतेत्यत आह—तत्प्रसक्तीति । अन्य-िनिवृत्ति विना नियमानुपपत्तेर्नान्तरीयकान्यनिवृत्त्यवगतेरुपायान्तराक्षेपवारणमित्याशयः । यदि चाक्षिसेषूपायान्तरेष्वयं विधिः प्रवर्त्तेत, ततः शास्त्रमन्तरेण प्राप्तोपायान्तरिनवृत्य-योगांच्छास्त्रस्येवान्यनिवृत्तावि तात्पर्यफलल्पना स्यात् न त्वेतदस्ति । श्रुतिकल्पनं विना-र्थाक्षेपस्याप्राप्तत्वेन मन्यरत्वाच्छीघ्रप्रवृत्तेन प्रत्यक्षेण विधिनैवैकोपायनियमे नैराकाङक्षचे-णार्थाक्षेपानुपपत्ते: प्रापकामावादेवोपायान्त रनिवृत्तिसिद्धेनं शास्त्रस्य तत्पर्यन्तं व्यापारः कल्प्यत इत्यिमप्रायेणाह—न चेति । उपसंहरति—सा चेति ।

#### **द्योवपरिसंख्यादोषिपरिसंख्ययानिरूपणम्**

उभयोस्तु नित्यप्रासौ पुनर्वंचनस्य स्वरूपप्रासिनियमफलत्वायोगेनान्यनिवृत्तिफलत्वा-त्परिसंख्याव्यपदेश्यत्वमित्याह—यस्पुनरिति । प्राप्त इति सप्तम्याः, तत्र चान्यत्र चेति सप्तमीभ्यां वैयधिकरण्येनान्वये तत्र चान्यत्र च प्राप्नुयादित्यर्थो मवति, सामानाधिकरण्ये तु तच्चान्यच्चेति । यथासंख्येनोभयत्रोदाहरणमाह — यथेति ।

#### गृहमेघोयाधिकरणार्थंवर्णनम्

चातुर्मास्येषु साक्रमेघपवंणि पूर्वेद्युगृंहमेघीयेष्टि विधाय श्रुतमाज्यमागौ यजित यज्ञ-ताया इत्युदाहृत्य दशमेऽष्टघा चिन्तयिष्यते । तत्रातिदेशप्राप्तयोराज्यभागयोरनुवादमात्रमेतदित्याद्यः पक्षः ।

द्वितीयस्त्वानथंनयपरिहारायोमयत्र विहितयोराज्यभागयोरिहाभ्युदयकारित्वकल्पनया प्रकृतिवदित्थं कत्तंव्यमित्युपदेशातिदेशाभ्यां संहृत्य विधिरिति ।

तृतीयस्तूमाम्यां विधानस्यादृष्टार्थंत्वापत्तेर्यंज्ञताया इति च स्तुतिदर्शनात् प्रकृतगृह-मेधीयस्तुत्यर्थमिति ।

चतुर्थंस्तु गृहमेधीयविष्येकवाक्यत्वाभावेन तत्प्रशंसार्थंत्वायोगात् यज्ञताया इत्याज्य-भागस्तुतिप्रतीतेरनन्यपरं पुनः श्रवणमाज्यभागधर्मंककर्मान्तरविधानार्थंमिति ।

पञ्चमस्त्वाज्यमागशब्दस्य धर्मेळक्षणार्थत्वापत्तेः कर्मान्तरविध्ययोगादितदेशो नाज्य-भागयोः प्रयाजादिषु च प्राप्तेष्वाज्यमागपुनःश्रवणमन्यपरिसंख्यार्थमिति । सोऽयमिह दर्शितः ।

षष्ठस्तु चोदकप्राप्तेः प्राथम्यात्फलतः परिसंख्यानुपपत्तेस्त्रिदोषत्वापरिहारादुपदिष्टाज्य-भागवर्जमतिदेश इति ।

ससमस्त्वखण्डकरणोपकारातिदेशद्वारेण युगपत्सर्वंपदार्थंप्राप्तेस्तद्वर्ण्जंनपक्षस्य तृतीये चोदनार्थंकास्न्यात्त्व मुख्यविप्रतिषेघात्प्रकृत्यर्थंमित्यत्र निराकृतत्वादाज्यमागयोरेवातिदेशो-पसंहार इति ।

इममि पक्षमितदेशस्य क्रत्वर्थपदार्थंविशेषगोचरत्वेन सामान्यविधिरस्पष्टः संह्रियेत विशेषत इत्युपसंहारायोग्यत्वान्नि राकृतस्य क्लृक्षोपकारप्राकृताज्यमागनिराकाङ्क्षत्वेनाति-देशामावाद् गृहमेधीयस्यापूर्वत्वज्ञापनार्थंमिदं वचनमिति सिद्धान्तो वक्ष्यते ।

नन्वन्यनिवृत्तिफलत्वे परिसङ्ख्याया निवृत्तेः प्राप्तिपूर्वंकत्वात्प्राप्तमन्त्रविषयत्वोपपत्तेः विद्योषतः मनिवृत्ति । नन्वेवं सत्यानुमानिकवाक्यप्रति-वृत्यधकत् स्रत्वेनार्थंवत्त्वोपपत्तेनं गर्दंभरशनानिवृत्तिफलत्वं स्यादत आह—सर्वस्येति । अप्राप्तिविधत्वेऽपि फलतः परिसंख्यात्वे विस्तरेणोक्तम् सुखग्रहणार्थं सफलयति—तेनेति । परिसंख्यानिक्पणस्य तदर्थंशास्त्रतापरिहारोपयोगितामाह—इत्यपौनक्क्यादिति ॥ ३४ ॥

भा० प्र०— ''इमामगृभ्णन् रशनामृतस्य इस्यश्वामिषानीमादत्ते ' (वा० सं० २२।२) इत्यादि वाक्य कहे गये हैं, किन्तु पुनः उल्लेख नहीं है। कारण, 'अश्वरशना' एवं 'गर्दम-रशना' दोनों की ही प्राप्ति की सम्मावना है। ब्राह्मणवाक्य में कहा गया है कि गर्दमरशना ग्रहणीय नहीं है अश्वरशना ही ग्राह्म है। इस प्रकार की विधि न रहने पर गर्दमरशना भी ग्राह्म हो सकती थी, कारण, अश्वरशना के समान वह भी प्रकरण प्राप्त है। किन्तु, ब्राह्मणोपदिष्ट परिसंख्या विधि गर्दमारशना की व्यावृत्ति कर देती है। इस प्रसङ्ग में पूर्वपक्षी कह सकते हैं कि परिसंख्या अर्थात् अन्य की निवृत्ति स्वीकार करने पर तीन दोषों की प्राप्ति होती है।

१ — श्रुतार्थं त्यागः — श्रुत अर्थात् वाक्य प्राप्त गर्दं मरशना-ग्रहणरूप अर्थं का परि-त्याग करना होगा।

२-- अश्रुत अर्थं की कल्पना---गर्दं मरदाना ग्रहणत्यागरूप अश्रुत अर्थं की कल्पना करनी होगी।

३ - प्राप्तवाध-प्रकरण या लिङ्ग अर्थात् सामर्थ्यवश प्राप्त गर्दमरशना का बाध करना होगा । अश्वरशना के समान गर्दमरशना भी प्रकरण या लिङ्क के अनुसार ग्रह-णीय होता है, किन्तु, परिसंख्या के द्वारा वाधित होकर अश्वरशना के ग्रहण में ही पर्यंवसित होता है, इस प्रकार तीन दोवों की प्रसक्ति होती है। पूर्वपक्षी ने परिसंख्या में इन तीन दोषों का उद्भावन किया है। किन्तु, ये दोष सङ्गत नहीं हैं। क रण, प्राप्त विषय का वाध होने पर ही उक्त तीन दोषों की सम्मावना होती। किन्तू, इस स्थल में प्रकरण या लिङ्गवश गर्दभरशना की प्राप्ति से पूर्व ही प्रत्यक्ष श्रुति के आधार पर अश्वरशना ग्रहण बोधित है, अत:, प्राप्तार्थं का वाध नहीं होता है। क्योंकि, प्रकरण या लिङ्ग स्वयं विनियोजक नहीं होता है, प्रकरण के द्वारा वाक्य, वाक्य के द्वारा लिङ्ग या सामर्थ्य एवं सामर्थ्य के द्वारा विधायिका श्रृति अनुमित होती है। "इत्य-श्वामिधानीम्' इस स्थल में प्रत्यक्ष श्रुति ही अश्वरशना के ग्रहण का विधान करती है। प्रत्यक्ष श्रुति की अपेक्षा लिङ्क या प्रकरण परवर्ती है, उसके द्वारा प्रत्यक्ष श्रुति के द्वारा किसी पदार्थ के प्राप्त होने के बाद ही अन्य पदार्थ की प्राप्त होती है। जिस समय प्रत्यक्ष श्रुति के द्वारा किसी पदार्थ का विधान होता है, उस समय लिङ्ग आदि के द्वारा विहित पदार्थं की प्राप्ति की उपस्थिति न होने से उसके वाघ का प्रश्न ही नही उठता है। अनुपस्थिति का वाध कैसे सम्मव है ? प्राप्त अर्थ का वाध न होने पर निषेध रूप पदार्थ को कल्पना एवं विधि के स्वार्थ त्याग का भी प्रश्न नहीं है। इस दृष्टि से मीमांसकों ने स्वीकार किया है कि प्राप्त परिसंख्या में ही तीन दोषों का प्रसङ्ग होता है, अप्राप्त परिसंख्या दोष शून्य है। अतः, त्रिविध दोषों में एक दोष मी यहाँ सम्मावित नहीं है। फलतः, परिसंख्या के कारण इस स्थल में पूनक्लेख नहीं है।

'परिसंख्या' = अन्य निवृत्ति । 'इत्यश्वाभिधानीमादत्ते' इत्यादि स्थल में परिसंख्या अर्थात् अन्य की निवृत्ति के लिए ही ब्राह्मणवाक्य कहा गया है ।

आशय यह है कि "इमामगुम्णन् रशनामृतस्य" (वा० सं० २२।२) 'इत्यश्वा-मिषानीमादत्ते' इस मन्त्र के सामर्थ्यं से ही प्राप्त रशनादान का ब्राह्मणवाक्य विनियोजक है, इसका पुनः कथन व्यथं है। 'गर्दमामिधानीमादत्ते' यह परिसंख्या है। परिसंख्या में तीन दोष हैं—आदत्ते यह रशनादान रूप स्वायं का परित्याग करेगा, गर्दमरशना के आदान का निषेध रूप अन्य अर्थं की शब्द से कल्पना करनी पड़ेगी, रशनात्व सामान्य के आदान से गर्दमरशना और अश्वरशना इन दोनों के आदान की प्राप्ति होने से गर्दम- रशना के आदान का वाध होगा। इस प्रसङ्घ में सिद्धान्ती का कथन है कि गर्दं मरशना की अप्राप्ति ही है। प्रकरण पाठ की अन्यथा अनुपात्ति होने से इस मन्त्र से 'आदान= ग्रहण करना चाहिए' इस वाक्य की परिकल्पना होती है। इस वाक्य से मन्त्र और आदान का सम्बन्ध सिद्ध होने के बाद किस विषय का आदान किया जाय इस अन्वेषण में लिङ्गवश रशनामात्र का आदान प्राप्त होने से गर्दभरशना की प्राप्ति होनी चाहिए। किन्तु, यह विलम्ब से प्राप्त है। अतः 'अश्वामिधानोम्' इस प्रत्यक्ष वाक्य से मन्त्र और आदान का सम्बन्ध रहने पर लिङ्गाधीन रशना अर्थं का प्राप्त आदान की 'अश्वामिधानीम्' इस श्रुति से विशेष व्यवस्था होती है। रशना विशेष का आदान अश्वरशना के आदान से मन्त्र निराकाङ्क्ष हो गया है, अतः, गर्दभरशना के आदान की अप्राप्ति होने से प्राप्त का वाध नहीं होता है। इसलिए निषेधार्थं की कल्पना और विधि व अर्थं का त्याग यहाँ नहीं है। अप्राप्त गर्दंभरशना का निवारण की दृष्टि से परिसंख्या अर्थात् अन्य निवृत्ति कही गई है। ३४॥

#### अर्थवादो वा ॥ १.२.३५ ॥

शा० भा०—उरु प्रया उरु प्रयस्वेति पुरोडाशं प्रथयतीत्यर्थवादार्था पुनः श्रुतिः, यज्ञपतिमेव तत्प्रथयतीति । ननु नायं मन्त्रस्य वाक्यशेषो, न च प्राप्तस्य स्तुत्या प्रयोजनम् । सत्यम् । नायं मन्त्रस्य विधिः संस्तवः । प्रथनमेव तत्र स्त्यते । मन्त्र पुना रूपादेव प्राप्त इहानूद्यते प्रथनं स्तोतुम् । इत्थं प्रथनं प्रशस्तं यित्र्यमाणमेवं रूपेण मन्त्रेण क्रियते । कस्तदा भवति गुणः । 'यज्ञपतिमेव तत्प्रजया पश्चिः प्रथयति' । किमेतदेवास्य फलं भवति । नेति बूमः । स्तुतिः कथं भविष्यतीत्येवमुच्यते कथमसति प्रथने प्रथयतीति शब्दः । मन्त्र।भिधानात् । मन्त्रेण पुरोडाशमध्वर्युः प्रथस्वेति बूते । यश्चैवं प्रथस्वेति बूते, स प्रथयति । यथा यः कुविति बूते, स कार्यति ॥ ३५ ॥

भा० वि —परोक्तं शास्त्रान्तरानर्थंक्यं परिहरित —अर्थवादो वेति । सूत्रं व्याकरोति —ऊरु प्रथस्वेतीति । अर्थवादार्थंत्वन=स्तुत्यर्थंत्वेनित यावत्, स्तुति-मिनयिति —यज्ञेति । ब्राह्मणप्रदेशाम्नातस्यास्य न मन्त्रप्रदेशाम्नातमन्त्रविशेष-िञ्जप्रकरणानुमितविधिशेषत्वेन स्तुतित्विमित्यक्तमित्याशङ्कते —निविति । मन्त्रस्य=मन्त्रिञ्जानुमितस्य विधेरित्यर्थः, कि च स्वस्यैव प्ररोचनाशक्तयाविभविन निवृत्ताकाङ्क्षत्वान्न स्तुत्या सम्बन्ध इत्याह—न चेति । प्राप्तस्य=पर्यंवसितस्येत्यर्थः, यद्यपि नायं मन्त्रस्य प्रथने विनियोगं विधत्ते, लिञ्जाद्यनुमितिविधिनव तत्सिद्धः, नापि विनियोगं स्तौति, प्रकरणान्तरस्थत्वादस्य, तथापि प्रथयतीति प्रथनोत्पत्ति विधायोरु प्रथस्वेति प्रथनं स्तुयते नानर्थंक्यमिति परिहरित — उच्यते इत्यादिना ।

ननु यज्ञपतिमेव तत्त्रजया प्रथयसीति अनेनैव स्तुतौ सिद्धायां कि प्रथन-मन्त्रानुवादेनेति तत्राह – मन्त्रः पुनरिति । स्तोतुमिति । प्रथनसाधनमन्त्रपर्या-लोचनयापि स्तोतुमित्यर्थः, स्तुतिमभिनयति – इत्थिमिति । नन्वनेन मन्त्रेण क्रियमाणमि प्रथनं कथं प्रशस्तं भवतीति पृच्छति—कस्तदेति । उत्तरं— यज्ञपतिमिति । एतन्मन्त्रशेषे हि उरु ते यज्ञपतिः प्रथतां इत्येवंरूपाण्यक्षराणि पठचन्ते, तत्र च पुरोडाशप्रथनस्य यजमानप्रथनसाधनत्वावगमात् स्पष्टा प्रथन-स्तुतिरित्यर्थः, यज्ञपतिप्रथनमस्य फलत्वेन स्तुतित्वेन वा सङ्कीत्यंत इति जिज्ञा-सया पृच्छति — किमिति । अस्य पुरोडाशप्रथनस्य यज्ञपतिप्रथनमेव फलं भवति कि फलमस्यैवैतत् कि न स्यादिति भावः । लिङ्गविनियोज्यतया प्रमेयमन्त्रस्य फलप्रमापकत्वाभावात् प्रथनफलानुवादेन स्तुत्युपपत्तेश्च, स्तुत्यर्थंतैव युक्तेति परिहरति - नेति । बूम इति । ननु प्रयोज्यव्यापाराभिधानं विना प्रयोजकव्या-पाराभिधानासम्भवात् प्रथत इति च प्रयोज्यव्यापारानभिधानेन च प्रथयतीत्यपि निर्देशासम्भवात् अप्रतीयमानप्रयोजकव्यापारविधानासम्भवाच्च न विधिशेषतया स्त्रतित्वेनार्थवत्तेति चोदयति--कथमसतीति । प्रथने=प्रथनशब्द इत्यर्थः, कर प्रथस्वेति प्रतीकोपात्तमन्त्राभिहितप्रथनरूपश्योज्यव्यापारमाश्रित्य प्रथयतीति प्रयोजकव्यापारविधिसम्भवाद्युक्ता स्तुत्यर्थतेति परिहरति--मन्त्राभिधानादिति । एति द्विवृणोति - मन्त्रेणेति । तथा किमित्यत आह - यश्चेति । प्रथस्वेति स्व-व्यापारे प्रथने पुरोडाशं प्रेरयन् ह्यध्वर्युः प्रथयति, ततस्च प्रथनहृपप्रयोज्यव्या-पाराभिधायित्वं मन्त्रस्य स्फूटमित्यर्थः, प्रयोज्यं स्वव्यापारे प्रेरयन् प्रयोजको भवतीत्यत्र दृष्टान्तमाह—यथेति ॥ ३५ ॥

त० वा०—यद्यपि प्रदेशान्तरस्थत्वान्मन्त्रविधानं न स्तूयते, तथाऽपि प्रथन-विधानात्तत्परोचनया च सकलं नाक्यमर्थवत् । तस्य ह्येतदेवोत्पत्तिवावयम् । ननु च पुरोडाशान्यथानुपपत्तिप्राप्तत्वात्प्रथनं न विधातव्यम् । नैतन्नियोगतः प्राप्नोति । द्वृततरं हि पिष्टमप्रथितमपि प्रथेत । विधाने तु सति ताहशं कर्तव्यम्, येन प्रथितव्यं भवति । एवं चाध्वर्युकर्तृकताऽपि सिद्धचित । पठधमानं ह्याध्वयं-वसमाख्यां लब्ध्वा कर्तृविशेषं नियच्छिति । अर्थप्राप्तं त्वसमाख्यातत्वान्न निया-मकं स्यात् । एवमर्थं च यद्यप्येकान्ततोऽर्थात्प्राप्न्यात्, तथाऽपि वाक्येनैव प्राप्-यितव्यम् । तस्मादुपपन्नो प्रथनस्तुतिः ।

एवमिष यज्ञपितमेव तत्त्रथयतीत्यनेन स्तुतौ सिद्धायां मन्त्रग्रहणमनर्थकम् । न । मन्त्रस्यैव स्तुत्यर्थमुपादानात्, प्रथनं कर्तव्यम्, तस्य हि क्रियमाणस्यायं मन्त्रः साधनं भवति । तत्र चोरु ते यज्ञपितः भवतीति गुणो लभ्यते । किमेतदेवास्य फलमिति । नेत्याह । स्तुत्यर्थमेव तद् द्रव्यसंस्कारकर्मस्वित न्यायात् । यद्यप्यत्र करणमन्त्राभिहितत्वात्फलं कल्प्येत, तथाःपि ब्राह्मणे तावत्तत्संकीतंनमेकान्तेन रतावकम् । मन्त्रोऽपि तु लिङ्गिविनियोज्यो न फलकल्पनाये प्रभवति । करण-विभक्तिविनियुक्तानां हि सकलोपयोगान्यथानुपत्त्या फलसाधनता युक्ता, लिङ्गा-नुमिता पुनः श्रुतिराकाङक्षावद्येन क्रियाप्रकाशनमात्रविनियोगायेव ज्ञायते । तेनैवंजातीयको मन्त्रोऽपि प्रधानफलसंकीर्तनात्मिका स्तुतिरेवाभ्युपगन्तव्या ।

कथमसित प्रथन इति । कस्यायं प्रश्नः कि विष्युद्देशविति । पुरोडाशप्रथन-स्य, अथ वाऽर्थवादगतस्य यज्ञपितप्रथनस्येति । द्विधाऽपि चायुक्तं पुरोडाशप्रथनं तावद् विधीयमानत्वादेव न प्रष्टव्यम् । न च मन्त्राभिधानात्तस्यास्तित्वम्, कि तिह् ? स्वरूपसद्भावादित्युत्तरमप्यसम्बद्धम् । अथ पुनिरतरार्थवादःयायेन कथ-मरुदतीतिवत्प्रश्नः । तथाऽप्युत्तरमसम्बद्धम् । मन्त्रेणाध्वर्युः पुरोडाशमिति पुरोडाशेन सम्बध्यते, न यजमानेन । तस्मादग्रन्थ इति केचित् ।

उभयथाऽपि त्विदमदुष्टम् । अस्तु तावत्पुरोडाशप्रथने । तत्र हि याज्ञिकानां केषाञ्चिदय मन्त्रः कृत्वा प्रथनम्, अभिमर्शने प्रयुज्यते । सोऽयं स्वसिद्धान्तेन पृच्छति कथमसति वृत्ते प्रथने प्रयुज्यमानेनानेन प्रथयतीति ।

तत्राभ्युपेत्यवादेनोत्तरं मन्त्राभिधानादिति । यद्यपि प्रथनं प्रथमकृतत्वा-न्नास्ति, मन्त्रेण नु सत्तयोच्यत इत्युपपन्नः शब्दार्थः । अथ वा सर्वप्रयोजकव्यापा-राणां प्रयोज्यव्यापारपूर्वंकत्वमर्थरूपेण स्थितमिति शब्दैरपि तथैव प्रवित्तित्व्यम् । इह च स्तुतिविषयसिद्धचर्थं प्रथयनीत्येतद्विधीयत इत्युक्तम् ।

तत्राऽऽह नायं विधिः सम्भवति, विषयानुपपत्तेः । प्रयोजकव्यापारो हि प्रतीयमानस्तद्गोचरः स्यात् । स चानुपात्तप्रयोज्यव्यापारत्वान्न प्रतीयते, तेन यथा यजेतेत्यनुक्ते याजयतीति नोच्यते, तथेह प्रथेतेत्यनुक्ते प्रथयतीति न वाच्यम् । न चेह पुरोडाशः प्रथेत, तेन वा प्रथितव्यमित्युपादानमस्ति । तस्मिन्न-सित प्रथयतीत्यनुपपन्नम् ।

तदुपपादयति मन्त्राभिधानादिति प्रतीकगृहीतमन्त्रोपात्तप्रयोज्यव्यापारं हि ब्राह्मणं प्रथयतीति विधत्ते । यश्च प्रथस्वेति ब्रूत इत्यनेन पुरोडाशकतृंकं क्रिया-मध्वर्युः प्रेष्यतीत्येतद्श्यति । यद्यपि च सम्भाव्यमानिक्रयाणां प्रयोज्यानामनु-पादायापि व्यापारं शब्देन प्रयोजकव्यापारः सिद्धयतीत्येतदप्युत्तरं सम्भवति, तथाऽपि तूत्तरिवभवादुपादानपूर्वकतैवोक्ता ।

अथ वाऽस्तु यजमानप्रथने कथमसतीति सर्वंस्तुतीनां किञ्चिच्छन्दगत्तमर्थंगतं वाऽऽलम्बनमुक्तम् । तदत्र किनिबन्धना स्तुतिरिति । तदिभधीयते । मन्त्रोक्तमर्थं-माश्रित्य स्तुतिः प्रवितिष्यते । मन्त्रोणाध्वयुः पुरोडाशं ब्रूत इति न पुरोडाशप्रथनो-पादानाभिप्रायम्, कि तर्हि पुरोडाशं ब्रवीति, उरु ते यज्ञपतिः प्रथतामिति ।

प्रथस्वेत्यपीतिकरणः प्रभृत्यर्थो न शब्दपदार्थंतायै । यश्च प्रथस्वेति ज्त इत्यिष तदाद्यर्थं एव । प्रथतामिति जूत इत्यर्थः । यश्चैवं जूते, स प्रथयत्यनेनैव, गुण-वादात् । अथ वा तदाचष्ट इत्येवं मुख्यमेव प्रथयतीत्यर्थंमाश्चित्य प्रथनवृद्धवा सिद्धा स्तुतिः ॥ ३५ ॥

न्या । स् --- निवति । भाष्येण बाह्मणाम्नातस्य वाक्यस्य गन्त्रप्रदेशाम्नातमन्त्र-विशेषिञ्जप्रकरणानुमितविधिशेषत्वामावादर्थवादत्वं न युक्तमिति, प्रागुक्तां शङ्कामनु-भाष्य नायमित्यादिना मन्त्रस्तुत्यसम्मवेऽपि प्रथनस्तुतिर्भविष्यतीति परिहृतं तद्वचाचहे-प्रथनस्यार्थंप्राप्तत्वेनाविधेयत्वात् । स्तृतिरयुक्तेति शङ्कते—ननु चेति । परिहरति—नैतदिति । आनर्थंक्यात्तर्ह्यांविषयं प्रथममत आह—विधाने त्विति । अस्तु वा नियोगतः प्राप्तिः तथाप्यथक्षिपात्प्रागब्वर्युकर्तृकत्वसिद्धधर्थं विधिरर्थवान् मविष्य-तीत्याह - एवं चेति । उपसंहरति - तस्मादिति । मन्त्रः पूनरिति भाष्यमवतार्थितुमा-शङ्कते-एवमपीति । एतदाशङ्कानिराकरणार्थत्वेन व्याचष्टे-नेति । कथं मन्त्रोपादानेन त्रथनस्तुतिरित्यपेक्षायां स्तुतिप्रकारदशंनार्थमित्यमिति भाष्यं व्याचहे—प्रथनमिति । प्रसङ्गाद्यज्ञपतिप्रथनं पुरोडाशप्रथनस्य फलत्वेन कीर्त्यंते स्तृत्यर्थं चेति जिज्ञासितं किमेत-दिति पृष्टं तद्वचाचष्टे--किमिति । फलत्वेन मन्त्रार्थंत्वेनानुसन्धानमनेकयजमानकेषु च विकारेषु यजमानशब्दवद्यज्ञपतिशब्दस्यीह इति जिज्ञासाप्रयोजनम् । 'नेति व्रम' इत्युत्तर-माष्यमर्थंवादाभिप्रायेण तानत् व्याचष्टे --- नेत्याहेति । एवं त् मान्त्रवणिकफलफलपनसम्मदेन यज्ञपतिप्रथनस्य फलत्वानपायात्पणंमय्यधिकरणे निराकृतत्वेन च जिज्ञासानूपपत्तेरपरि-तोषान्मन्त्रामिप्रायेण व्याचष्टे-सन्त्रोऽपि त्वित । करणविमक्तिनिर्देशामावेऽपि ममाने वच्चों विभवेष्वस्त्वितपूर्वभाग्न गृह्णातीत्यादिषु तृतीये किमृत्विग्गामितया वर्चःप्रभृति-फलमाशास्यं यजमानगामितया वेति विचारदर्शनेन फलकल्पनाम्युपगमादिति करणावगत-क्रियासम्बन्धान्यथानुपपत्तिकल्पितकरणतान्वयसिद्धघर्थं श्रुतार्थापत्या करणविमक्तिकल्प-नमित्रेत्य, करणविभक्तिविनियुक्तानामित्युक्तम् । कयमित्यादिना माष्यमाक्षिपति— कयमिति । कस्येति कर्मणि षष्ठी । कि विषये इत्यर्थः । समाधानं प्रतिजानीते — उभय-थाऽपि त्विति । पुरोडाशप्रथनविषयत्वमञ्जीकृत्य प्रश्नं तावदुपपादयति—अस्तु ताविति । सोऽयं याज्ञिकमतानुसारीत्यर्थः--स्वसिद्धान्तेनेति । निष्प्रमाणकत्वं सूचितम् । उत्तरमुष-पादयति-तत्रेति । यस्त्वयमध्वर्युकर्तृकः पुरोडाशविषयः प्रयोजकव्यापारात्मकः प्रयन-रूपोऽर्थो नास्तीत्युक्तः स यद्यपि पूर्वमेव कृतत्वादिदानीं नास्त्येव, न वर्त्तते, तथापि यथा सत्ता वर्त्तंमानता भवति तथा मन्त्रेणोच्यत इत्यर्थः । इत्थम्भूतलक्षणे सत्तयेति तृतीया। ननु पुरोडाशकत्तृ कः प्रयोज्यव्यापारो मन्त्रेणानुष्ठेयतयोच्यते, नाव्वर्युकत्तृ कः प्रयोज्य-व्यापारो वर्त्तमानतयेत्याराङ्क्ष्योपपन्नः शब्दार्थं इत्युक्तम् । अनुष्ठातृरूपप्रयोजनव्यापारान-मिथानेऽपि प्रेषणात्मकप्रयोजकव्यापारामिधानादुपपन्नः प्रथयतिशब्दार्थं इति भावः।

अनेन च यश्चेत्यादिभाष्यं ध्याख्यातं लिङ्गान्मन्त्रस्य प्रथनाङ्गत्वावगतेरिभमशंनकाले प्रयोज्यत्वानुपपत्ते रपिरतोषात्पुरोडाशप्रथनविषय एवान्यथामाष्यं व्याचधे—अय विति । अस्मिन्पक्षे कथमसत्यनुवते पुरोडाशकत्तृ के प्रयोज्यव्यापारकपे प्रथने प्रयोजकव्यापारवाची प्रथयतीतिशब्द इति प्रश्नभाष्यार्थः । उत्तरभाष्यं व्याचधे—तदुपपादयतीति । प्रतीकेनैक-देशेन गृहीतो यो मन्त्रः तेनोपात्तः प्रयोजयव्यापारों यस्मिन्त्राह्मणे, तत्प्रथयतीति । प्रयोजकव्यापारं विधत्त इत्यर्थः । यथेति माष्यं प्रथस्वति प्रेषणक्षे प्रयोजकव्यापारा-भिधानेन प्रयोजयव्यापाराभिधानानुपादानादस्मिन्पक्षेऽनुपपन्नमाशङ्क्रय, प्रयोज्यव्यापारो-पादानपरत्या व्याचष्टे—यश्चेति ।

नःवेतयान्नाद्यकामं याजयेदित्यादिषु प्रयोजयव्यापारानुपादानेऽपि प्रयोजकव्यापारीपादानदर्शनात्त्व्वकृत्वित्यमो नास्तीत्युत्तरं कस्मान्नोक्तमत आह—यद्यपि चेति ।
अर्थक्रमानुसारिशव्दक्रमनियमादर्शनेनास्यामिप्रायस्यातितुच्छत्वात्प्रश्नोत्तरमाध्ययोश्चोमयोरप्यनाजैवापत्तेरपिरतोषात्स्वमतेनार्थवादगतयज्ञपात्तप्रथनप्रश्नविषयतया व्याच्छे—अथ
वेति । अत्रैवोत्तरमाध्यं व्याच्छे—तदिभधोयत इति । नन्विस्मन्यक्षे मन्त्रेणेत्यादिमाध्यं
पुरोडाशप्रथनामिधायित्वादयुक्तं स्यादत आह—मन्त्रेणेति । नन्वेवं तद्धांश्व ते यज्ञपतिः
प्रथतामिति ववीति यश्चोश्व ते यज्ञपतिः प्रथतामिति व्रूत इति च वक्तव्यमत आह—
प्रथस्वेत्यतमिति । तत्रश्चैवं माष्यार्थो मवतीत्याह—यश्चैवमिति । यश्चोश्व ते यज्ञपतिः
प्रथतामिति शब्दोच्चारणेन यज्ञपति प्रथयतोत्यर्थः । कथं शब्दोच्चारणमात्रेण प्रथनकर्तृत्वं स्यादत आह—गुणवादादिति । प्रेषणरूपप्रयोजकव्यापारकर्तृत्वमुस्पादनरूपप्रयोजकव्यापारकर्तृत्वेनोपचर्यत इत्यर्थः ।

यद्वा तत्करोति तदाचष्टे इत्याख्यानेऽपि णिजुरःतिस्मरणान्मुख्यवृत्तित्वेन प्रथनाख्या-नात्प्रथयतिशब्दोपपत्तिरित्याह – अथ हेति । एवं व्याख्याने यज्ञपतिप्रथनस्य फलत्वामावे निरालम्बना स्तुतिनं युक्येत्याशङ्कोत्यानात्पूर्वग्रन्थसङ्कृतिः समञ्जसेति, एतदेव व्याख्या-नमभिष्रेतम् ॥३५॥

भा० प्र०— "उरु प्रथस्वेति पुरोडाशं प्रथयित" (तै० न्ना० ३।२।८।४) यह न्नाह्मण वाक्य न तो मन्त्र का विधायक है और न प्रशंसा है। यह वाक्य 'यज्ञपितमेव तं प्रथयित' यह वाक्य मन्त्रार्थ का ही अनुवादक है इसके द्वारा मन्त्र-प्राप्त प्रथन की प्रशंसा की गई है। इस सुत्र में 'वा' शब्द वैयर्थ का वारण करता है। अर्थवाद से सम्बन्ध के लिए ही न्नाह्मण में विधि कही गई है।

''अर्थवादः'' = 'वा' (एव) = आशिङ्कृत विफलता के निवारण के लिए है। ''उरु प्रथस्वेति प्रथयित'' इस स्यल में अर्थवाद होने से ब्राह्मण ग्रन्थ में मन्त्र के अर्थ का अनुवाद किया गया है।। ३५।।

# अविरुद्धं परम् ।। १.२.३६ ।।

शा० भा०—यदुक्तं पदिनयमस्यार्थवत्त्वादिविविक्षितार्था सन्त्रा इति । काम-मनर्थको नियमः, न दृष्टमप्रमाणम् । नियतोच्चारणमदृष्टायेति चेत् ? अविरुद्धा अदृष्टकल्पनाऽस्मत्पक्षेऽपि । एवं प्रत्याय्यमानमभ्युदयकारि भवतीति ॥ ३६ ॥

भा० वि०—परमविवक्षितार्थंत्वकारणं दूषयति— अविकद्धमिति । परमित्यनुवादभागं व्याचष्टे — यदुक्तमिति । अर्थवत्त्वाद्धेतोर्थंवत्त्वायेति यावत् । नियम
एव निष्प्रयोजनत्वादिविविद्धितो भवतु, न दृष्टफलमर्थाभिधानमप्रमाणमिविविद्धतिमिति दूषयति——कामिति । नियमस्यापि निष्प्रयोजनत्वमसिद्धमिति शङ्कते—
नियमेति । अविकद्धमिति सूत्रावयवं व्याचक्षाणः परिहरति——अविकद्धेति ।
अदृष्टकल्पनाप्रकारमाह—एवमिति । क्रमविशेषविद्धः पदसमूहैरथं छपं प्रत्याव्यमानमित्यर्थः, उच्चारणादवृष्टं व्यवतापि यथाक्रमनियमादवृष्टं कल्प्यते इति
न विरोध इत्यर्थः ॥ ३६ ॥

. त० वा० अदृष्टार्थोच्चारणवादिनोऽपि तन्नियमादपरमवश्यं कल्पनीयमदृष्टम्, तन्ममापि प्रत्यायनियमाद्भविष्यतीत्यविरोधः । एतेन मन्त्रत्वादिनियमः प्रयुक्तः । सत्स्वप्युपायान्तरेषु विशिष्टानुपूर्वीकमन्त्रविशेषाम्नानादुपायान्तरिवृत्तौ नियमादृष्टमात्रकल्पनया सिद्धमर्थाभिधानम् ॥ ३६ ॥

न्या । सु । यदुक्तमिति भाष्येणार्थंपरत्वे विशिष्टपदक्रमसमूहात्मकवावयनियमान्थं-क्याशृङ्कानुमाषणार्थंत्वेन परमिति सूत्रावयवं व्याख्याय, कामित्यादिना परिहारार्थं-त्वेनाविरद्धमिति सूत्रावयवो व्याख्यातः, तस्य तात्पर्यमाह—पृष्टार्थेति । क्रमान्यत्वेऽप्यु-च्चारणिवशिपावगमाददृष्टान्तरं विनोच्चारणक्रमनियमानर्थंक्यापत्ते रदृष्टद्धयकल्पनात्पूर्वंपक्षे गौरविगत्याशयः । वाक्यनियमहेतोव्याख्यानान्तरेष्वप्येतदेव सूत्रं परिहार्थंत्वेन योजयित— एतेनित । एतेन नियमादृष्टकल्पनायामिष दृष्टार्थंस्याविरोधेनादृष्टार्थंहेतु वेन मन्त्रत्यादि-नियमो निराकृत दृत्यर्थः; एतदेव विवृणोति—सस्विपीति ॥३६॥

मा० प्रच्याय में 'अग्निमूर्द्धा दिवः' इत्यादि मन्त्रों का पद विन्यास का क्रम नियत है, अर्थात क्रम में किसी प्रकार का परिवर्तन सम्मव न होने से (अपरिवर्तनीय) होने से वह अहष्टार्थंक है—यह मैं भी स्वीकार करता हूँ। जिस रूप में मन्त्र का पाठ है, उसी रूप में वह उच्चारणीय है, व्यतिक्रमकर उच्चारण करने पर वह याग के फल के साधनीभूत अपूर्व का जनक नहीं होता है। किन्तु, अहष्ट के अनुरोध से अर्थ-प्रकाश रूप हष्ट प्रयोजन का अपलाप करना उचित नहीं है। क्योंकि, अहष्ट हष्ट का विघातक नहीं हो सकता है। कारण, हष्ट के उपपादन के लिए ही अहष्ट की कल्पना होती है,

इसिलये आचार्यं उदयन ने कहा है—''नाइष्टं दृष्टघातकम्'' (कुसु० ५।४) अतः, द्वितोय दूषण मेरे सिद्धान्त का विरोधी नहीं है।

"अविरुद्धम्" = विरुद्ध नहीं है, परम् = द्वितीय वचन, वान्यनियमात् = यह वचन हमारे सिद्धान्त का विरोधी नहीं है ॥३६॥

## सम्प्रैषे कर्मगर्हानुपालम्भः संस्कारत्वात् ॥ १.२.३७ ॥

शा० भा०—अथ यदुक्तं 'प्रोक्षणीरासादयेति' बृद्धबोधनमशक्यं अत उच्चा-रणाददृष्टिमिति । तस । कर्तव्यमित्यपि विज्ञातेऽनुष्टानकाले स्मृत्या प्रयोजनम् । उपायान्तरेणापि सा प्राप्नोति । अतोऽनेनोपायेन कर्तव्येति नियमार्थमाम्नानम्, संस्कारत्वात् ॥ ३७ ॥

भा० वि०-यद्वा अविरोधे हेतुमाह-एविमिति । इतिर्हेती ।

बुद्धशास्त्रानर्थवयं परिहरति—सम्प्रैष इति । सम्प्रैषे कर्मगहेंति सूत्रावयव-मनुभाषणपरतया व्याचष्टे—अथेति । यद्यपि पूर्वमग्नीदग्नीनिति वाक्यमुदा-हृतमिति च्येयम्, अनेन सम्प्रैषेऽग्नीदग्नीन् इत्यादौ याभिधानकर्मगर्हाभिप्रेतेति सूत्रार्थो विवृतः अनुपालम्भ इति पिहारप्रतिज्ञां व्याचष्टे -तन्नेति । संस्कार-त्वादिति हेतुमनुष्ठेयार्थस्मृतिलक्षणपुष्षसंस्कारार्थत्वादिति व्याचष्टे—कर्तव्य-भिति । बुद्धबोधनमपि कर्तव्यमिति विज्ञायते यतः प्रयोगकालोनया स्मृत्या प्रयोजनमस्तीति सम्बन्धः ।

ननु विद्यादिनापि स्मृतिसिद्धेरानर्थंक्यं तदवस्थमेवेति चोदयति — उपाया-न्तरेणेति । संस्कारत्वादिति हेतुमावृत्या योजयन् परिहरति — अनेनेति । अदृष्ट-रूपसंस्कारार्थंत्वात् स्मरणस्य मन्त्रेणैवोपायेन कर्तव्यमिति नियमार्थं शास्त्र-मर्थवदित्यर्थं: ॥ ३७ ॥

त० वा०—येयं सम्प्रैषे 'अग्नोदग्नीनित्यत्र' बुद्धबोधन।सम्भवादिभधानकर्मगर्होऽभिहिता, साऽप्यनुपालम्भः, स्मरणसंस्कारार्थंत्वात् । बुद्धीनां हि क्षणिकत्वात्स्वाध्यायकालोत्पन्नानां न प्रयोगकालं यावदवस्थानम्, तत्रावद्यं केनचिद्धधानादिनाऽनुसन्धाने कर्तंब्ये मन्त्रो नियम्यते ।

अथ वा संस्कारत्वादिति । यदि हि बोध एवावतिष्ठते, ततोऽनवकाशत्वं भवेत्, इह तु तदीयसंस्कारमात्रावस्थानात्तदभिव्यक्तिद्वारेणास्ति ज्ञानोत्पत्त्यवसर इति न मन्त्रानर्थंवयम् ॥ ३७॥

न्या सु०--अथेति भाष्येण बुद्धशास्त्रानर्थंन्याशङ्कानुभाषणार्थंत्वेन सम्प्रेषे कर्मगहेंति सूत्रावयवं व्याख्याय, तन्नेत्यनेन च परिहारप्रतिज्ञार्थंत्वेनानुपालम्म इति सूत्रावयवं व्याख्याय, कर्त्तं व्यमित्यनेन च हेतुप्रतिपादनाथँत्वेन संस्कारत्वादिति सूत्रावयवं व्याख्याय पुनरुपायान्तरेणापि सा प्राप्नोतीत्यन्यथापि स्मृतिसिद्धेरानथँनयमाशङ्क्र्यानेनोपायेनेत्यनेन माष्येणादृष्टसंस्कारत्वादिव्यावृत्त्या स एव व्याख्यातः तत्सर्वं तात्पर्यंतो व्याचये—पेयमिति । संस्कारत्वादिति सूत्रावयवं स्वयमन्यथा व्याचये —अथ वेति ॥३७॥

मा० प्रज-'बुद्धशास्त्रात्' इस सूत्र में पूर्वंपक्षियों ने दोष उद्भावन किया है, किन्तु वह ठीक नहीं है। क्योंकि मन्त्र के द्वारा अनुष्ठेय विषय का स्मरण होता है। मन्त्र के द्वारा स्मरण करने पर याग संबंधी अपूर्वं निष्पन्न होता है, अन्यथा नहीं। अतः, ऐसे स्थलों में मन्त्र के द्वारा ही स्मरण करना चाहिए—इसी नियम की कल्पना करना चाहिए। 'संस्कारार्थात्' इसके अर्थ में आचार्यं कुमारिल ने कहा है कि—स्मृति उद्बोधक सापेक्ष है। और मन्त्र स्मरणीय विषयक उस उद्बोधनहृप संस्कार का साधन है। अतः, मन्त्र के द्वारा अग्नीध्र का संस्कार अर्थात् स्मृति का उद्बोध न होने से वह निर्यंक नहीं है। इसलिए, जूता पहने हुए पैर में पुनः जूता के पहनने का दृशन्त इस स्थल में उपयुवत नहीं है।

"सम्प्रैष"= अग्नीदग्नीन् विहार इत्यादि प्रैषण में, 'कर्मगर्हा चातकर्म की पुनः ज्ञापनरूप निन्दा या दोष का उदाहरण दिया है वह "अनुपालम्मः" = निन्दा या दूषण नहीं है 'संस्कारत्वात्'=क्योंकि, उसके द्वारा अग्नीध्र का संस्कार होता है ॥३७॥

## अभिघानेऽर्थवादः ॥ १,२,३८ ॥

शा० भा०—'चत्वारि शृङ्गा' इत्यसदिभधाने गौणः शब्दः । गौणी कल्पना प्रमाणयत्त्वात् । उच्चारणादवृष्टमप्रमाणम् । चतस्त्रो होत्राः शृङ्गाणीवाऽस्य । त्रयोऽस्य पादा इति सवनाभिप्रायम् । ह्रे शीर्षे इति पत्नीयजमानौ । सप्त हस्तास इति च्छन्दांस्यभिप्रत्य । त्रिधा बद्ध इति त्रिभिर्वेदैर्बद्धः । वृषभः कामान्वर्षतीति, रोरवीति शब्दकर्मा, महो देवो मत्यांनाविवेशित मनुष्याधिकाराभि-प्रायम् । तद्यथा चक्रवाकस्तनी हंसदन्तावली काशवस्त्रा शैवालकेशी नदीति नद्याः स्तुतिः ।

यज्ञसमृद्धये साधनानां चेतनसाहश्यमुपपादिवितुकाम आमन्त्रणशब्देन लक्ष-यति ओषधे त्रायस्वेनिमिति, शृणोत ग्रावाण इति च । अतः परं श्रातरनुवाकानु-वचनं भविष्यति, यश्चोतनाः सन्तो ग्रावाणोऽपि शृणुयुः, कि पुनिबद्धान्सोऽपि ब्राह्मणा इति । इत्थं चाचेतनाः अपि ग्रावाण आमन्त्र्यन्ते ॥ ३८ ॥

भा० वि० —असदर्थत्वेनानर्थक्यं दूषयति — अभिषाने इति । सूत्रं व्याचन्छे-चत्वारीति । अविद्यमानमपि चतुरुश्युङ्गत्वादिरूपकल्पनयाभिषाय यागस्तावको-ऽयं मन्त्रः इत्यर्थः । ननु गौणार्थत्वकल्पनाददृष्टार्थत्वकल्पनं गौरवमत आह्-गौणीति । प्रमाणवती दृष्टचरी अप्रमाणं-विनियोजकप्रमाणरहितम् । उपमेयस्योपमानगुणयोगं सूचियु-मुपमेयस्वरूपं दश्यम् मन्त्रं व्याचष्टे—चत्वार इति । शृङ्गाणीव शृङ्गाणि होनारः अत्यन्तोपकारकत्वगुणयोगात्, अस्य यागस्य त्रीणि सवनानि पादा इव पादाः, अस्य सवनाश्चितत्वाद्यज्ञस्य, प्राधान्यात् पत्नीयजमानौ शीर्षं इव शीर्षे । गायच्या-दीनि छन्दांसि हानोपादानोपायत्वात् हस्ता इव हस्तासः, त्रिभिवेदैः बन्धन-कल्पैः बद्धः अयमेव यज्ञो नायमिति, ततः काम्यमानफलत्वाद्वृष्यम इव वृष्यः रोरवीतीव स्तोत्रशास्त्राद्यनेकशब्दोपेतत्वात् आवेशस्यासंभवादाविवेशेवेति मनुष्याधिकाराभिप्रायम् । एवं गुणवादेन यज्ञस्तुतिपरोऽयं मन्त्र इत्यर्थः, गुण-कल्पनया स्तुति वृष्टान्तेनोपपादयति—तद्यथेति । एवं मा मा हिसोरित्यादिषु हिवर्थानादिष्वविद्यानमि हिसादिसामर्थ्यमारोप्य तिन्नषेवेन हिवर्धानादिः स्तू-यत इति नानर्थक्यमिति द्रष्टव्यम् ।

अचेतनेऽर्थवन्धनपरिहारतयाप्येतत्सूत्रं व्याचष्टे—एविमिति । यज्ञसमृद्धये—
यज्ञ उत्साहजननाय यज्ञसाधनभूतामोषिध चेतनसादृश्येन स्तोतुमामन्त्रणशब्देन
लक्षयित—ओषध इति । सम्बुद्ध्यन्तेन प्रतिपादयतीत्यर्थः, त्रायस्वेति प्रेषणं तु
ग्रावप्रेषणन्यायेनाविद्धमिति मत्वा ग्रावप्रेषणमुपपादयित—श्रृणोतेति । इतः
प्रभृति अस्माद्धोमादनन्तरिमत्यर्थः, इतीत्यस्यानन्तरमनुवाकः स्तूयत इत्यध्याहार्यम् । ग्रावस्वामन्त्रणोपपत्तिमप्याह—इत्यं चेति । प्रेपणवत् स्तुत्यर्थतयेत्यर्थः ।
अनेन च प्रवन्धेनाचेतने चेतन्याभिधानेऽर्थवादश्यब्द इति सूत्रं व्याख्यातम् ।
अर्थविप्रतिषेधं दूप्यित—गुणादिति । सूत्रं व्याचष्टे—अदितिरिति । अदितेस्तत्तत्कार्यकारित्वेन गुणेन द्युदिव्यपदेशो गौण इति न विप्रतिषेध इत्यर्थः, व्यपदेशस्य गौणत्वेनापि प्रतिषेधं दृष्टान्तेनाह—यथेति । एतदेव सूत्रं गुणाद्विशेषणात्
कर्मविशेषलक्षणं विशेषभेदं निमित्तीकृत्यायं व्यपदेशः, अतो न विप्रतिषेध इत्येवमुदाहरणान्तरे व्यावृत्या योजयित—तथैवेति ॥ ३८ ॥

त० वा०—'चत्वारि शृङ्गेति' रूपकद्वारेण यागस्तुतिः कर्मकाल उत्साहं करोति । होत्रे त्वयं विषुवति होतुराज्ये विनियुक्तः । तस्य चाऽऽग्नेयत्वादह्वश्चाऽऽ-दित्यरैवतत्वसंस्तवादादित्यरूपेणाग्निस्तुतिरुपवर्ण्यते । तत्र चत्वारि शृङ्गेति दिवसयामानां ग्रहणम् । त्रयो अस्य पादा इति शोतोष्णवर्षाकालः । द्वे शोर्षे इत्य-यनाभिप्रायम् । सप्त हस्ता इत्यश्वस्तुतिः । त्रिधा बद्ध इति सवनाभिप्रायेण ! वृषभ इति वृष्टिहेतुत्वेन स्तुतिः । रोरवीति स्तनियत्तुना । सर्वलोकप्रसिद्धेर्महान्देवो मत्यीनाविवेशेत्युत्साहकरणोपकारेण सर्वपुरुषहृदयानुप्रवेशात् । एवमनेन मार्गे-णास्ति तावद्धर्मसाधनस्मृतिः ॥ ३८ ॥

न्या० सु०—चत्वारीत्यादिमाष्येणाविद्यमानवचनपरिहारार्थंत्वेन वावदेतत्सूत्रं व्याख्यातम् । तत्र कस्य स्तुतिः ? किमर्था वेत्यपेक्षायामाह—चत्वारीति । अस्मित्तु व्याख्याने प्रदेशांवृत्योषापरिज्ञानाम्मन्त्रस्यादृष्टार्थंत्वापत्तेरपरितोषाद्विनियोगानुसारेण स्वयम्यया व्याच्छे -होत्रे त्विति । हौत्रं-प्रवचनमृग्वेदः । तद्विहितानां मन्त्राणां नोत्साहकरत्वं यजुर्वेदविहितानामेव केषांचित्तथात्वदर्शनादिति वक्तुं होत्रग्रहणम् । विषुवन्नामेकाहिवश्येषः तत्रातिदेशतस्य चत्वार्याज्यसंज्ञकानि शस्त्राणि होतृमैत्रावरुणत्राह्मणाच्छंस्यच्छावाकप्रयोज्यानि प्राप्तानि । तत्रान्येषामनाग्नेयत्वाद्यौत्वविश्वेषणम् । ततः किमिति चेत् अत आह—तस्येति । आग्नेयं होताज्यं शंसतीति श्रुतिहाँतुराज्यास्याग्नेयत्वं सूर्यदेवत्यं ह्येतदहरिति श्रुतिविषु-वत्संज्ञकस्याह्म आदित्यदेवतात्वमतिदेशप्राप्तानेकेन्द्रवाय्वादिदेवतात्वान्न वस्तुवृत्त्याऽदि-त्याद्यमस्त्रीति कृत्वा संस्तवादित्युक्तं तेजस्त्वादिसामान्यं चादित्यधर्माणामग्नावुपचारस्यालम्बनम्, स्तोत्रशस्त्राणामदृष्टार्थंत्वात्कर्मंसमवेतदेवतानादरेणाव्यक्तिङङ्गत्वादस्य मन्त्रस्यास्योति च सर्वनामयुक्तत्वात्सिनिहिताग्निस्तुत्यर्थंत्वावधारणं यज्ञसमृद्धय ध्रादिमाष्येण एतदेव स्त्रमचेतनार्थंत्रभवनपरिहारार्थंत्वेनाप्योषघ्यादावचेत्रनचैतन्याभिधानेनाथंवादत्वं परिहार इत्यावृत्त्या व्याख्यात्म् ।

त्रकरणमन्त्राणामदृष्टसाधनस्तुत्यर्थंत्वानुपपत्ते य्युक्तमाशिङ्क्याह्-एविधित । अविद्यमान-वचने यथा स्तुतित्वं परिहार: एवमचेतनाथंवन्धनेऽप्यनेन स्तुतित्वमानेण कर्मसाधन-स्मृतिपरिहार इत्यर्थं: । कर्मसाधनस्मृत्यर्थंस्यापि मन्त्रस्य विशेषणांशे स्तुत्यर्थंत्वोक्तिरिति भावः । सकलस्य तिह् मन्त्रस्य करणत्वं न सिद्धचेदित्याशिङ्क्यास्ति तावदित्युक्तम् । करणमन्त्रोच्चारणे, कर्मसाधनस्मृतिस्ताबद्भवति । तत्नाकर्मसमवेतार्थामिधायिनामपि पदानां समवेतार्थंपदशेषत्वेन स्मृत्यर्थंत्वोपपत्तेः सकलस्य मन्त्रस्य करणत्वसिद्धिरित्याश्यः ॥३८॥

भा । प्र - अभिधाने=अभिधानविषय में अर्थात् अविद्यमानवचन के विषय के सम्बन्ध में जो कहा गया है वह, अर्थवाद: = प्रशंसा निन्दा अर्थात् गौण अर्थ में प्रयुक्त हुआ है ।

पूर्वंपक्षी । अविद्यमानवचनात् १।२।३१ इस सूत्र के द्वारा यह कहा गया है कि जिसका अस्तित्व नहीं है, उसके विषय में मन्त्र से कहा गया है। उस प्रसङ्ग मे उक्त आपत्ति का उत्थापन ठीक नहीं है, क्योंकि वह अर्थवाद मात्र है।

चत्वारि श्रृङ्गास्त्रयो अस्य पादा हे शीर्षे सप्तहस्तासी अस्य ! त्रिधा बद्धो वृषमो रोरवीति महो देवो मर्स्या आविवेश ॥

--(ऋग्वेद ४।५८।३)

इस मन्त्र में रूपक के व्याज से यज्ञपुरुष का वर्णन किया गया है। यज्ञपुरुष का चार श्रृङ्ग अर्थात् होता, अध्वयुं, उद्गाता एवं ब्रह्मा ये चार ऋत्विक् यज्ञ के श्रृङ्ग स्वरूप हैं। इनके तीन चरण अर्थात् प्रातःसवन, माध्यन्दिनसवन, तृतीयसवन ये तीन सवन तीन पादस्वरूप हैं। इनके दो शीष अर्थात् यजमान और पत्नी ये दो मस्तक स्वरूप हैं। इनके सात हाथ अर्थात् (१) गायत्री, (२) उष्णिक्, (३) अनुष्टुप्,

(४) वृहती, (५) पिंह्क, (६) त्रिष्टुप्, (७) जगती ये सात छन्द सात हाथ स्वरूप हैं। त्रिघा बद्ध अर्थात् ऋग्वेद, यजुर्वेद और सामवेद इन तीन वेदों के द्वारा ऋङ्मन्त्र, साममन्त्र और यजुर्मेन्त्र के द्वारा तीन प्रकार से बद्ध है। यह वृषम अर्थात् काननाओं का वर्षण करने वाला, सभी कामनाओं का सफल करने वाला है। रोरवीति = पुनः पुनः शब्द करता है अर्थात् ऋत्विक् यज्ञ में स्तोत्र, शस्त्र आदि की आवृत्ति के द्वारा शब्दायमान रहते हैं। यह महो देवः परिपूर्ण यज्ञपुरुष है। यह मत्या आविवेश अर्थात् मनुष्यों के मध्य में प्रविष्ट हुए हैं। क्योंकि त्रैवणिक मनुष्य ही यज्ञ के अधिकारी हैं। काव्यों में कवियों के द्वारा किसी के सौन्दर्य आदि वर्णन के प्रसङ्घ में चक्रवाकस्तनी, हंसदन्तावली, शैवालकेशिनी नदी आदि खपक कहा जाता है, प्रकृत में मी इसी प्रकार छपक के बगाज से यज्ञपुरुष का वर्णन किया गया है। अतः यह अविद्यमान वचन नहीं है। यह निक्ककार ने ब्यास्था प्रस्तुत की है।

वस्तुतः इस मन्त्र का अर्थं गृढ है —

महामाध्य में आचार्य पतञ्जिल ने इस मन्त्र से शब्द ब्रह्म के स्वरूप का वर्णन किया '
है। सर्वदर्शन संग्रह में पाणिनीयदर्शनप्रकरण में एवं ऋग्वेदभाष्यभूमिका में व्याकरण की उपयोगिता-प्रदर्शन-प्रसङ्ग में सायणाचार्य ने महामाष्य की व्याक्ष्या को उद्घृत किया है—नाम, आख्यात, उपसर्ग और निपात ये चार श्रुङ्ग के समान हैं। भूत, मिवष्य, और वर्तमान ये तीन काल चरण के समान हैं। सुवन्त एवं तिङन्त ये दो मस्तक हैं। सात सुप् विभक्तियाँ सात हाथ के समान हैं। वक्ष, कण्ठ एवं मस्तक इन तीन स्थानों के विशेष संस्पर्श से शब्दों की अभिव्यक्ति होने से शब्द तीन प्रकार से आबद्ध है। वृषम कामना वर्षण करते हैं। ये विशेष रूप से पव शब्द करते हैं अर्थात् शब्द विवर्तप्रपञ्च के मध्य में प्रवेश करते हैं, जीव इनसे अभिन्न है क्योंकि जगत् शब्दब्रह्म का विवर्त होने से उसमें अध्यस्त है अर्थात् आध्यासिक सम्बन्ध से कल्पित है कल्पित वस्तु की अधिष्ठान से अतिरिक्त सत्ता नहीं होती है, अतः अधिष्ठान से वह मिन्न नहीं होता है। ऐसा महान् देव शब्द मनुष्यों के वीच विशेष रूप में प्रकट हुआ है।

आचार्यं सायण ने इस मन्त्र की व्याख्या में विनियोग के अनुसार इस प्रकार कहा है—

सूर्यं पक्ष में --

दिन का चार प्रहर चार श्रृङ्ग स्वरूप हैं। शीत, ग्रीष्म और वर्षा ये प्रधान तीन ऋतु तीन चरण के समान हैं। उत्तरायण और दक्षिणायन ये दो अयन दो मस्तक के समान हैं। प्रात:सवन, माध्यन्दिनसवन एवं तृतीयसवन ये तीन सवनों से त्रिधा आबद्ध है। वृष्टि हेतु होने से वृषम है। मेघ के शब्द से ये महान् शब्द करते हैं एवं मानवों में प्रसिद्ध होने से महादेव हैं, ये सभी मनुष्यों को उत्साहित करते है क्योंकि सूर्योदय होने पर मनुष्य उत्साह सम्पन्न होते हैं। इसी प्रकार अग्नि, वायु आदि का भी वर्णन इससे किया है।

इसी प्रकार 'अचेतनेऽर्थंसम्बन्धात्' १।२।३१ इस सूत्र की व्याख्या में मी जो आपत्तियाँ उपस्थापित की गई हैं वे मी समीचीन नहीं हैं, क्योंकि ओषघे त्रायस्वैनम्, स्वधिते मैनं हिंसी: (तै० सं० १।२।१।१) यह वपन का मन्त्र है, यज्ञ में केश आदि का छेदनरूप संस्कार के समय यधाक्रम कुश एवं धुरा को उद्देश कर यह पढ़ा जाता है। अर्थात् वपन कर्म में अचेतन ओषधि एवं अस्त्र मी रक्षा करे-हिंसा न करे। चेतन नापित रक्षा करे अर्थात् हिंसा न करे यह कहने की आवश्यकता नहीं रहती है। श्रृणोत ग्रावाण: (तै० सं० १।३।१३।१) यह मन्त्र प्रातःकालीन अनुवाक के अध्ययन के समय पढ़ा गया है। अर्थात् अचेतन प्रस्तर आदि भी जब पठ्यमान अनुवाक का श्रवण करता है तब विद्वान् ब्राह्मण इसे अवश्य ही सुनेंगे।

वैदान्तियों ने इसकी मिन्न व्याख्या की है—अभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगितिभ्याम् (वैदान्तदर्शन २।१।५) इस सूत्र के भाष्य में आचार्य शक्कर ने कहा है कि मृद्यवीत्, आपोऽत्रु वन् (श० प० त्रा० ६।१।३।२,४) मिट्टी बोली, जल बोला। तत्तेज ऐसत ता ऐसन्त (छा० ६।२।३,४) तेज ने थेखा, जल ने देखा। ते हेमे प्राणाः अहं श्रेयसे विदरमाना ब्रह्म जम्मुः, वे ये प्राण (इन्द्रियों) अपनी प्रधानता के लिए विवाद करते हुए ब्रह्म के समीप गये इत्यादि प्रसङ्घ में अचेतन भूत, इन्द्रिय आदि ने जो चेतन के समान व्यवहार किया है वह भूत और इन्द्रियों का नहीं है अपितु वहाँ मृत्तिका, जल, तेज एवं इन्द्रियों के अभिमानी चेतन देवता हैं, उनका है। क्योंकि श्रुतियां भूत आदि अचेतनों एवं उसके भोक्ता चेतन के विशेषत्व को कहती है। अग्वर्वाम् भूत्वा मुखं प्राविश्व (ऐ० आ० २।४।२।४) अग्न वाणी होकर मुख में प्रविष्ट हुआ। इत्यादि कथन से सवंत्र वाक् आदि इन्द्रियों के मध्य में देवता की अनुगित अर्थात् अधिष्ठातृत्व कहा गया है, इसलिए इन स्थलों में अचेतन पदार्थों का सम्बोधन किया गया है। अतः अभिमानी चेतन देवता का ही अचेतन से उल्लेख किया गया है।। ३८।।

## गुणादविप्रतिषेधः स्यात् ।। १.२.३९ ॥

शा॰ भा॰—'आदितिर्द्धारि'ति गौण एष शब्दः । अतो न विप्रतिषेघः । यथा त्वमेव माता पितेति, तथैकरुद्रदैवत्ये एको रुद्रः, शतरुद्रदैवत्ये शतं रुद्रा इत्यविरोधः ॥ ३९ ॥

भा० वि०—स्वाध्यायवचनेनाभ्यासदोषं परिहरति—विद्येति । तत्र प्रथमं तावत् परेणानुक्तमि शङ्कान्तरं संभवमात्रेणोपन्यस्य निराकुर्वन् सूत्रं योज-यित्विति । अकर्मकाले विद्याकाले, विवक्षितार्थत्वे हि मन्त्राणां विद्याकालेऽपि मन्त्रेणार्थप्रकाशनेच्छा भवेत्, हन्तिरूपस्यार्थस्य सिन्नहितत्वादतस्त-दभावादेवार्थाविवक्षा गम्यत इति यदुक्तम्, तदप्ययुक्तं पूर्णिकाहन्तेरयज्ञाङ्गत्वेन यज्ञोपकाराय प्रकाशनेच्छानुपपत्तेरित्यर्थः, विद्याकाले मन्त्रेणार्थस्यावचनप्रकाशनं प्रकाशनेच्छाभावः असंयोगाद्यज्ञसंयोगाभावादिति सूत्राक्षरार्थः ॥ ३९॥

त० वा०—अदितिर्द्धौरदितिरिति । नात्र द्युत्वादीनि विवक्षितानि । किं तिह ? अदितौ प्रकाशियतव्यायामिवद्यमानिविश्वतिषिद्धधर्मोपादानं स्तुत्यर्थम् । गुणवादेन त्वौदुम्बराधिकरणवत्संवादो योजियतव्यः ॥ ३९ ॥

न्या० सु०—यस्त्वथंविप्रतिषेषः शिङ्कतः, स गौणत्वात्परिहत्तंव्य इत्येवं सूत्रं व्याख्यातुमदितिरित्यादिभाष्यं व्यावधे-अदितिरिति । स्तुतिविषयत्वाद् गौणत्वस्य स्तुतित्वस्य चार्थंवादाधिकरणव्युत्पादितस्याप्यौदुम्वराधिकरणविधित्वशङ्कानिराकरणेन प्रश्विनादौदुम्बराधिकरणविदित्युक्तम् ।। ३९ ।।

मा॰ प्र॰--गुणात् = गौण प्रयोग होने से, अप्रतिपेधः = विरोध नहीं है।

"अदितिद्यौरिदितिरन्तिरिक्षम्" इत्यादि मन्त्रों में जो विरोध प्रदर्शन किया गया है वह ठीक नहीं है आप ही 'माँ-वाप हैं' इस लौकिक वाक्य के समान ही यह गीणार्थंक है, अतः किसी तरह का विरोध नहीं है।

एको रुद्रः एवं सहस्राणि सहस्रशो ये रुद्राः आदि मन्त्रों का भी विरोध नहीं है, क्योंकि एक रुद्र जिस कमें का देवता है 'एको रुद्रः' यह मन्त्र उसी में पढ़ना चाहिए एवं जो कमें शतरुद्रदैवत्य है, उसमें 'सहस्राणि सहस्रशो ये रुद्राः' आदि मन्त्र उसी में पढ़ना चाहिए। अतः कमेंभेदिनवन्धन देवता का भेद होने से किसी प्रकार का असामञ्जस्य नहीं है।

इस प्रसङ्घ में वेदान्तियों ने कहा है कि रुद्र अनेक नहीं हैं, किन्तु एक ही रुद्र हजार या करोड़ मूर्तियों को घारण करता है-यह एक ही रुद्र की महिमा या विभूषि के अतिरिक्त कुछ भी नहीं है। इसीलिए वृहदारण्यक उपनिषद् में कहा है कि "त्रयश्र त्री च शता च त्रयथ त्री च सहस्रा, महिमान एव एपामेते त्रयस्त्रिशत्त्वेव देवाः"। एको देव इति प्राण इति स ब्रह्मोत्यादित्याचक्षते'' (वृ० उ० ३।९।१,२,९) शाकस्य ने याज्ञवस्त्रय से प्रश्न किया था कि कितने देवता हैं ? याज्ञवल्क्य ने प्रथम उत्तर दिया तीन सौ तीन, द्वितीय बार उत्तर दिया तीन हजार तीन । इसके बाद कहा कि देवता तैंतीस हैं और सब इन्हीं की महिमा है। अन्त में उत्तर दिया देवता एक है, वही प्राण अर्थात् हिरण्यगर्म वही ब्रह्म, इसी को ज्ञानी 'त्यत्' शब्द से कहते हैं । हम लोगों में देवता की संस्था तैंतीस करोड़ है-यह प्रवाद निराधार नहीं है। क्योंकि, इस शास्त्र के सिद्धान्त से तैंतीस देवता की ही यह महिमा या विभूति है। तैंतीस देवताओं का भी एक में ही पर्यंवसान होता है। यद्यपि आठ वसु, ग्यारह रुद्र वारह आदित्य, इन्द्र एवं प्रजापित आदि विभिन्न नाम धारण करने वाले सभी देवताओं की समिं को लक्ष्य कर ही श्रुतियों में तैंतीस देवता कहा गया है। एक ही ब्रह्म को औपाधिक भेद के अनुसार ही यह प्रकार भेद कहा गया है। इसलिए श्रृति ने आगे भी कहा है-एको देव इति प्राण इति स ब्रह्मं त्यादित्या-चक्षते । श्रुति ने अन्यत्र भी कहा है कि-

इन्द्रं सित्रं वरुणमग्निमाहुरथो दिव्यः स सुपर्णो गरुत्मात् । एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्त्यग्नि यमं मातरिश्वानमाहुः ॥

---(ऋग्वेद १।१६८।४६)

एक ही सत् वस्तु को ब्राह्मणों ने इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, गरुत्मान्, यम, मातिरिका आदि नाम से अमिहित किया है। इसिलए सायणाचाय ने ऋग्वेदमाष्योप-क्रमणिका में कहा है कि—'परमेश्वरस्यैव इन्द्रादिरूपेणावस्थानात्।' यतः परमेश्वर ही इन्द्रादि रूप में अवस्थान करता है। अतएव एक एव रुद्रः एवं सहस्रक्षो रुद्राः, इन दो मन्त्रों के मध्य में कोई मी विरोध नहीं है एवं अर्थं की मी किसी तरह की सन्दिग्धता नहीं है। ३९॥

### विद्यावचनमसंयोगात् ।। १.२.४० ।।

शा० भा०--यत्त्वकर्मकालेऽवहन्तिमन्त्रेण माणवको न पूर्णिकाऽहन्ति प्रकाशियतुमिच्छतीति । अयज्ञसंयोगाद्, न । यज्ञोपकारायैतत्प्रकाशियतु-मिच्छतीति । ननु प्रकाशनानभ्यासः, अक्षराभ्यासश्च परिचोदितः । उच्यते । सौकर्यात्प्रकाशनानभ्यासः । दुर्गहत्वाच्चाक्षराभ्यासः ।। ४० ।।

भा० वि० —नन्वक्षराभ्यासादध्ययनविधिविहितत्वाविशेषे कथनर्थप्रकाशना-नभ्यास इति पूर्वोक्तमाङ्कते —नन्विति । विशेषहेतुं वदन् परिहरति—उच्यत इत्यादिना ॥ ४०॥

त० वा०—यद्यपि पूर्वपक्षेऽयमिभिप्रायो नोपन्यस्तः, तथापि संभवादुपन्यस्यते।
यदि हि स्वाध्यायकालेऽर्थवचनमुपयुज्येत, क्षतस्तदाश्रीयेत, न त्वेवमस्ति, कर्मभिरसंयोगात्। तदनभ्यासस्तु प्रोक्षणादिवत्सौकर्यात्।। ४०।।

भा प्र०-विद्यावचनम् = विद्या-अवचन । माणवक का अवघात मन्त्रपाठ अवचन अर्थात् अवघातरूप अर्थं का प्रकाशक नहीं है । असंयोगात्—क्योंकि यज्ञ का संयोग अर्थात् संश्रव नहीं है ।

स्वाध्यायवदवचनात् (१।२।३१) इस सूत्र के द्वारा उठायी गई आपित्तयाँ भी ठीक नहीं है। क्योंकि पूर्णिका नाम की नारी के द्वारा घान्य का अवहनन एवं ब्रह्मचारी के द्वारा स्मत्रपाठ का एक काल में होने में किसी प्रकार का वाचनिक संयोग नहीं है। अर्थात् न वो पूर्णिका नाम की नारी यज्ञ के लिए अवहनन कर रही है और न ब्रह्मचारी ही यज्ञ के लिए मन्त्रपाठ कर रहा है। किन्तु काकतालीयन्याय से स्वामाविक रूप में दोनों की एक कालीनता है। यही कारण है कि माणवक के द्वारा पढ़ा गया अवधात मन्त्र वहाँ अर्थ का प्रकाश के नहीं है। किन्तु यज्ञ का मन्त्रपाठ वाचिनक अर्थात् शास्त्रवचन से सिद्ध है और उन दोनों में वैसा वाचिनक या वैध सम्बन्ध रहता है। इसलिए इस स्थल में स्वतः प्राप्त अर्थ का प्रकाश निवारण के योग्य नहीं है। अथवा स्वाध्याय विधि स्थल के समान यहाँ भी विद्या-अवचन विद्या अर्थात् अर्थांशान का अवचन अर्थात् अविधान असंयोगात् अर्थात् अर्थ सिद्ध होने से दोष नहीं है।

आशय यह है कि स्वाध्यायिविधि स्थल में जैसे अर्थ का ज्ञान विधि से बोधित नहीं है, क्योंकि वह अर्थ सिद्ध है वैसे ही मन्त्र के उच्चारण स्थल में भी अनुष्ठेय अर्थ का प्रकाशन अर्थ सिद्ध है। क्योंकि स्वाध्याय वेद के अध्ययन से सभी मन्त्र पढ़ने योग्य एवं उनका अर्थंबोध भी स्वारसिक है।। ४०।।

### सतः परमविज्ञानम् ॥ १.२.४१ ॥

शा० भा०—विद्यमानोऽप्यर्थः प्रमादालस्यादिभिर्नोपलम्यते । निगमनिरुक्तथ्याकरणवशेन धातुतोऽर्थः कल्पियतव्यः । यथा सृष्येव जर्भरी तुर्फरीतू इत्येवभादीन्यश्विनोरभिधानानि द्विवचनान्तानि लक्ष्यन्ते । अनेन 'अश्विनोः काममप्रा'
इत्याश्विनं सूक्तमवगम्यते । देवताभिधानानि च घटन्ते जर्भरीत्येवमादीनि ।
अवयवप्रसिद्धचा च लौकिकेनार्थेन विशेष्यन्ते । एवं सर्वत्र ।। ४१ ॥

भा० वि०—अविज्ञानादित्युक्तमनुभाष्यं दूषयित—सत इति । तत्र पर इत्यनुवादभागं व्याचष्टे—यित्विति । न ज्ञायत इत्यस्मादूर्ध्वमिति परं कारण-मुक्तम्, तदयुक्तमिति वाक्यं पूरणीयम्, सतो विज्ञानमिति सूत्रावयवं व्याचष्टे—विद्यमानोऽपीति । नोपलभ्येतेति शेषः । अतो नानुपलिधमात्रेणासत्त्वमिति भावः।

ननु लोके तेनाप्यप्रयुक्तपूर्वपदार्थस्य कथं सत्त्वावधारणमत आह—निगमेति । उपलक्षणमेतत् अर्थप्रकरणार्धसूकदेवतावशेन चेति द्रष्टव्यम्, तत्र तावत् सृण्येवेति मन्त्रस्य सूकान्तगंतत्वेन सूकदेवताविषयत्वं दर्शयितुं सूकदेवतां तावद्र्शयति— यथेति । कृत इत्यत आह—द्विचचनेति ।

ननु द्विवचनान्ततया द्वित्वाभिधायित्वेऽपि कथमिवनोरिभधानं मित्रावह-णाद्यभिधानोपपत्तेरत आह-—अनेनेति । अश्विनोः काममगा इत्यन्ते प्रत्यक्षात् सङ्कीर्तनात् अश्विनामित्येव सूक्तं निश्चीयत इत्यर्थः ।

नत्तक्तदेवतापरत्वेऽपि मन्त्रस्य कथं तदिभिधानसामर्थ्यं पदानामत आह— देवतेति । जर्फरी तूर्फरीतू इत्येवमादीति प्रकृतिप्रत्ययरूपार्थप्रसिद्च्यैवेति निग-

मादयो दिशताः सृण्येव जर्फरी तूर्फरी तू नैतौ शेव तूर्फरी पूर्फरीका उदन्यजे वज-मेनामदेख्तामे जरावजरम्मरात्यिनेन मन्त्रेण भूतांशो नाम ऋषिरिवनाव-स्तुवत् तत्र सरणसाधनत्वात् सृणिरङ्क्ष्यः तमर्हत इति सृण्यौ, गजौ, आकार-स्च्छन्दिस द्विवचनस्यादेशः ताविव जर्फरी जूम्भभाणौ प्रहरणव्यापृतौ तुर्फरीतू हिंसन्तौ नितो शेवधस्तत्कारिणौ नैतोशौ योद्धारौ ताविव तूर्फरी त्वरमाणौ पर्फरीका शोभायुक्तौ उदन्या पिपासा तेन यत्र चातकान्या [ना ?] मुदन्या, स प्रावृट्कालो लक्ष्यते तत्र जातौ चातकाविव जेमना उदकवन्तौ तौ यथोदकला-भेन मत्ती भवतः, तथा यौ मदेरुनी मे जरायु मरायु च जरामरणधर्मकं शरीर-मजरममरं च कुरुतमित वाक्यशेषः, ततश्च जरामरणयोः कुपितावजरत्वस्याम-रत्वस्य कुपितौ सन्तौ मम शरीरमजरममरं च कुरुतामिति वाक्यार्थः, एवं च युक्तं देवताभिधानसामध्यं पदानामिति भावः।

नन्वर्थाभिधानेऽपि कथं विवक्षितार्थत्वं तत्राह-लैकिकेनेति। अविशिष्टस्तु वात्रयार्थं इत्युक्तन्यायादित्यर्थः । उक्तन्यायं मन्त्रान्तरेऽप्यतिदिशति- एविमिति । अम्यक् सात इन्द्र ऋष्टिरस्मे न सनम्यभ्यं महतो जुनन्ति अग्निदिचद्धिष्मा<mark>तसे</mark> शुशुक्वानापो न द्वीपं दधित प्रयांसीत्यत्रैकया प्रतिधापिवत् साकं सरांसि त्रिंशतं इन्द्रस्सोगस्य काणुकेत्यत्र चेत्यर्थः, तत्र प्रथमया अगस्त्येनेन्द्रो मघवान् धनं प्राथितः अम्यगित्यत्रामाशब्दोऽव्ययस्साहित्यवाची अमा साहित्येनाञ्जनि गच्छ-तीत्यम्पक् सात इन्द्र ऋष्टिरायुधिवशेषः कथं भूतेत्यपेक्षायां तृतीयपादान्वयः यातसे शुष्कतुणे शुशुक्वान् दीप्तवान् अग्निश्चिदग्निरिव सा त्वत्प्रसादादस्मे अस्माकमित्यर्थः; हि स्मेति पादपूरणार्थः, येऽप्यमी मरुत सनेमि पुराणमञ्जं जलं जुनन्ति वृष्टिरूपेण क्षिपन्ते आपोन । आपइव द्वीपमन्नाद्यानि दधित धारयन्ति, तव त्रियसखास्तेऽप्यस्माकं एवं साधारणद्रव्यः सन्नपि रियन्नः केवलं दा अस्माकमेव देहीत्युत्तरमन्त्रेणान्वयः, एक्येत्यनया तु इन्द्रस्यैव स्तुतिः एकया प्रतिधा एकेन प्रयत्नेन साकं यौगपद्येन सोमस्य पूर्णानि त्रिंशतं सरांसि पात्राणि इन्द्रोऽपिबत् काणुका कामयमानः कामुकशब्दस्य च्छान्दसो वर्णव्यत्ययः आकारश्च विभक्तवा-देशः तदेवं सर्वत्राभियुक्तानाम् अर्थोत्प्रेक्षोपपत्तेः नानर्थन्यमित्यभिप्रायः ॥ ४१ ॥

त० वा०--यत्तु परं कारणमिवज्ञेयत्वमुक्तम्, तदयुक्तम् । सत एवार्थस्य पुरुषा-पराधेनाविज्ञानात् । तत्र चार्थप्रकरणसूक्तदेवतार्षनिगमनिरुक्तव्याकरणज्ञानान्यधि-गमोपायाः । तेषां ह्येवमर्थमेवं परिपालनम् । यथैव च व्याकरणेन नित्यपदान्वा-ख्याने क्रियमाणे लोपविकारादीनामुपायत्वेनोपादानम्, अव्युत्पन्नाश्च तैरेव पदो-त्पादनमिव मन्यन्ते । तथाऽत्र नित्यवाक्यार्थप्रतिपत्तावार्षोपाख्यानमनित्यवदा-भासमानमुपायत्वं प्रतिपद्यते । तत्र यथा कश्चिद्व्याचक्षाणः पदतदवयवादीनां चेतनत्विमवाध्यस्य विशेषबाधादिव्यापारं निरूपयत्येतेनैवमुक्तोऽयमेवं प्रत्याहेति ।

यथा च पूर्वपक्षोत्तरपक्षवादिनौ व्यवहाराथँ कल्पितौ, एवमृष्यार्षेयविषया कल्पना।

अथ वा परमार्थेनैवेदमृषिभिस्तथोक्तम्, न तु स मन्त्रस्तैरेव कृतः तदानीं वा पुरुषान्तरेष्वसन्नेव तेषामाविर्भूतः। किं तर्हि ? यथाऽद्यत्वेऽिप कैश्चित्प्रकृतार्थं-विवक्षायां तदर्थं वाक्यमुपादित्समानस्तदर्थसरूपं मन्त्रम्, रलोकं वाऽन्यदीयं स्मृत्वा स्ववाक्यस्थाने प्रयुङ्के तत्प्रत्ययेन चान्ये तदर्थमवधारयन्ति, एविमहापि वेदार्थविद्भिस्तद्वासितान्तःकरणैर्भृग्वादिभिरात्मीयव्यवहारेषु श्रुतिसामान्यरूपेण विशिष्टार्थप्रत्यायनार्थं मन्त्रा प्रयुक्ताः तद्वलेन चास्मदादीनां तदनुरूपाऽनित्यार्थं-प्रतिपत्तिर्भवति । प्रत्ययदृढत्वार्थमेव चाऽऽर्षस्मरणम् ।

तत्रैवमुपाख्यानं स्मरिन्त यथा किल भूतांशो नाम कश्चिदृषिर्जरामरणनिराकरणार्थी सृण्येवेत्येवमादिना सूक्तेनाश्चिनौ स्तुतवान् भूतांशो अश्विनोः काममप्रा इति चान्ते संकीर्तनात्, तस्याऽऽर्षमाश्चिनं सूक्तमिति च द्योतितम्। तत्र सृणिरङ्क्ष्याः सरणसाधनत्वात्तमर्हन्तौ, तत्र वा साधू इति सृण्यावर्था-त्कुञ्जरौ। आकारश्चन्दिस द्विचनादेशः। ताविवात्यर्थं जृम्भमाणावष्टाङ्ग-प्रहरणव्यापृतौ जर्भरो। तुर्फरीत्-हिंसन्तौ। नितोशतिर्वधकर्मा तत्कारिणौ नैतोशौ-योद्धारौ ताविव तुर्फरी-त्वरमाणौ, हिंसकाविति वा। पर्फरीका-शोभायुक्तौ। उदन्यतिः पिपासार्थः, तत्र जातौ, उदन्यजौ प्रावृषिजौ चातकौ जेमना-उदकवन्तौ जेमशब्दात्पामादिविहितो मत्वर्थीयो नप्रत्ययः। तौ यथोद-कलाभेन मत्तौ भवतः तथा यौ मदेरू, तौ मे जरायुमरायु जरामरणधर्मकमर्था-च्छरीरमजरममरं च कुरुतामिति वा। यशेषः।

तेनैवं वाक्यार्था यावङ्कशचोदिताविव कुञ्जरौ सर्वतो जृम्भमाणौ शत्रूणां निहन्तारौ भवतः, हिंसाविव च हिंसनव्यापृतौ दाक्ष्येण च शोभेते चातकाविव चोदकलाभेन मदात्प्रीयेते, तावुभाविप जरामरणयोः कुपिताविवाजरत्वस्या-मरत्वस्य वा प्रीतावजरममरं मे शरीरं विधत्तामिति।

"अम्यक्सा त" इत्यगस्त्यार्षं तेन किलेन्द्रोऽमरत्वं धनं प्राधितः तथा चोपितत्त्यामृचि ."त्वं तू न इन्द्र तं रियं दा" इति श्रूयते । तदेवास्यामृच्यनुष्डगेण द्रष्टव्यम् । इयं च च्छन्दोमिद्वितीयेऽहिन मरुत्वतीये शस्त्रे विनियुक्ता । तत्राम्यिगत्यमाशब्दोऽव्ययं साहित्यवाची । यतोऽमात्य इति भवति, सहाञ्च-तीत्यम्यक्सा त इन्द्र, ऋष्टिरायुधिवशेषः पाणिक्षेप्यः, अस्मे इति—अस्माकं सनेमि—पुराणम् । अम्बं—तोयं मरुतो जुनन्ति—क्षिपन्ति । अग्निश्चिदित्युप्मार्थो हि स्म, अतसे–शुष्कृत्वणे शुशुक्वान्—दीप्तवान् आप इव द्वीपं दधित पयांसि—अन्नाद्यानि । वाक्यार्थे तु प्रथमतृतीययोद्वितीयचतुर्थयोश्च पदानां सम्बन्धः । तत्र सेत्येतदाक्षिप्तो यच्छब्दस्तृतीयपादे कल्प्यते । शुष्कतृणे

दीप्तोऽग्निरिव या लक्ष्यते तव सहचारिणी नित्यमृष्टिस्तव वल्लभा सा, तावत्त्व-त्प्रसादेनास्माकमेव । येऽप्यमी पुराणं जलं वृष्टिरूपेण विक्षिपन्त आप इव द्वीपमन्नाद्यानि धारयन्ति तव प्रियसखास्तेऽप्यस्माकमेव स त्वमेवं साधारणद्रव्यः सन्नमरत्वं न केवलं देहि ।

एकया प्रतिधाऽपिबदितीन्द्रस्यैव स्तुतिः। एकेन प्रयत्नेनापिबत्साकं — यौगपद्येन, सरोसि—पात्राणि सोमस्य पूर्णानि इन्द्रः काणुका—कामयमानः-कामुकशब्दस्य च्छान्दसो वर्णव्यत्ययः आकारस्तु विभक्तयादेशः।

अथ वा कान्तकानीत्यादयो निरुक्तोक्ताः काणुकाशव्दिवकल्पा योजनीयाः । तदेवं सर्वत्र केनचित्प्रकारेणाभियुक्तानामर्थोत्प्रेक्षोपपत्तेः प्रसिद्धतरार्थाभावेऽपि वेदस्य तदभ्युपगमात्सिद्धमर्थवत्त्वम् ॥ ४१ ॥

न्या० सु० —सूत्रव्याख्यानार्यं विद्यमानेऽपीति माध्यं व्याच्छे-यस्ति । लोकाप्रयुक्त-पदार्थस्य केनापि ज्ञानुमञ्चयत्यात्कथं सत्त्वावधारणेत्याञ्ज्ज्ञच निगमेत्यादिमाष्यकृतोक्तम्, तद्वचाच्छे—तत्व चेति । अर्थः—सामध्यंम्, पदान्तरसामानाधिकरण्याधियोग्यवा, प्रकरणम् प्रक्रमः । तयोः सर्वत्र लोकवेदयोरर्थज्ञानोपायत्वं प्रसिद्धम् । सूक्तं देववाज्ञानमव्यक्त-लिङ्गायामृचि देववाज्ञानहेतुत्वेनार्थज्ञानोपायः । आर्वज्ञानस्याहं मनुरमवं सूर्यश्वेत्यादावस्मद-पंज्ञानहेतुत्वेनार्थज्ञानोपायत्वम् । निगमादेरिय प्रसिद्धमेवार्थज्ञानोपायत्वम् । सूक्तदेवतादिस्मर-णाददर्शनाच्चैषामर्थज्ञानोपायत्वं विदृषामिमनविमिति निश्लोयत इत्याह—तेषां होति ।

ननु स्वार्थज्ञानस्योपायत्वे भूतांशो नाम ऋषिजंरामरणिनरासायाश्विनौ तुष्टावेत्येव-मार्षस्योपाख्यानादिनित्यसंयोगेऽनित्यत्वं वेदस्यापद्येत, अत आह—प्रथैवेति । ननु लोपिवका-रादीनामुपायमात्रत्वेनापारमाणिकत्वात्पदानित्यत्वापादकत्वन्न आतम्, आर्षे तु कण्यमित्या-श्रङ्कश्चार्षस्याप्युपायत्वेनाङ्गीकारेण तत्परिहारमाह—तत्रेति । पारमाणिकत्वेऽपि वा मन्त्रा-णामुणिकृतत्वाभावात्प्रयोगस्य च प्रवाह्खपेण सर्वदा सद्भावान्न वेदानित्यत्वापादकत्व-मित्याह—अथ वेति ।

ननु वृद्धव्यवहारावगतपदार्थानुसारेणैव मन्त्रार्थावगतिसम्भवान्नास्मदादीनां ऋषिप्रत्य-क्षवलेन मन्त्रार्थंप्रतिपत्तिरित्याशङ्कश्चाह—प्रत्ययेति । आर्थस्मरणादेरदर्शनात् ऋषिसम्प्रदाया-नुसारेणैव मन्त्रार्थंतत्त्वावधारणं भवित नान्यथेति भावः ।

सृण्येव जमंरी तुर्फंरीतु नैतौ येव तुर्फंरीपफंरोका उदन्यजेव जेमना मदेकता मे जरास्वजरं मरायु' इति मन्त्रार्थंतत्त्वावधारणायार्थोपाख्यानं दर्शयित—तत्रेति । अस्या ऋचः
सूक्तादित्वामावात् उमा उ नूनं तिद्वदर्शयेथे इत्यादिनैकादयः चेन सूक्तेन मृण्येवेत्यादिनोः
पमानरूपेणाश्विनौ स्तुत्वानिति व्याख्येयम् । भाष्यकारेण च द्विवचनान्तत्वादिवनोरमिधानानीत्युक्तवा मित्रावक्णादिष्वपि द्विवचनोपपत्तेः कथमश्विपरत्वनिणंय इत्याखङ्कानिराकरणायाश्विनोः काममित्युक्तम् । तद्वचाचछे—भूतांश इति । मन्त्रव्याख्यापरत्तया
देव तामिधानानि चेत्यादिमाक्यं व्याख्यातुमाह—तत्रेति । चत्वारः पादा द्वौ दन्तौ धुण्डा

च पुष्छं वेत्यधावङ्गानि कस्यचिष्जन्तोः पिपासायामनुस्पत्तेस्तत्र जातावित्युक्तमाशः द्धृत्य वातकयोः पिपासाकालः प्रावृडिह लक्ष्यत इति प्रावृडि जातावित्युक्तम् । कथं जेमनशब्दे-नोदकवत्त्वमुच्यत इत्याशः द्धृत्योदकवाचिनो जेमशब्दस्य पामादिषु पाठाल्लोमादिपामादि-पिच्छादिम्यः शनेलच इति यथासंख्यन्यायेन पामादिम्यः परो विहतो नप्रत्ययो जेमशब्दारपरो मवतीत्युक्तम् । मे इतिषष्ठधाः शरीरसम्बन्धजनितत्वं दशंयितुं मे शरीर-मित्युक्तम् । पदार्थान्व्याख्याय वाक्यार्थं व्याचष्टे—तेनेति ।

एवं सवंत्रैति माष्येणोत्तरयोरिं मन्त्रयोः सूचितां व्यास्यां वक्तुम् । अम्यक्सात इन्द्रऋिंपरस्मे सनेम्यश्यं मस्तो जुनन्ति ।

अग्निश्चिद्धिस्माऽतसे गुशुक्वानापोन द्वीपं वधित प्रयान्सीत्येतस्यां ऋच्यार्षोपाख्यानं 
तावद्शंयित-अम्पगिति मरुत्वत्गुणकस्येन्द्रस्य देवतात्वं वक्तुं विनियोगं दशंयति—इयं 
चेति । छन्दोमसंज्ञकानां त्रयाणामह्नां मध्ये द्वितीयेऽह्मि मरुत्वतीयसंज्ञके शस्त्रे 'महसि त्विमन्द्र
यत एतानीति सूक्तमिति श्रुत्या विनियुक्तेत्यर्थं: । पदार्थांस्तावद्वचाचष्टे तत्रेति अकारस्य
छान्दसवणंग्यत्ययेनेकारादम्यगिति क्ष्पसिद्धिः चिच्छब्दस्येवार्थं प्रयोगादुपमानार्थंत्वम् ।
हिस्मेतिपदयोः पदपूरणार्थंत्वादर्थाक्षयनम् । नकारस्येवार्थंत्वक्षयनायाप् इवेत्युक्तम् ।
द्वीपं पुलिनम् । वाक्यार्थं व्याख्यातुमाह—वाक्यार्थं त्विति । द्वीपमन्नाद्यानि चेति चकारोऽत्र
कल्पः ।

एकया प्रतिघापि वत्साकं सरांसि त्रिशतं इन्द्रः सोमस्य काणुकेत्यृचं व्याचष्टे— एकयेति । कान्तं-प्रियम्, कमुदकं सोमं रसात्मकं येषु तानि कान्तकानि । सर्वंत्र शब्दसूचितां मन्त्रान्तरव्याख्यां दर्शोयत्वा भाष्यं व्याचष्टे—तदेवमिति ॥ ४१ ॥

मा० प्र०—सतः = विद्यमान अर्थं का, अविज्ञानं = न जानना, परम् = मूळ । 'स्तृण्येव' इत्यादि मन्त्र का भी अर्थं है, किन्तु वह दुर्बोध होने से साधारण जन के मध्य में अप्रचलित होने पर पूर्वं पक्षों ने नहीं जाना।

आशय यह है कि 'स्तृण्येव जमंरी, अम्यक् सा' इत्यादि मन्त्र का अर्थं ही नहीं है— इस प्रकार की आपत्ति की गई है, वह सङ्गत नहीं है। क्योंकि इन मन्त्रों का भी अर्थ होता है। किन्तु यह प्रमाद आलस्य आदि के कारण साधारण लोगों को अवगत नहीं होता है। क्योंकि निगम, निरुक्त एवं व्याकरण की पर्यालोचना कर इसका अर्थं जानना चाहिए। इन मन्त्रों का पूर्णंक्ष्य और अर्थं निम्नलिखित है।

> स्तृष्येव जर्मरी तुर्फरोतू नैतोशेव तुर्फरी पर्फरीका। उदन्यजेव जेमना मदेशता मे जरायु मरं मरायु॥

> > -(ऋग्वेद १०।१०६।६)

स्तृण्या इव = अङ्कुश के द्वारा ताडन के योग्य दो गजों के समान, जर्मरी = विक्रम दिखाने वाले, तुर्फरी = हिंसा करने वाले, नैतोशा = शत्रु को वध करने वाले गजद्वय

के समान, तुर्फरी = त्वरायुक्त अर्थात् शी झता से शत्रु का वध करने वाले, पर्फरीका = शोमायुक्त, उदन्यजा इव = वर्षाकालीन चातकद्वय के समान, जमना = जलयुक्त अर्थात् जल प्राप्त कर, मदे = मत्त अर्थात् आनन्दित, ता = वे अश्विनीकुमार, जरायुमरायु = जरामरणशील अर्थात् शरीर, अजरम् = जराहीन (करे)। स्तृण्या, नेत्याशा, उदन्यजा, जेमवा, एवं ता में द्विवचन, औं के स्थान में वैदिक नियम के अनुसार आ हो गया।

आशय यह है— अङ्कुश से प्रेरित दो हाथियों के समान जो अतिशय पराक्रम को व्यक्त कर शीघ्रतायुक्त हाथ से शत्रुओं का नाश कर कुशलता के कारण शोभायमान हो रहे हैं, एवं चातक जिस प्रकार जल को प्राप्तकर आनिन्दत होता है, वे मक्तों के प्रति उसी प्रकार प्रसन्न होते हैं, वे अश्विनीकुमारद्वय हमारे इस जरामरणशील शरीर को अजर और अमर करें। भूतांश नामक ऋषि इस मन्त्र से अश्विनीकुमारद्वय की स्तुति कर रहे हैं।

अम्यक् सा त इन्द्र ऋष्टिरस्मे सनेम्यम् मस्तो जुनन्ति । अग्निश्चिद्ध स्मातसे शुशुक्वानापो न द्वीपं दर्धात प्रयासि ॥ (१।१६९।३)

अम्यक् = सहचारी, सा = वह प्रसिद्ध, ते = तुम्हारा, इन्द्र = हे इन्द्र, ऋष्टिः = अस्त्र विशेष या वस्त्र, अस्मे = हम लोगों का, सनेमि = पुराण (सिन्धित) अमूं = जल, मरुतः = वायु, (इन्द्र का वाहन पर्जन्य) जुनन्ति = निक्षिष्ठ करता है या वृष्टि करता है, अग्नि:चित् = अग्नि के समान, हि स्मे = पादपूणार्थक अध्यय, अतसे = शुष्कतृणे, शुश्चकवान् = दीप्यमान, आपः = जल, द्वीपम् = द्वीप को, दस्ति = धारण करता है, प्रयासि = अञ्च (शस्यादि)।

आशय यह है—हे इन्द्र ? शुष्कतृणपुञ्ज में प्रदीप्त अग्नि शोमा प्राप्त करती है, तुम्हारा नित्य सहचारी वस्त्र, वह भी उसी रूप में वाधारिहत हो शोमा प्राप्त करता है, एवं वह तुम्हारा अत्यन्त प्रिय वस्त्र तुम्हारी कृपा से हमलोगों का उपकारक है। और वह आकाश में चिर सञ्चित जल को वृष्टि के रूप में निक्षिप्तकर जल जैसे द्वीप को धारण करता है, वैसे ही हमलोगों के अस (शस्यादि) को धारण करता है। सुम्हारा प्रिय मित्र मस्त् अर्थात् पर्जन्य हमलोगों का ही उपकारक है। इस मन्त्र के ऋषि अगस्त्य है, इस मन्त्र से उन्होंने इन्द्र की स्तुति की है॥ ४१॥

### उक्तश्रानित्यसंयोगः ॥ १.२.४२ ॥

## **ञा० भा०—परं तु श्रुतिसामान्यमात्रमित्यत्रेति ॥ ४२ ॥**

भा० वि०—अनित्यसंयोगप्रसङ्गं परिहरति—उक्तश्चेति । प्रत्युक्तः-परिहृत इत्यर्थः, कुत्र परिहृत इत्यपेक्षायां पूरयन् व्याचष्टे—परिमिति । एवं श्रुतिसामान्यं यजमानः प्रार्थयिता इन्द्रश्च प्रार्थ्यमानोऽन्यम (अनित्याः) एव कीकटाः कृपणाः प्रमगन्दः कुमीदवृत्तिः प्रकर्षेण धनं मामागमिष्यतीति एवं ददातीति प्रमगन्दः, नीचाशाखः = षण्ढः तदीयं धनं नैचाशाखं तत्सर्वमयज्ञाङ्गभूतं तेषां कर्मण्यप्रवृत्तेः तदस्माकमाहरेति ॥ ४२ ॥

त० वा०—परं तु श्रुतिसासान्यमात्रमिति । यजमानस्तावत्प्रार्थयिता, इन्द्रश्च प्रार्थ्यमानः सर्वदाऽस्ति । कीकटा नाम यद्यपि जनपदाः तथाऽपि नित्याः ।

अथ वा सर्वलोकस्थाः कृपणाः कीकटाः । प्रमगन्दः — कुसीदवृत्तिः । स हि प्रभूततरमागमिष्यतीत्येवं ददाति । नीचाशाखः — पण्डः तदीयं धनं नैचाशाखम् । तच्च सर्वमयज्ञाङ्गभूतम्, तेषां कर्मण्यप्रवृतेः तदस्माकमाहरेति । शेषं गतार्थम् ॥ ४२ ॥

न्या० सु० — यस्त्वनित्यसंयोगः चिङ्कितः, स परमं तु श्रुतिसामान्यमित्यत्र सुत्रे प्रत्युक्त इति । सूत्रव्याख्यानार्थं परं त्विति मान्यं व्याचष्टे — यरमिति । श्रुतिसामान्यमात्रतां दर्शयति — यजमानस्ताबदिति । प्रमगन्दनै चाद्याखराब्दयो राजनगरिवरोषसंज्ञत्वे सत्यिनत्य-संयोगापत्तेरन्यथा व्याख्यानम् ॥ ४२ ॥

भा० प्र० — उक्तः = कह दिया गया है, अर्थात् दे दिया गया है। च = और, अनित्यसंयोगः = अनित्य संयोग अर्थात् अनित्य या नश्वर अर्थं के साथ वाचकता संयोग। जन्ममरणशील अर्थं के साथ मन्त्र का वाचकता सम्बन्ध रहने से मन्त्रार्थं विविद्यति होने पर वह अनित्य है, अतः अप्रमाण होता है, इस प्रकार की आपित का निराकरण किया है अर्थात् पूर्वपाद में उसका उत्तर दे दिया गया है।

आशय यह है कि—मन्त्रों का स्वार्ण विवक्षित नहीं है, यह प्रतिपादन करने के लिए पूर्वपक्षी ने अनित्यसंयोगात् (१।२।११) इस सूत्रांश में 'कि ते कृष्वित्त कीकटेषु गावः' इत्यादि मन्त्रों के दृष्टान्त में आपित का उत्यापन कर कहा है कि मन्त्रों का स्वार्ण विवक्षित होने पर 'कीकट' नामक जनपद नैचाशाख नामक नगर एवं प्रमगन्द नामक राजा आदि अनित्य जन्ममरणशील अर्थ के वाचक हैं, अतः मन्त्र अनित्य अर्थात् पौरुषेय एवं अप्रमाण हो जायगा, किन्तु यह कथन ठोक नहीं है, क्योंकि इन सभी मन्त्रों में जन्म-मरणशील अनित्य वस्तु के विषय में नहीं कहा गया है। ''परं तु श्रुतिसामान्यमात्रम्' (मी० १।१।३१) इस सूत्र में प्रतिपादन किया गया है। वस्तुतः वेद में जिस रूप में कहा गया है, उसके अनुरूप घटना हुई थी यह कहने पर भी कोई असम्मव बात नहीं कही गई है, क्योंकि आज के समय में भी इस प्रकार की अनेक घटनाएँ घटित होती हैं, जो किसी की उक्ति या मविष्यवाणी के अनुरूप रहती हैं।

आचार्यं कुमारिलमट्ट ने तन्त्रवार्तिक में कीकट शब्द का अर्थं निर्देश करते हुए लिखा है कि कीकट = कृपण। प्रमगन्द = कुसीदवृत्ति। नीचशाख = षण्ढ, (नपुंसक) उसका धन नैचाशाख है, अर्थात् नपुंसक का धन। इन अर्थों को कहने वाले इन शब्दों का जनन- मरणशील मनुष्य के साथ सम्बन्ध नहीं है। इसलिए मन्त्र के द्वारा जन्ममृत्युयुक्त मनुष्य की चर्चा नहीं की गई है, अतः अप्रमाण नहीं है।। ४२।।

# लिङ्गोपदेशश्र तदर्थवत् ॥ १.२.४३ ॥

शा॰ भा॰—आग्नेय्याऽग्नीध्रमुपतिष्ठत इति विघानाद्विवक्षितार्थानामेव मन्त्राणां भवति लिङ्गेनोपदेशः। यदि तेऽग्निप्रयोजनाः, ततस्त आग्नेय्या, नाग्निशब्दसंनिधानात्॥ ४३॥

भा॰ वि॰—एवं तदर्थशास्त्रादीनि पूर्वपक्षलिङ्गानि परिहृत्य सिद्धान्ते लिङ्गत्रयं दर्शियतुं सूत्रत्रयं तेषां मन्त्राणामर्थो यथास्ति तथा लिङ्गोपदेशो भवति इत्याद्यं सूत्रं व्याचण्टे—आग्नेऽय्येति, लिङ्गेनेति । अग्निना देवतया लिङ्गेनेत्यर्थः ।

नन्वविवक्षितार्थंत्वेऽप्यग्निशब्दसिन्नधानमात्रेणाग्निलिङ्गत्वमुपपत्स्यते तत्राह्
—अग्नोति । तत्प्रयोजनत्वं तत्प्रकाशकत्वं त्वां हि मन्द्रतममर्कशोकैरित्यादावनेकदेवतापदप्रयोगेऽप्येकवेद्यत्वव्यपदेशादित्याशयः ॥ ४३ ॥

त० वा०—आग्नेय्येत्यग्निना देवतया, लिङ्गेन तदिभिधानसामर्थ्येन वा य उपदेशः स तदर्थार्हतां मन्त्रस्य द्योतयित । देवतातिद्धतो ह्येष स्मयंते, यं चार्थप्राधान्येन मन्त्रः प्रकाशयित, सा तस्य देवता, नाभिधानमात्रेण । एकदैवत्येऽपि मन्त्रेऽनेकदेवतान्तरपदप्रयोगे सित तद्दैवत्यव्यपदेशाभावात् । प्राधान्याभिधानं च नार्थपरत्वेन विनोपपद्यते ॥ ४३ ॥

न्या । सु । — तदर्षशास्त्रादीनि पूर्वपक्षिञ्जानि परिहृत्य, सिद्धान्ते लिञ्जत्रयं दशैयितुं सूत्रत्रयम् । तत्र तेषां मन्त्राणामर्थो यथाऽस्ति, तथा लिञ्जोपदेशो मवतीति, सूत्रव्याख्यानार्थमाग्नेय्येति माष्यं व्याचष्टे-आग्नेय्येति । लिञ्जशब्दस्य सामर्थ्यं मीमांसकानां प्रसिद्धत्वात्तद्धितप्रतिपादिताग्निदेवत्यत्वकल्पितं देवतामिधानसामर्थ्यं लिञ्जशब्देन विविधानिति व्याख्यानान्तरं लिञ्जशब्दस्योक्तम् । तृतीया चेत्थंभूतलक्षणार्था ।

नन्वविवक्षितार्थंत्वेऽप्यिभधानमात्रेणाग्निलिङ्गत्वपुपपत्स्यते, अत आह—देवतेति । ननु देवतात्वमप्यिभधानमात्रेण सेरस्यत्यत आह—यं चेति । एकदेवत्ये मन्त्रे त्वां हिमं द्वृत मम-क्वंशोकेरित्यादावनेकेन्द्रवाय्वादिदेवतान्तरपदप्रयोगे सत्यप्यनेकदेवत्यव्यपदेशामावादित्यर्थंः । नन्वस्तु नामाऽत्राऽनेः प्राधान्येनाभिधानम्, तात्पर्यं तु नास्तीत्याशङ्कपाह प्राधान्येति ।।४३॥

मा० प्र०—िलङ्गोपदेशः = लिङ्ग के द्वारा अर्थात् अर्थं के ज्ञापक साधन से उपदेश अर्थात् विधि है। च = क्योंकि, तत् = वह अर्थात् मन्त्रवाक्य,अर्थंवत् = सायंक या विवक्षित अर्थं को कहने वाला है। क्योंकि, श्रुतियों में मन्त्र का लिङ्ग अर्थात् अर्थं के ज्ञापक हेतु से कर्मं की विधि कही गई है, अतः मन्त्रवाक्य अर्थंवान् है अन्थंक नहीं है, कर्त्यं स्वरन् सार्यंक या विवक्षितार्यंक है।

आषाय यह है कि पूर्वंकथित सूत्रों में यह आपत्ति दो गई है किन्तु प्रकृत में सिद्धान्त के अनुकूल युक्तियों का प्रदर्शन किया जा रहा है—िल्ङ्गोपदेशः इत्यादि । मन्त्र विविध्य अर्थं को कहने वाले हैं, क्योंकि, स्थल-स्थल में मन्त्र के अर्थं का उल्लेख कर कमं की विधि कही गई है । जैसे ''आग्नेय्या आग्नीध्रमुपतिष्ठते'', आग्नेयो ऋचा के द्वारा आग्नीध्र अर्थात् आग्नीध्र का जो स्थान उसका उपस्थान = संस्कार या पूजा करनी चाहिए—इस प्रकार की एक विधि है, इस स्थ क में ''अग्ने नय'' आदि मन्त्र से उपस्थान करें—यह न कह कर आग्नेयी ऋचा के द्वारा करें—यह कहा गया है । अग्नि जिसका देवता है वही आग्नेयी ऋच् है । इस मन्त्र में अग्नि का ही विषय प्रधान रूप से विणत है या नहीं यह अवगत नहीं होता है, इसलिए, यह कहना पड़ेगा कि मन्त्र का अर्थ विविध्नत है । अतः मन्त्र अनर्थं क नहीं है, अपितु विविध्नत अर्थं को कहने वाले हैं—''आग्नेय्या अग्नीध्रमुपतिष्ठते'' इत्यादि विधि ही इसका लिङ्ग ,या जापक है । ॥ ४३ ॥

### कहः ॥ १.२.४४ ॥

शा० भा०—अहदर्शनं च विवक्षितार्थानामेव भवति । किमूहदर्शनम् ? 'न पिता वर्धते न मातेति । अन्ये वर्धन्त इति गम्यते । प्रत्यक्षं कौमारयौवनस्था-विरैर्वर्धन्ते मात्रादयः । शब्दो न वर्धत इति ब्रूते । का पुनः शब्दस्य वृद्धिः ? यद्द्विचचनबहुवचनसंयोगः ॥ ४४ ॥

भा० वि० — ऊह इत्येतत्पूर्वसूत्राच्चशब्दमर्थवच्छव्दं चादाय व्याचष्टे — अहदशँनं चेति ।

नतूहः कार्यं इति वचनादर्शनात् किमूहदर्शनिमिति पृच्छिति — किमिति, उह-प्रतिषेधकवात्रयस्य प्राप्तिमन्तरेणायोगात् मात्रादिविशेषोपादानेन शब्दान्तरे प्रतीतेश्चास्त्येवोहदर्शनिमत्याह—न मातेति ।

ननु मात्राद्यर्थस्यैव वृद्धिप्रतिषेधात् कथं शब्दान्तरोहप्रापकत्वं तत्राह— प्रत्यक्षमिति । अर्थवृद्धेः प्रत्यक्षत्वेन प्रतिषेद्धुमशक्यत्वाच्छब्दवृद्धेरेव प्रतिषेघ इत्यर्थः ।

ननु वर्णेषु स्थौल्यादेरसम्भवात् कथं वृद्धिरिति पृच्छिति—का पुनरिति । उत्तरं—यदृद्धिवचनेति । अर्थाघिक्येन द्विवचनादिसंयोग एव वृद्धिः, न पुनः स्थौ-ल्यादिरिति भावः ॥ ४४ ॥

त० वा०—ऊहदर्शनं 'न माता वर्धत' इति । अर्थे च पुष्टधादिवृद्धेः प्रत्यक्षत्वात्प्रतिषेधासंभवादानर्थक्यात्तदङ्गेष्विति शब्दे विज्ञायते । तत्रापि स्थौल्यादिवृद्धयसंभवादिधकार्थवाचित्वेन द्विवचनबहुवचनयोः प्रतिषेधः । स

चार्थपरत्वे सर्वपशुविशेषणमात्राद्युपादित्सायां सत्यामवकत्पते। या चान्यपदवृद्धिसद्भावप्रतीतिरियं च अर्थपरत्वेश्वकल्पत इति। यद्यपि मातृप्रभृतीनां
पाराध्यीत्संबिन्धभेदादेव च भेदिसिद्धेरनूह्यत्वं सदेवानुवदितः; तथाऽपि न्यायादगतानूहसंकीर्तनान्न्यायरिहतेषूहसंप्रत्ययात्प्रकृतौ विविध्यतार्थता विज्ञायते।
अन्यथा तु तददृष्टम् विकृतैरेव साध्येत। तथा यद्यप्यन्यदैवत्यः पशुराग्नेय्येवमनोता
कार्येत्यूहप्राप्तिदर्शनम्, एवमुस्राणां वपानामित्येवसादीनां यथार्थमूहितानामेवाऽऽमनानमपि विविध्यतार्थं भविष्यति। इतरथा प्राकृतपदत्यागे, अन्यकल्पने
चाद्ष्यद्वयं कल्प्येत॥ ४४॥

न्या० सु० — माष्यकारेणोह्श्च तदर्थंविति पूर्वंसूत्रगतपदह्यानुषङ्गेणेदं सूत्रमूह-वर्शनं चेत्येनेन व्याख्याय वेदे ववचिद्रहः कार्यं इत्यश्रवणात्किमूहवर्शनमिति पृष्टे न माता वर्द्धते न पितेत्यूहप्रतिषेधस्यैवाप्राष्ठप्रतिषेधायोगेनोहप्रापकत्वात् मात्रादिविशेषोपादान्सामर्थ्येन वा शब्दान्तरोहप्रतीतेष्ठहदर्शनमित्युत्तरे वत्तं, मात्राद्यर्थस्येह वृद्धिप्रतिषेधात्रक्ष्यं शब्दोहप्रापकत्वमित्याशङ्कानिराकरणार्थं वृद्धेः प्रत्यक्षत्वेन प्रतिषेद्धुमशक्यत्वाच्छ-व्यवृद्धिपतिषेध इति प्रत्यक्षमिति माष्येणोवतम् तद्धचाचष्टे—ऊहदर्शनिवि । शब्दवृद्धेरि वर्णान्तरोपजननादिनोपपत्तेः । तस्यार्थंपरत्वेऽपि वचनमन्तरेणासेनं सिद्धान्तिष्ठञ्जत्वमिति प्रतिपादनार्थं का पुनरिति माष्येण पृष्ट्या, यत् द्विवचनबहुवचनसंयोग इत्यक्तम् । तद्वधाचष्टे—तद्वापीति । वर्णान्तरोपजनने पदान्तरत्वापत्तेरपदत्वापत्तेर्वा तत्यदवृद्धचसम्मवात्स्थौन्त्यादेश्च नादधममैत्वेन वर्णेष्वसम्मवाद् द्विवचनबहुवचनान्तत्वेनाधिकार्थंद्वारा शब्दवृद्धि-रूहात्मिकेह प्रतिथिद्धयत इत्यर्थः ।

कहदर्शंनस्य सिद्धान्तिलङ्गत्वं माध्योक्तमुपपादयति—स चेति । प्रसक्तत्वादिति मावः ।
मात्रादिशब्दोहदर्शंनस्य सिद्धान्तिलङ्गत्वमुपपाद्य, शब्दान्तरोहदर्शंनस्योपपादयति—या चेति।
अर्थंपरत्वे च कल्प्यते इत्यनुषङ्गः । निवडानिगदगतयज्ञपितशब्दवन्मात्रादीनां पारार्थ्यादपारार्थ्येऽपि चैकैकमात्रादिसम्बन्धे पशुभेदोऽपि मात्रादिशब्दोहस्यानाशङ्क्रघत्वान्मात्रादिभेदे
ऽप्येकपशुसंबन्धामावात् संबन्धिभेदेनैव भेदसिद्धेः न्यायादेवानूहावगतेः प्रतिषेधायोगात्कथं
तद्बलेनोहप्रास्रिरत आह —यद्यपीति । न्यायसिद्धानुवादस्यापि प्रयोजनापेक्षायां न्यायरिहतेषूह्प्रास्रिरेव प्रयोजनमवसीयत इति मावः । अविवक्षितार्थंत्वेन सिष्येदित्याह
अन्यथेति ।

कहदर्शने स्वयमुदाहरणान्तरमाह—तयेति । त्वं ह्यग्ने प्रथमो मनोतेति मनोतासूक्तस्य वायव्ये पशावितदेशप्रासस्योहः प्रसक्तोऽनेन वचनेन वायते । उदाहरणान्तरमाह-एवमिति । गवािदपशुके अतिदेदशप्राप्तस्य 'छागस्य वपाया मेदसो उनुबूहीति मन्त्रस्योहप्रसक्तौ उस्नादिपदयुक्तस्यार्थंपरत्वे छागपदस्थानेऽस्य प्रयोगपाठः अपर्यायान्तरिनवृत्त्यर्थः अर्थवान् भविष्यतीत्यर्थः । नग्वर्थंपरत्वेऽप्युस्नादिपदिनयमस्यादृष्टार्थंपरिहारात् केन विशेषेणाविव- सितार्थंता निराक्तियते इत्याशङ्काय अविवक्षितार्थं करुपनागौरवमाह—इतरथेति ॥ ४४॥

भा॰ प्र॰—ऊहः = पद का अध्याहार मन्त्र का अर्थ विवक्षित है—इसका जापक है।

आशय यह है--मन्त्र का अर्थ विवक्षित है, इसका कारण 'ऊह' है। प्रकृतिभूत कमें में जो मन्त्र पढ़े गये हैं, विकृतिभूत कमें में भी स्थल विशेष में उसी मन्त्र के पद की विमक्ति, वचन आदि का परिवर्तन कर पाठ किया गया है। क्यों कि, प्रकृति के अनुरूप पाठ करने पर वह मन्त्र विरुद्ध अर्थ का प्रतिपादन करेगा। जैसे प्रकृतिभव एक पशु से सम्पन्न होने वाले यज्ञ में पशु के संस्कार के समय में "अन्वेनं माता मन्यता-मनु पिता नु भ्राता" (मै॰ सं॰ ४।१३।४) अर्थात् इसकी माता इसको अनुमति दे, इसका पिता एवं माई अनुमित दे। किन्तु विक्वतिभूत अनेक पशुओं से साध्य याग में 'एनम्' के स्थान पर एनी पद 'एनान्' पद देकर अन्वेनम् के स्थान पर 'अन्वेनी' अन्वे-नान करना पड़ेगा । यह परिवर्तन करना हो ऊह है । यह " न पिता वढ़ेंते, न माता", इस ब्राह्मण वाक्य से निर्णय हीता है। क्योंकि, यह ब्राह्मणवाक्य माता पिता आदि की वृद्धि अर्थात् इन पदों के आगे द्विवचन और वहुवचन के प्रयोग का निषेध करता है। अतः, अविशष्ट 'एनम्' इस पद में द्वियचन और बहुवचन के प्रयोग की सूचना देता है। यदि मन्त्र का अर्थ विवक्षित न होता तो 'एनम्' आदि में 'ऊह' का कोई प्रयोजन ही नहीं रहता, किन्तू मन्त्र का अर्थ विवक्षित है, इसलिए विकृति स्थल में ऊह किये विना मन्त्र विरुद्ध अर्थ का प्रतिपादक होगा, अतः विकृति में परिवर्तन (ऊह) आवश्यक है। ऐसा मानने पर मन्त्र क्रिया-समवेत अर्थ का प्रकाशक होता है, इसलिए बाधा न होने पर मन्त्र का स्वार्थं अविवक्षित नहीं हो सकता है। ऊह कहाँ-कहाँ कर्तंव्य है, इसका विश्वेष विचार नवम अध्याय में किया गया है।। ४४॥

# विधिशब्दाश्च ॥ १.२.४५ ॥

शा० भा०—विधिशब्दाश्च विवक्षितार्थानेव मन्त्राननुवदन्ति । शतं हिमाः शतं वर्षाणि जीव्यासमित्येतदेवाऽऽहेति सिद्धान्ते युक्तिः । मन्त्राधिकरणम् ॥४५॥

इति श्रीशबरस्वामिकृतौ मीमांसाभाष्ये प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ।

भा० वि०—विधिशन्दाश्चेत्येतदिप तदर्थविदिति पदानुषङ्गेण न्याचष्टे—विधिशन्दाश्चेति । ब्राह्मणिमत्यर्थः, कोऽसौ विधिशन्द इत्यपेक्षायां हिमाशन्द-न्याल्यानपरं ब्राह्मणमुदाहरित—शतिमिति । तस्माद्विविक्षतवचना मन्त्रा इति सिद्धमिति भावः ॥ ४५ ॥

श्रीमन्नारायणामृतपूज्यपादिशष्यदेवेन्द्रसरस्वत्युपनामधेय श्रीगोविन्दामृतमुनिविरचिते धर्ममीमांसाभाष्यविवरणे
 प्रथमाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ १।२ ॥

त॰ वा॰—विधिरेव च ब्राह्मणाभिधः तत्र तत्र पर्यायैरवयवान्वाख्यान-निर्वचनादिभिश्चार्थप्रकाशनपरत्वं दर्शयित । अर्थानाश्रयणे हि सर्वं तदनर्थकं स्यात् । तस्माद्विवक्षितवचना मन्त्रा इति सिद्धम् ॥ ४५ ॥

# इति मन्त्राधिकरणम् ॥ ४॥

इति श्रीमद्भट्टकुमारिलस्वामिविरचिते धर्ममीमांसाभाष्यव्याख्याने तन्त्रवार्तिके प्रथमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥

न्या॰ सु०—भाष्यकारेण विधिशब्दश्च तदर्थविदिति पूर्वसूत्रगतपदानुपङ्गेण सूत्रं व्याख्याय 'शतं हिमा' इति मन्त्रगतिहगाशव्दव्याख्यानार्थं 'शतं वर्षाणी'त्यथंवाद उदाहृतः । तत्र विधिशब्दानुपपत्तिमाशङ्क,चाह—विधिरेवेति । सिद्धान्तमुपसंहरित— तस्मादिति ॥ ४५ ॥

।। इति श्रीमत्त्रिकाण्डमीमांसामण्डनप्रतिवसन्तसोमयाजिमाधवमट्टात्मक्रमट्टसोमेश्वर-विरिचतायां सर्वानवद्यकारिण्यां न्यायसुधाख्यायां तन्त्रवातिकटीकायां प्रथमस्याध्यायस्य द्वितीयः पादः समाक्षः ॥

मा॰ प्र॰—विधिशब्दाः = विधिका अर्थात् ब्राह्मण का शब्द अर्थात् मन्त्रार्थं का व्याख्यारूप शब्द, 'च' एव है, ताह्मण वाक्य में मन्त्र की व्याख्या है, इसलिए, मन्त्र का अर्थं विवक्षित है।

आशय यह है कि विधिशव्दाश्च इस हेतु के द्वारा मन्त्र का अर्थ विविधित है—यह कहा गया है। मन्त्र की व्याख्या रूप में ब्राह्मण में स्थित शब्द ही विधि शब्द है। जैसे ''श्वतं हिमाः शतं वर्षाण जीव्यासम इत्येव एतदाह'' (श० ब्रा० २।३।४।२।१) इत्यादि। इस स्थल में 'शतं हिमाः' इस मन्त्र का अर्थं ब्राह्मण ग्रन्थ में भी कहा गया है—''शतं वर्षाणि''। अतः ६न कारणों के विद्यमान रहने से यह मानना ही पड़ेगा कि कमें के समय मन्त्र का अर्थं विविधित है।। ४५।।

।। इति मीमांसादर्शन की भावप्रकाशिका में मन्त्राधिकरण नामक प्रथमाध्याय का द्वितीय पाद समास हुआ ।।

# ॥ अथ प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥

# प्रथमं समृत्यधिकरणम्।

[१] धर्मस्य शब्दमूलत्वादशब्दमनपेक्षं स्यात् ।। १.३.१ ॥ पू०

#### शाब (भाष्यम्

शा० भा०—एवं तावत्कृत्स्नस्य वेदस्य प्रामाण्यमुक्तम् । अथेदानीं यत्र न वैदिकं शब्दमुपलभेमित, अथ च स्मरन्त्येवसयसर्थोऽनुष्ठातव्य एतस्मै च प्रयो जनायेति । किमसौ तथैव स्यात्, न वेति । यथा अष्टकाः कर्तव्याः गुरुर-नुगन्तव्यः, तडागं खनितव्यम्, प्रपा प्रवर्तियतव्या, शिखाकर्मं कर्तव्यमित्येवमा-दयः । तदुच्यते । धर्मस्य शब्दमूलत्वादशब्दमनपेक्षं स्यादिति । शब्दलक्षणो धर्मं इत्युक्तम् चोदनालक्षणोऽर्थो धर्म इति । अतो निर्मूलत्वान्नापेक्षितव्यमिति ।

ननु ये विदुरित्थमसौ पदार्थः कर्तन्य इति कथिमव ते विद्यान्त्यकर्तन्य एवायमिति । स्मरणानुपपत्या । ह्याननुभूतोऽश्रुतो वाऽर्थः स्मर्यते, न चास्या-वैदिकस्यालौकिकस्य च स्मरणमुपपद्यते, पूर्वविज्ञानकारणाभावादिति । या हि बन्ध्या स्मरेदिवं मे वौहित्रकृतमिति, न मे दुहिताऽस्तीति मत्वा न जातुचि-दसौ प्रतीयात्सम्यगेतज्ज्ञानमिति ।

एवमिष ययैव पारम्पर्येणाविच्छेदादयं वेद इति प्रमाणमेषां स्मृतिरेविमयमिष प्रमाणं भविष्यतीति । नैतदेवम् । प्रत्यक्षेणोपलब्धत्वाद् ग्रन्थस्य नानुपपशं
पूर्वविज्ञानम् । अष्टकादिषु त्वदृष्टार्थेषु पूर्वविज्ञानकारणाभावाद्वचामोहस्मृतिरेव
गम्यते । तद्यथा कश्विज्जात्यन्थो वदेत्स्मराम्यहमस्य रूपविशेषस्येति । कुतस्ते
पूर्वविज्ञानिमिति च पर्यनुयुक्तो जात्यन्थमेवापरं विनिर्विशेत् । तस्य कुतः ?
जात्यन्थान्तरात् एवं जात्यन्थपरम्परायामिष सत्यां नैव जातुचितसंप्रतीयुविद्वांसः
सम्यग्दर्शनमेतदिति । अतो नाऽऽदर्तव्यमेवंजातीयकमनपेक्षं स्यादिति
पूर्वपक्षः ॥ १ ॥

#### भाष्यविवरणम्

भा० वि०—सङ्गति वक्तुं वृत्तर्वात्तिष्यमाणार्थं वक्ति—एविमत्यादि । सक-लस्य विध्यर्थवादमन्त्रनामधेयात्मकस्य प्रामाण्यम्—धर्मप्रमितिहेतुत्वम्, तत्रापि कृत्स्नप्रामाण्यं चोदनोपयोगश्च प्रथमेन पादेन, द्वितीयेन मन्त्रार्थवादयोश्चोपयोग- विशेषो दर्शितः, नामधेयानां तु विध्यन्तर्गतत्वेन सिद्धप्रामाण्यानां नामधेयत्वमात्रं प्रामाण्यप्रतिपादनाय नामधेयपादे प्रतिपादियष्यत इति विवेकः ।

अथेदानीमिति । भवति विचारणेति सम्बन्धः विध्यर्थवादमन्त्रात्मिकानां समृतीनामिनबद्धानां चाचाराणां प्रामाण्यस्य तथाविधवेदमूलकत्वेन वक्तव्यत्वात् तत्प्रामाण्यप्रतिपादनानन्तयं समृत्यादिप्रामाण्यप्रतिपादनस्य युक्तमिति वक्तुमथेत्यु कम्, अष्टकादिनामधेयानां तुयागादिनामधेयादिवत् लोकसिद्धानां वेदमूलत्वाभावेन नामधेयत्विचारानपेक्षत्वात् ततः प्रागेवापेक्षितप्रामाण्यप्रतिपादनानन्तरमारम्यः स्मृत्यादिप्रामाण्यविचारस्य युक्त इति वक्तुमिदानीमित्युक्तम्, न च वाच्यं चोदनैव धर्मे प्रमाणमित्यध्यायप्रतिपाद्यतेन प्रतिज्ञातं स्थितमेत्र, न च तत्स्मृत्यादिप्रामाण्याभावे परावतंते अतः स्मृत्याचारप्रामाण्यविचारस्य कथध्यायसङ्गितिरिति, यतो धर्मेजिज्ञासैव प्रमाणधीनत्वात् प्रमेयज्ञानस्य यथा वेदप्रामाण्यविचारं प्रयोजयित, तथा स्मृत्यादिप्रामाण्यविचारमिप प्रयोजयेत् यो धर्मः स चोदनालक्षणः इति धर्मोद्देशेन विहितस्य वेदप्रामाण्यस्य यावद्धर्मभावितया स्मृत्याद्यवगतधर्मस्यापि वैदिकत्वसाधनाय वेदमूलत्वेन स्मृत्यादिप्रामाण्यविचारप्रयोगादिति भावः। प्रयोजनं तु विचारस्य स्मृत्याचारसिद्धानां अष्टकावसन्तोत्सवादीनां श्रेयस्साधनतयानुष्टान्तिद्धः सम्प्रत्यधिकरणस्य विषयमाह—यत्रेत्यादिना । यस्मिन्नप्टकाः श्रेयस्साधनत्वादौ उपलभन्ते अद्यतना इत्यर्थः।

अथ च तत्रापि स्मरिन्त मन्वादयः असावष्टकादिपदार्थः एवमितिकर्तं व्य-ताक एतस्मै प्रयोजनाय स्वर्गादिरूपाय कर्तव्य इति स्मरन्तीत्यर्थः, स्मृत्युदाहरण-माचारस्याप्युपलक्षणम्, विषयमुक्त्वा विशयमाह — किमिति । असौ श्रेयस्साधन-त्वरूपोऽर्थः कर्तव्य एव प्रामाणिक इति यावत्, तदनेन तद्विषयस्मृत्यादिः प्रमाण-मप्रमाणं वेति संशयो दर्शितः, स च महाजनपरिग्रहान्मूलप्रमाणानुपल-स्भाच, स्मरन्तीति सामान्यनिदिष्टं विषयं नैराकाङ्क्ष्याय विशेषतो दर्शयित— यथेत्यादिना ।

ननु न मन्वादिग्रन्थोऽत्र विचार्यः, तत्रामाण्याप्रामाण्यविचारो हि वक्त्रवग-तार्थविषयो न वेत्येवंरूपस्संभवति, स चात्र मन्वादीनामविष्ठरूम्भकत्वेऽर्थे वृद्धिस्थे ग्रन्थरचना नान्यथेति असन्देहादेव न समस्ति, तत्कथं मन्वादिवाक्यान्युदाहृता-नीति चेत्, नैष दोषः। यस्मादप्रमाणधीमूलकृता प्रामाण्यशङ्केह निरस्यते, तेन मन्वादिवाक्यप्रामाण्याप्रामाण्यविचारो वाक्यकारणधियोऽर्थनियतानियतहेतुजत्व-विचारः पर्यवसितो भवति, तेन धियः तदर्थचिन्ताविषयत्वेऽपि नावाक्य-स्योदाहरणत्वविरोधः।

अत्र पूर्वपक्षमाह—तदुच्यत इत्यादिना । तत्र कि प्रामाणान्तरविषयविषयतया तन्मूलत्वेन । नाद्य इति सूत्रावयवं योजयति—शब्देति । धर्मस्य साध्यस्वभावस्य न सिद्धविषयप्रत्यक्षादिगोचरत्वम्, अपि तर्हि वैदिकशब्दप्रमाणकत्वमेवेति गदितं चोदनासूत्र इत्यर्थः । अस्तु र्ताह शब्दस्यैवाप्टकादिविषयस्य स्मृतिमूलत्विमत्या-शङ्क्ष्र्याशब्दमिति सौत्रं पदं तद् यत्र न वैदिकं शब्दमुपलभन्त इत्यनेन व्याख्यात-मित्युपेक्षितम् ।

तदयमर्थः—न तावदिग्नहोत्रादिवाक्यवत् प्रत्यक्षमेवाष्टकादिवाक्यमुपलभ्यते, न च कल्पयितुं शक्यते अनुपलिव्धिविरोधात् नाप्यनुमानादिना तदवगन्तुं शक्यं व्याप्तिलिङ्गाद्यभावात् इति । अतः प्रमाणमूलासंभवात् भ्रान्त्यादिमूलत्वेन स्मृतेर-प्रामण्यात् तदर्थो नापेक्ष्यः, तद्विगयं स्मृतिप्रामाण्यं नापेक्ष्यमिति स्त्रशेणं व्याचष्टे—अत इति ।

ननु प्रसिद्धाप्तभावस्य मन्वादेरन्यथा संविदानस्यैवान्यथा वादानुपपत्तेः अवश्याश्रयणीयं मूलप्रमाणमिति शङ्कते—निन्वित । ये विदुरकर्तव्य एवायमिति व्यवहितेन संबन्धः कर्तव्य एवायमिति, ये न विदुरित्यर्थः । त एवमितिकर्तव्याक एवं फलकश्चासौ पदार्थः कर्तव्य इति कथमिव विदिष्यन्तीति शेषान्वयः । यद्यपि कर्तव्यतावादात् कर्तव्यतास्मरणमनुमीयते, तथापि न तद्यथार्थः अनुपपत्तेरिति परिहरति—स्मरणेति । अनुपपत्तिमुपपादयति—नहीति ।

नन्वाप्तोपदेशमूलत्वात्स्मरणस्य न तन्मूलानुभवः, शब्दो वा कल्प्यते तत्राह—न चेति । स्मृतः पूर्वरूपं विज्ञानं पूर्वविज्ञानं तस्य कारणं शब्दप्रत्यक्षादि, तदभावादित्यर्थः । तदभावमुपपादियतुं अवैदिकस्येत्याद्युक्तम् । संभविति हि मूलतया तत्कल्पना, अन्यथा तु मन्वादेरेव पुरुषत्वेन मोहादिकल्पना भागिनीति भावः । कारणाभावे कार्याभावं दृष्टान्तेनाह—या होति । यदा बन्ध्या दौहित्रेण कृतिमदं कर्मेति ज्ञानं न समीचीनं मन्यते दुहितुरभावे दौहित्रस्याभावावगमात् । एवमवितथस्य पूर्वविज्ञानस्यासंभवेन स्मरणस्यापि तथाविधस्याभावनिश्चयाद्, न तिन्निमित्तमुपदेशमपि यथार्थं मंस्यते मन्वादिरित्यर्थः । एवं मूलप्रमाणासंभवेन मन्वाद्युपदेशस्य प्रामाण्ये निरस्ते, स्मृत्यनुमेयश्रुतिमूलत्वेन प्रामाण्यं मन्वानश्चाङ्गते—एवमपीति । अविच्छिश्नपूर्वपूर्वसंप्रदायपूर्वपूर्वस्मृतिमूलत्वादियं वेद इति, एषा स्मृतिः यथाप्रमाणम्, एविमयं मन्वाद्युपदेशलक्षणापीत्यर्थः, स्मृत्या श्रुत्यनुमानासंभवं मन्वानः परिहरित—नैतिदिति । अष्टकादिस्मृतिप्रामाण्यं वेदस्मृतिप्रामाण्यवत् न संभवतीत्यर्थः, वैषम्यं विवृणोति—प्रत्यक्षेणेति । ग्रन्थस्य=वेदस्यादृष्टार्थेषु=प्रत्यक्षाद्यविषयेष्वर्थेषु कारणाभावान्न मन्वाद्युपदिष्टतयां व्यामोहादिति ।

ननु किमिति व्यामोहमूला पूर्वपूर्वस्मृतिमूलत्वादत आह्—तद्यथेति । स्मरामीति स्मरणं ज्ञानं कर्मणि षष्ठ्यौ अमु रूपविशेषित्यथः, तस्य कुतः पूर्वविज्ञानिमिति पर्यनुयुक्तो जात्यन्धान्तरादेवेति यथा व्यपदिशेदित्यन्वयः, एवं व्यपदेशे को दोषस्तत्राह—एविमिति। एवं नावधारयेयुरित्येति द्विवृणोति—सम्यगिति। एतिदिति रूपविशेषसमरणं तादृशं चेदमप्रकादिसमरणमूळापेक्षपूर्व-पूर्वस्मरणमूळत्वस्य त्वयोक्तत्वादित्याशयः। तेन प्रमाणमूळासंभवेन निर्मूळत्या स्मृत्यप्रामाण्यात् तदर्थोऽष्टकादिरिप नादर्तव्यः। ततश्चाननुष्ठेय इत्युपसंहरित—अत इति। पौरुषेयी हि वावयरचना यदर्थविषयोपळभ्यते, तदर्थविषयमेव रचियतुर्ज्ञानं कल्पयति, नार्थं निश्चाययतीत्यष्टकादिवावयरचनाप्यप्टकादिकर्तव्यता-ज्ञानमात्रमनुमापयेत्, तच्च ज्ञानं मूळप्रमाणाधीनप्रामाण्यमिति तन्मूलापेक्षायां यदि मन्वादिज्ञानमिप स्मृत्यन्तराधीनमेव कल्पयेत् ततस्तस्याः स्मृत्यन्तराधीन-त्वादपर्यवसानमेव स्यात्।

अथैतद्दोषपरिहाराय मन्वादिज्ञानमूलतया श्रुतिरेव कल्पयितव्येति । तदप्य-भद्रम्, ज्ञानमूलतयापि हि प्रथमं श्रुतिज्ञानमेव कल्प्यते, न श्रुतिः । तेन च श्रुति-सद्भावनिश्चयः; ततश्चार्थज्ञानवच्छ्रतिज्ञानस्यापि मूलापेक्षायाः स्मृत्यन्तरमेव मूलतया कल्पनीयम्, तत्र च पूर्ववदपर्यवसानमेव इति श्रुतिस्वरूपानिश्चयात् न मन्वादिज्ञानस्य तन्मूलत्वनिर्णय इति न स्मृत्या श्रुत्यनुमानसंभवः, ततश्च कारणाभावात् भ्रान्तिमूलैव स्मृतिरिति अष्टकाद्यनपेक्ष्यत्वेन च तद्विषयस्मृति-प्रामाण्यस्यानपेक्ष्यत्वमनादेयत्वमभिसंहितम् ।

एतेनाचाराणामप्यनन्तानामेकश्रुतिमूलत्वासंभवात्, आचरितॄणां चा<mark>नन्त-श्रुतिदर्शनानुपपत्तेः 'आचाररुचैय साधूनाम्' इत्याचारप्रामाण्यश्रुतेश्च संभवन्मूला-न्तरतया श्रुत्यननुमापकत्वान्निर्मूलतया स्मृतिवदप्रामाण्यमुक्तं वेदितव्यम् ।</mark>

सिद्धान्तमाह—अपि चेति। सूत्रावयवं पूर्वपक्षव्यावर्तकतया व्याचप्टे—अपि वेति। सौत्रं प्रमाणपद सिद्धान्तप्रतिज्ञार्थत्वेत व्याचप्टे—प्रमाणमेवेति। कृत इत्यपेक्षायामुत्सूत्रं हेतुमाह—विज्ञानं होति। अन्यथा अप्रमाणमित्यर्थः। अत्र विज्ञायतेऽनेनेति करणव्युत्पत्त्या ज्ञानोत्पादकत्वं हेतुकृतम्, तत्रच न मन्वादिवचनानामनुत्पादकत्वलक्षणमप्रामाण्यम्, भ्रममूलकत्वलक्षणं तु भविष्य-तीत्याशङ्कते—पूर्वेति। विज्ञानं-विशिष्टं ज्ञानं प्रमारूपं कारणमस्या नास्ति। कृत इत्यत आह—कारणेति। अर्थनियतस्य कारणस्याभावादित्यर्थः। अनुमानं स्यादिति सूत्रावयवेन परिहरति—अस्या इति। आप्तप्रमाणीकृतत्वमहाजनपरिगृहीतत्वादिदृढत्वम्, यथा स्मृतेः कार्यात् कारणानुमानम्, तथा द्रिष्टमः कारणस्यार्थनियतत्वमपि अनुमातव्यमित्यर्थः, तिहं स्मृतिदाढ्यत् तन्मूलविज्ञानकारणं प्रत्यक्षमेवानुमीयतामत आह—तिस्वति। तदिप कारणमनुभूयतेऽनेनेत्यनुभवनं प्रत्यक्षमे नानुमास्यामहे इति संबन्धः। तत्र हेतुरनुपपत्येति। तामेव विवृणोति—नहोति। किमिदं मन्वादीनां स्वर्गप्टकादिसाध्यसाधनसंबन्थविषयं प्रत्यक्षं साधनावस्थायाम्, फलावस्थायां वा? नाद्यः अस्मदादीनामिव

मन्वादीनामिप अतीन्द्रियार्थदिशित्वाभावस्य प्रथमपाद एव सिद्धत्वादित्यर्थः,
यदि चाष्ट्रकाफलस्य विश्वजिन्न्यायावगतस्य निरितशयसुखरूपस्य स्वर्गस्य
मर्दनादिफलवदानन्तर्यं स्यात् ततः प्रत्यक्षेणापि साध्यसाधनसंबन्धो गम्येत,
न त्वेतदस्ति तथाविधसुखस्य मनुष्येरनुभवितुमयोग्यत्वादिति दशंयितुं मनुष्या
इत्युक्तम् । न द्वितीयः इत्याह—जन्मान्तरेति । यदि साधनावस्थायामनुभूतं
फलावस्थायां स्मर्येत ततोऽस्येदं फलमिति साध्यसाधनसंबन्धः प्रतिसन्धीयेत ।
न चैतदस्ति निश्शेषसंस्कारोच्छेदिमरणान्तरितत्वेन स्मरणायोग्यत्वादित्यर्थः ।
किं तर्द्यानुमीयते इत्यपेक्षायां पारिशेष्याच्चोदनैवेत्याह—ग्रन्थस्तिति ।

ननु मन्वादिषु ग्रन्थस्यापि चोदनापरपर्यायस्य कथमुपपत्तिरित्याशङ्क्र्य कर्तृ-सामान्यादिति सूत्रावयवं व्याचप्टे-कर्तृसामान्याविति । मन्वादीनां वदसंयौ-गोपपत्तौ हेतुस्त्रैविणकानामिति त्रैविणकत्वमुपपादियतुं स्मृतिवैदिकपदार्थयोः कर्तृंसामान्यादिति । ये ह्यग्निहोत्रादिवैदिकपदार्थाननुतिष्ठन्ति, त एव मन्वादयः स्मृतिप्रणेतार इति तेषां त्रविणिकतया वेदसंयोगोपपत्तौ तन्मूलता स्मृतेरनुमीयत इति अभिसन्धिः । अनुपलव्धिविरोधान्न चोदनामूलत्वकल्पना युक्तेति चोदयति-नन्विति । नोपलभन्त आधुनिका इत्यर्थः । न तावदनुपलव्धिमात्रमभावं गमयति; अतिप्रसङ्गात्; विप्रकीर्णानेकशाखाप्रकरणस्थत्वे च योग्यानुपलब्ध्यभावान्ना-नुपलव्धिवरोध इति मन्वानः परिहरति—अनुपलभमाना अपीति । उपलभ्य-मानानामेव वाक्यानामिदमत्रेति विशेपस्मरणाभावमात्रत्वादनुपलिधरेवासिद्धे-त्याह—विस्मरणमपोति । एवं कारणसंभवेन पूर्वविज्ञानसंभवमुपपादियतु-मुपसंहरति—तिविति । स्मत् णां त्रैवणिकतया वेदसंयोगित्वेन पूर्वविज्ञान-स्योपपन्नत्वाद्वेदानुमानमुपपद्यतं इत्यर्थः। एवमविशेषतः स्मृतीनां श्रुतिमूल-कत्वमुक्त्वा, अष्टकास्मृतेः लिङ्गमूलतामप्याह—अष्टकेति । रात्रि धेनु-मिवायती संवत्सरस्य या पत्नी सा नो अस्तु सुमङ्गल्यष्टकार्ये सुराधसे तत्र चाष्टकाये सुराधस इति स्पष्टमष्टकालिङ्गत्वे स्वाहेति मन्त्रशेषः। अप्टकादिवानयेषु अप्रामाण्याशङ्का दृष्टार्थेषु अस्त्वदृष्टार्थेषु गुर्वनुगमनादिवाक्येषु सापि न संभवतीति विशेषमाह-तथेति। ये ह्यपस्थितमुपस्थितं निमित्तमासनोत्थानगमनादिरूपं प्रति नियम्यन्ते ते प्रत्युपस्थितनियमा नीचासनप्रत्युत्थानगन्ननादयः तथाविधाचारा येषामर्थतया येषां स्मृतिग्रन्थानामिति विग्रहः गुर्वनुगमनादिनियमस्य वैदिक-मूलतया वैदिकत्वे सत्यपि दृष्टार्थत्वरूपमितिशयं वक्तुमेवकारः, दृष्टार्थमुपपादयति— गुरोरिति । अर्थंग्रन्थिमेदिनश्चेति निगूढार्थंविवरणनिपुणतया न्यायानां नैर्मल्य-मुक्तम्, गुर्वेनुगमनेऽपि लिङ्कदर्शनमाह—तथा चेति । यस्माच्छ्रेयानश्वः पापीयसा गर्दभेनानुगन्तव्यः, तस्मादेव लोके श्रेयांसं श्रेष्ठं पूर्वं यन्तम् अग्रे गच्छति पापीयान् न्यूनः पश्वात् पृष्ठतोऽन्वेति —गच्छतीत्यर्थः, प्रपादाविष दृष्टार्थत्वमाह्—तथा चेति । प्रपेति, न धमियिति केवलादृष्टार्थत्विनिषेधः प्रपातटाकयोः परोपकारत्वे लिङ्गमाह—तथा चेति । यथा धन्विन—निरुदके प्रदेशे कृता प्रपा परेषामुपकरोति, तथा त्वमपोत्यिग्निस्तुतिपरोऽयं मन्त्रः । स्थलया-कृतिमेण स्थलेन सेतुना कृतेनेत्यर्थः । अकृत्रिमस्थले ङीष्प्रत्ययविधानेऽपि कृत्रिमे टाप्पत्ययानपवादस्मृतेः स्थलाशब्दस्य कृतिमतीरवाचित्वात् तटाकलिङ्गत्वं व्यक्तमित्याशयः ।

शिखाकर्मणोऽपि दृष्टार्थंत्वं प्रतिपादयित—तथागोत्रेति । गोत्रज्ञानं तावचन्तुरवत्तपञ्चावत्तविभागद्वारेण कर्माङ्गं गोत्रज्ञानस्य च त्रिशिखत्वपञ्चशिखत्वादिरूपं शिखाकर्मं चिह्नमिति शिखाकर्मणोऽपि दृष्टार्थंत्विभात्यर्थः, तत्रापि लिङ्गदर्शन-मित्याह—दर्शनं चेति । कुमारा विशिखा इवेति विविधशिखत्वप्रतिपादनात् शिखाकर्मालङ्गत्वमस्य, अधिकरणार्थमुपसंहरति—तेनेति । दृष्टार्थगुर्वनुगमनादि-विषयाश्यब्दाः अदृष्टार्था अष्टका कर्तव्येत्येवमादयः, ततश्च दृष्टादृष्टार्थंस्मृतीनां कथंचिददृष्ट।र्थंत्वाविशेषाच्चोदनामूलत्वेनैव प्रामाण्यमाश्रयणीयिमिति भावः ।

अत्र यद्यप्याचरियतॄणामाचारमूलानन्तश्रुतिदर्शनासंभवः तथापि स्मतुरेकस्य शाखान्तरिवप्रकीर्णानेकश्रुतिदर्शनसंभवात् स्मृतिदार्ढ्येन च मूलान्तरकल्पना-नुपपत्तेः आचाराणामिष धर्मबुद्ध्यानुष्ठीयमानानां स्मृतिव्यवधानेन श्रुत्यनुमा-पकतया धर्मप्रामाण्यमित्यपि अदृष्टार्थेषु वैदिकशब्दानुमानिमत्यनेन सूचितम् ॥१॥

## तन्त्रवातिकम्।

त० वा०—एवं ताविद्वध्यर्थवादमन्त्रनामधेयात्मकस्य वेदस्य धर्मं प्रत्युपयोगः साधितः इदानों पौरुषेयोषु स्मर्यमाणार्थाविधिषु मन्वादिप्रणीतिनवन्धनासु स्मृतिषु अनिबद्धेषु चाऽऽचारेषु चिन्ता । तत्र किचिदुदाहृत्य विचारः कर्तव्य इत्यष्टकादिस्मरणानि मन्वादिस्थानि तद्ग्रन्थसमिपतानि प्रमाणाप्रमाणविचार-विषयत्वेनोदाह्रियन्ते । सन्देहहेतुश्चाभिधीयते ।

पारतन्त्र्यात्स्वतो नैषां प्रमाणत्वावधारणा। अप्रामाण्यविकल्पस्तु द्रढिम्नैव विहन्यते॥

मन्वादिवचनं स्मृत्यपेक्षम्, स्मृतिरच मूलप्रमाणापेक्षिणीति, नैकस्यापि वेदव-न्निरपेक्षप्रामाण्यनिरचयः। यतस्तु वेदवादिनामेवाविगानेनाविच्छिन्नपारम्पर्य-परिग्रहदार्ढ्यम्, अतो नाप्रामाण्याध्यवसानमिति, युक्तः संदेहः।

अत्र वार्तिकेऽनपेक्षम्, अनपेक्ष्यमिति पाठद्वयमङ्गीकृत्य श्रौतस्मातंविज्ञानिवरोघे यदन-पेक्षमपेक्षाविज्ञतं यस्य वापेक्षणीयमन्यन्नास्ति, तत्, प्रमाणमिति व्यास्यातिमिति बोच्यम् ।

तत्र पूर्वपक्षवादी वदित नैषां प्रामाण्यमेवापेक्षितिमिति । कुतः ?
पूर्वविज्ञानिवषयं विज्ञानं स्मृतिरुच्यते ।
पूर्वज्ञानाद्विना तस्याः प्रामाण्यं नावधायते ॥

सर्वस्मरणानि हि प्रत्यक्षाद्यवगतेऽर्थे तदानुरूप्येणोपजायमानान्यर्थं समर्प-यन्ति । तदिहाष्टकादीनां स्वर्गादिसाध्यसाधनभावं प्रत्यक्षादीनि तावन्न गृह्ण्न्तीति साधितम् । शब्दोऽपि यथाऽग्निहोत्रादिषु प्रत्यक्षेणोपलम्यते, नैवमनवस्थाः ।

प्रत्यक्षानुपलन्धे च शब्दे सङ्गावकल्पना। धर्मास्तित्वप्रमाणाद्धि विप्रकृष्टतरा भवेत्।।

शब्दस्य तावदेकमेव प्रत्यक्षं प्रमाणम् । स चेत्तेनानवगम्यमानोऽप्यस्ती-त्युच्यते, ततो वरं धर्मास्तित्वमेव निष्प्रमाणकमभ्युपगतमिति ।

न वाऽऽनुमानमप्यस्मिन्नष्टकाश्रुतिकल्पने ।
न हि स्मृतिस्तया व्याप्ता दृष्टाऽन्यद्वाऽनुमापकम् ॥
यथैव धर्मे संवन्धादर्शनान्न किचिल्लिङ्गं क्रमते, तथाऽष्टकादिश्रुताविष ।
न वाऽऽगमेन तद्वोधो नित्येन कृतकेन वा ।
विस्नम्भः कृतके नास्ति नित्यो नैवोपपद्यते ॥

यद्यप्यैन्द्रियकत्वादप्रकादिसमृतीनां पौरुषेयागमगम्यत्वं संभवति । तथाऽपि विप्रलम्भभूयिष्ठत्वादश्रद्धेयवचनेषु पुरुषेष्वनध्यवसानम् । दृश्यन्ते द्धानागमिकान-प्यर्थानागमिकत्वाध्यारोपेण केचिदद्यत्वेऽप्यभिदधानाः । तेन मन्वादिभिरपि किमष्टकाश्रुतीरुपलभ्य वेदमूलत्वं स्वनिबन्धनानां प्रतिज्ञातमुतानुपलभ्येव श्रद्धेय-वाक्यत्वार्थमिति दुष्टपुरुषाकुलितचेतसां भवति सन्देहः । तावता च प्रामाण्य-विधातः । नित्यस्य वचनस्याऽऽदिमत्स्मरणमूलप्रतिपादने व्यापार एव नास्ति । न च मन्त्रलिङ्गानि स्वयं मूलत्वं प्रतिपद्यन्ते, विधिशून्यत्वात् । न च मूलान्तरं न्यायागतं सूचयन्ति । अन्यपरत्वात् । न च सर्वेषां स्मृतिप्रणयिनामविगानम् । येन पौरुषेयागमबलादुपल्रब्धपूर्वश्रुतिमूलत्वं स्यात् ।

न च विज्ञायते वाक्यं कीदृशं तैर्निरूपितम् । अर्थवादादिरूपाद्धि पश्यामो भ्राम्यतो बहून् ॥

यदि ह्येतदेकान्तेन गम्येत, यथाविधि वाक्यान्येव मन्वादिभिरुपलन्धानीति । ततः काऽपि कल्पना स्यादद्यत्वेऽप्यन्यपरार्थवादादिवचनेभ्योऽपि भ्राम्यन्तः पुरुषा दृश्यन्ते । तेन तेष्वप्याशङ्का भवति । मृतसाक्षिकन्यवहारवच्च प्रलीनशाखा-मूलत्वकल्पनायां यस्मै यद्रोचते, स तत्प्रमाणीकुर्यात् । तस्मान्नाऽऽगमेनापि मूलोपलिधः ॥

उपमानं त्वदृष्टेऽर्थे सदृशे चानिरूपिते । नैवेष्टमिति तेनापि न मूलश्रुतिसाधनम् ॥ अर्थापत्त्याऽपि यत्किचिन्मूलमित्यवगम्यते । तच्चाप्रमाणपक्षेऽपि भ्रान्त्यादि न विरुध्यते ॥

यदि हि श्रुतिकल्पनेन विना स्मृतिनींपपद्यते, ततः सम्यङ्मूला स्यात्। संभवित तु स्वप्नमूलत्वेन तेनानैकान्त्यादर्थापत्तेः, सामान्यतो दृष्टस्य वाऽनवकाशः। तस्मादनुपलिव्धगोचरापन्नायां श्रुतौ सत्स्विप मूलान्तरेष्वभिप्रेतमूला-भावान्निर्मूलत्वाभिधानम्। ननु ये विदुरेविमितिकर्तव्यताक एवंफलकश्चासौ पदार्थः कर्तव्य इति। अथ वा ये कर्तव्योऽसावितीत्थं विदुस्ते तथा विजानन्त-स्तादृशाः कथमिवास्मान्विप्रलव्धं न कर्तव्योऽसाविति वदेयुः। नन्वन्य एवं वदन्ति कर्तव्य इत्यन्ये न वा कर्तव्य इत्याहुः। कथमन्यत्वं यदा तेपामप्येवमयं स्मर्यत इति कथिते भवत्येवं प्रतिपत्तिः।

अथ वा ये मन्वादयो विदुरकर्तव्योऽयं पदार्थ इति, कथिमव ते विनाऽपराधेन लोकं वञ्चयितुं विदिष्यन्ति कर्तव्य एवायमिति । स्मरणानुपपत्त्येति । ये ताव-न्मन्वादिभ्योऽर्वाञ्चः पुरुषास्तेषां यज्ज्ञानं तत्तावदनवगतपूर्वार्थत्वान्न स्मृतिः । मन्वादीनामपि यदि प्रथमं किंचित्प्रमाणं संभाव्यते ततः स्मरणं भवेन्नान्यथा ।

कस्मात्पुनः पुत्रं दुहितरं वांऽतिक्रम्य बन्ध्यादौहित्रोदाहरणं कृतम् ? स्थानतुल्यत्वात् । पुत्रादिस्थानीयं हि मन्वादेः पूर्विवज्ञानं दौहित्रस्थानीयं स्मरणम्; अतश्च यथा दुहितुरभावं परामृश्य, दौहित्रस्मृति भ्रान्ति मन्यते, तथा मन्त्रादिभिः प्रत्यक्षाद्यसम्भवपरामशिदष्टकादिस्मरणं मिथ्येति मन्तव्यम् । तथैव पारम्पर्येणाविच्छेदादयं वेद इति—वाक्यानुमानाभिप्रायेणोक्तम् ।

इतरस्त्वर्थंस्यैवाविच्छेदस्मरणमयमाहेति मत्वा, पुर्नानर्मूळत्वमाह । वेदः पुनः सिवशेषः प्रत्यक्षगम्यस्तत्र घटादिवदेव पुरुषान्तरस्थमुपलभ्य स्मरन्ति । तैरिष स्मृतमुपलभ्याऽन्येऽपि स्मरन्तोऽन्येभ्यस्तथैव समर्पयन्तीत्यनादिता । सर्वस्य चाऽऽत्मीयस्मरणात्पूर्वमुपलिब्धः संभवतीति, न निम्मूलता । शब्दसंबन्धव्युत्पत्ति-मात्रमेव चेह वृद्धव्यवहाराधीनम् । प्रागपि हि वेदशब्दादन्यवस्तु विलक्षणं वेदान्तरिवलक्षणं वाऽध्येतृस्थमृग्वेदादिक्पम्, मन्त्रब्राह्मणादिक्पणि चान्यविलक्षणान्युपलभ्यन्ते । सर्वेषां चानादयः संज्ञा इति तद्द्वारेणोत्तरकालमि गम्य-मानानां प्रत्यक्षत्वं साधितम् ।

नन्वष्टकादिषु पुरुषान्तरस्थेष्विप कुम्भकारिक्रयास्विव किचिद्विज्ञानमूल-मस्ति । यदि हि कर्मस्वरूपमात्रं स्मर्येत, ततः पाकादि तदिन्द्रियरन्याननुतिष्ठतो दृष्ट्वा परे स्मरेयुः । यतस्त्विह स्वर्गीदिसाध्यसाधनसम्बन्धःस्मर्यते नासौ पुरुषान्त- रेषूत्पद्यमानः कैश्चिद् दृश्यत इत्यन्धपरम्परान्यायेनाप्रमाणता । सर्वस्यानादि-व्यवहारोपन्यासेन वेदवत्प्रसिद्धचभिमानो भवति, अतोऽन्धपरम्परानिदर्शनम् । वेदे हि प्रामाण्यस्यानादित्वमिहाप्रामाण्यस्य कथम् ?

यो यो ग्रहीता जात्यन्धः स स्वयं नोपलब्धवान् । स्वातन्त्रयेणागृहीते च प्रामाण्यं नावतिष्ठते ॥

तादृशं वाऽष्टकादिस्मरणम् । न च चोदना मूलभूतोपलभ्यते । न चाननुभूतसम्बन्धाऽनुमातुं शक्यते । यदि च वेदादुपलभ्य स्मृतयः प्रवर्तिताः स्युः,
ततोऽर्थस्मरणवदित उपलभ्यायं मन्वादिभिः प्रणीत इत्यपि पारम्पर्येण स्मर्येत ।
स्यादेतद् । अर्थस्मरणेन कृतार्थानां निष्प्रयोजनं मूलस्मरणमनादराद् भ्रष्टमिति ।
तदयुक्तम् । न हि यत्कृतं प्रामाण्यं तदेव विस्मतुं युज्यते । अर्थस्मृतेः स्वतः
प्रामाण्याभावात् । सर्वे पुरुषास्तावदेतज्जानन्ति यथा वेदमूलज्ञानादिना प्रामाण्यं
न निश्चीयत इति, ते कथमिव तत्रानादरं कुर्युः ।

अपि च-येन यत्नेन मन्वाद्यैरात्मवाक्यं प्रपाठितम्। कस्मात्तेनैव तन्मूलं चोदना न समर्पिता॥

यदि हि तैरप्यर्थमात्रमेवान्येभ्योऽधिगतम्, न वेदो दृष्ट इति, ततस्तत्पूर्वके-व्वप्ययमेव पर्यनुयोग इति, निर्मूलसम्प्रदायत्वप्रसङ्गान्तिर्मूलत्वान्न मुच्यसे यदि तु प्रलीनशाखामूलता कल्प्येत, ततः सर्वासां बुद्धादिस्मृतीनामिष तद्द्वारं प्रामाण्यं प्रसज्यते । यस्यव च यदिभिष्रेतम्, स एव तत्प्रलीनशाखामस्तके निक्षिप्य प्रमाणी-कुर्यात् । अथ विद्यमानशाखागता एवेतेऽथिस्तथाऽपि मन्वादय एव सर्वे पुरुषास्तत एवोपलप्स्यन्ते । युक्ततरा च स्वाध्यायाध्ययनिवधेः साक्षाद्वेदादेव प्रतीतिरिति, स्मृतिप्रणयनवैयथ्यं स्यात् । न च तद्विज्ञायते । कीदृशाद्वाक्यादिदं मन्वादिभिः प्रतिपन्नम्, कि विधिपरात्, उतार्थवादरूपादिति ।

पश्य—महताऽपि प्रयत्नेन तमिस्रायां परामृशम् ।
कृष्णशुक्कविवेकं हि न कश्चिदधिगच्छति ॥

न च मन्वादिवचनाद्वेदमूलत्वं निश्चिनुमः। ते हि निर्मूलमि विप्रलम्भादि-हेतोरुक्त्या लोकं वञ्चियतुमेवं वदेयुः। तस्मादप्रमाणम् ॥ १॥

## न्यायसुघायाम् सर्वानवधकारिण्यां प्रथमं स्मृत्यधिकरणम् ।

न्या । सु । — अत्र भाष्यकारेण सङ्गितिप्रदर्शनार्थमेवं ताविदित वृत्तमनुकीतितस् । तज्य नामधेयप्रामाण्यस्यानुक्तस्वादयुक्तमाशङ्कृषः व्याचष्टे — एवं ताविदितः । अयमाशयः — नामधेयानां विष्युद्देशान्तर्भावात् त्र्यंश एव वेदः । कृत्स्नश्वासावर्थं वादाश्चनुपयोगनिराकरणेन प्रमाणतयां साधितः । नामधेयाधिकरणे तु विधिस्तुतिस्मृतिवन्नामधेयत्वमपि प्रामाण्यद्वारं भवति वा, न वेति चिन्तयिष्यते । नामघेयस्य धर्मंप्रयोगामावात्त्वान्थंक्येन पूर्वंपक्षकरणं नामघेयं रूपामिप्रायम् । गुणविधित्वेनापि उद्भिदादिपदानां दृष्यादिपदवत्प्रामाण्योपपत्तेनं स्वरूपेणाप्रामाण्यं शङ्कितुं
युक्तम् । न चैवमुभयथापि प्रामाण्यसिद्धेः प्रमाणलक्षणासङ्गतिः शङ्कृतीया । को धर्मः कथं
लक्षणश्चेत्येकेनैव सूत्रेण व्यास्यातं चोदनालक्षणोऽथों धर्मं इति, अत्र कथमिति प्रकारवचने
थाल्प्रत्ययप्रयोगेण प्रामाण्यप्रकारिवशेषनिरूपणस्यापि प्रतिज्ञासूत्रार्थत्वेनोक्तत्वात् । अन्यथा
हि किलक्षण एवावक्ष्यत् । अत एव स्मृतिविचारस्यापि सङ्गतिः । अनवगतस्वरूपस्य हि
वेदस्य प्रामाण्यायोगात्स्वरूपावगितः प्रामाण्यप्रकारः । तत्र कि प्रत्यक्षावगितरेव प्रकारः,
अथ वा स्मृत्याचारद्वारेणाप्यवगितिरिति प्रामाण्यप्रकारिवशेषनिरूपणरूपत्वात्स्मृतिविचारस्यापि सङ्गतिः सिद्धा । अतः स्मृत्याचारद्वाराया अपि चावगतेः सत्याः प्रामाण्यप्रकारत्वस्य
निराकर्त्तुमशक्यत्वात्सैव सम्मवति, न वेति इह चिन्त्यते ।

यद्वा स्मृत्याचारावगतानामिष कर्मणां परिग्रहदाढ्यात् धर्मत्वावगतेथोदनैवेत्यवधारणा-क्षेपेण सङ्गतिः । तत्समाधानार्थमेव चेह चोदनामूलत्वमस्ति, न वेति चिन्त्यते । चोदना-शब्दस्य वा प्रत्यक्षाप्रत्यक्षचोदनासाधारण्यादप्रत्यक्षचोदनानां च स्मृत्याचारोपस्थापनं विना प्रामाण्यायोगात् स्मृत्याचारप्रामाण्यमिष प्रतिज्ञातं भवतीति नासङ्गतिः ।

जिज्ञासासूत्रेण वा सकलधर्मंप्रमाणिज्ञासाकर्तंव्यत्वामिधानाच्चोदनासूत्रप्रतिज्ञातवेदप्रामाण्यप्रतिपादने पर्यंवसिते, प्रसङ्गादायंप्रसिद्धचादीनामिष प्रसिद्धं (प्रामाण्यं ययोः
स्मृत्याचारयोः प्रसिद्धप्रामाण्ययोः स्मृत्याचारयोरिष ।) प्रामाण्यमिह चिन्त्यते । सर्वं चैतत्तावच्छव्देन सूचितम् । वेदस्य तावदुपयोगः साधित इत्युक्ते, अन्यस्यापि साधियत्वय् इति प्रतीतेः परतः प्रामाण्यादिद्वाराऽप्रामाण्यस्य प्रथमपाद एव निराकृतत्वेऽिष प्रामाण्य-प्रकारासम्मवेनाप्रामाण्यमाराङ्कः प्रकारिवशेषनिष्ठपणं द्वितीयपादेन कृतिमत्युपयोगशब्दे-नोक्तम् । अथेदानीमिति माष्येण वित्तष्यमाणसङ्कीतंनं कृतम् ।

तत्र वेदमूलकत्विनिबन्धनत्वात्समृतिप्रामाण्यस्य वेदप्रामाण्यविचारानन्तरं स्मृतिप्रामाण्य-विचारसङ्गितिरथशब्देनोक्ता । प्रत्यक्षवेदगामिनामधेयिवचारात्पूर्वं स्मृतिविचारानौचित्य-माश्चङ्क्य, कस्याश्वित्समृतेनिमधेयमूल्यत्वामावेन तदनपेक्षत्वात् महोक्षं वा महाजं वा श्रोत्रिया-योपकल्पयेदित्यादिस्मृतेस्तु तद्ययंवादौ मनुष्यराज आगतेऽन्यस्मिन्वाऽह्रंत्युक्षाणं वा वेहतं वा छदन्ते इत्याद्यर्थवादमूल्यवात्, न पचेदन्नमात्मन इत्यादिस्मृतेश्व केवलाधो मवित केवलादीत्यादिमन्त्रमूल्यवात्, तत्प्रामाण्ये प्रतिपादिते नामधेयिवचारात्पूर्वं स्मृतिप्रामाण्यं वक्तुमृच्वितमिति सूचितुमिदानीमित्युक्तम् ।

तिद्वषयप्रदर्शनपरतया ताबद्वचाचष्टे — इदानीमिति । पौष्ठियीष्विति वेदप्रामाण्य-हेत्वमावो दिश्वतः । स्मर्यमाणोऽषोऽविधर्मर्यादा यासां नार्थमतिक्रम्य तस्य प्रमाणमि विषयीकुर्वन्तीत्यस्मर्यमाणमूल्यत्वं स्मर्यमाणार्थविधिष्वित्यनेनोक्तम् । एतच्चाप्रामाण्योप-योगिविशेषणद्वयम् । अस्मर्यमाणार्थाविधिष्वितिपाठे त्वितः प्रभृतीयं स्मृतिः प्रवृत्तेत्यस्मर्यं- माणोऽथंस्याविधर्यासामिति षष्ठीतस्पुरुषगर्मंबहुन्नोहिः । सिद्धान्तोपयोगिविशेषणं मन्वादि-प्रणीतो ग्रन्थो निवन्धनं यासामिति शिष्ठप्रणीतत्वं मन्वादिप्रणीतिवन्धनास्विस्यनेन प्रामाण्योपयोगिविशेषणमुक्तम् । आचारग्रहणेनाशब्दत्वपूर्वपक्षहेतुकक्तृंसामान्यसिद्धान्तहेतु-साम्यादाचाराणामप्यधिकरणविषयत्वमुक्तम् ।

ननु यत्रेत्यादिमाष्येणैव विषयावगितिसिद्धेः, तत्स्वरूपः तस्य च विशेषस्यात्राविचायं-त्वादष्टकादिस्वरूपोदाहरणं व्यर्थमित्याशङ्कृत्याह—तत्रेति । स्वरूपगतविशेषाविचारेऽप्युदा-हरणविशेषं विना नैराकाङ्क्यमावादष्टकाद्युदाहरणमिति मावः ।

मन्वादिस्थानां स्मरणानामन्येन ज्ञातुमशक्यत्वात्कथं विचारविषयत्विमित्याद्यञ्च्य तद्ग्रन्थसमित्तानीत्युक्तम् । विषयप्रदर्शनार्थतया भाष्यं व्याख्याय सन्देहहेतुश्वानेन माष्येणा-भिषीयत इत्याह—सन्देहित । कथिमत्यपेक्षिते पूर्वपक्षप्रतिमानार्थंत्वेन यत्रेति माष्यं व्याख्ये—पारतन्त्र्यादिति । सिद्धान्तप्रतिमानार्थंत्वेनाऽथ वेति माष्यं व्याख्ये -अप्रामाण्येति । इलोकं विवृणोति—मन्वादीति । (शब्दानामर्थंपरत्वे स्वतः प्रामाण्ये च सत्यपि वक्तृ-ज्ञानानुमानं विनार्थामावव्युदासक्षपपरिच्छेदाख्यविज्ञानानुत्पादकत्वाद्, ज्ञानमात्रस्य च प्रामाण्यामावाद्ववनृज्ञानानुमानद्वारा विज्ञानोत्पादकत्वावगतेर्मःवादिवचनस्य स्मृत्यपेक्षतोक्तामाष्यकृता । आचाराणामप्युदाहरणत्विसद्धये वाक्यानुदाहरणेऽपि पूर्वोत्तरपक्षहेतुसाम्यान्तेषामप्युदाहरणत्वोपपत्तिसूचनार्यं वचनोक्तिः ।) तदुच्यत इति पूर्वपक्षभाष्यं व्याखये—तत्रेति । पूर्वविज्ञानविषयविषय-विषयः, स एवास्येति पूर्वविज्ञानविषयविषय-वित्येकोऽत्र विषयशब्दो लुको द्रष्टव्यः । कलोकं विवृणोति—सर्वेति ।

ननु शब्द एवात्र मूलप्रमाणं मिवष्यत्यत आह्—शब्दोऽपीति । ननु प्रत्यक्षानुपलब्धोऽपि कल्पयिष्यत्यत आह्—प्रत्यक्षेति । प्रमाणशब्देन मावब्युत्पत्त्या कल्पनमिप्रयेतम् ।
तदेव वाविन्निष्प्रमाणकत्वात्कल्पाद्धर्मोस्तित्वाद्विप्रकृष्टं दूरे न वत्त्पृश्वतीत्यर्थः, योग्यानुपलब्ध्यमावाद्धर्मोस्तित्वकल्पनापेक्षयाऽसिन्नकृष्टं धर्मोस्तित्वं शब्दास्तित्वस्य
योग्यप्रत्यक्षानुदयेनामावनिश्वयात्तत्कल्पना विप्रकृष्टतरा । रलोकं व्याचष्टे—शब्दस्य
तावदिति । अम्युपगतिमत्यनेन कल्पनार्थत्वेन प्रमाणशब्दो व्याख्यातः । नन्वनुमानादिनापि शब्दावगतिसम्भवात्प्रत्यक्षमेव प्रमाणमित्ययुक्तमुक्तमत आह्—न चेति ।
रलोकं व्याचष्टे—यथैवेति । आगमं निराकरोति—न चेति । कृतके नास्ति विश्वम्म
इत्येतद्वशाचष्टे—यथिवेति । दुष्टैः प्रतारकैः पुरुषैराकुलितं भ्रामितं चेतो येषाम् =
अस्मादीनामित्यर्थः । 'नित्यो नैवोपपश्चते' इत्येतद्वशाचष्टे—नित्यस्य त्विति ।

ननु घन्वित्रव प्रपेत्यादिमन्त्रिलङ्गानां प्रपादिस्मृतिमूलत्वदर्शनाद्वेदमूलत्विभिषायिनां मन्वादीनां तद्दृष्टान्तेन सत्यवादित्वावगतेः कृतके नास्ति विश्रम्भ इत्ययुक्तमत आह— न चेति । एवं तिह मूलान्तरसूचकत्वाित्रत्यो नैवोपपद्यत इत्युक्तमत आह—न चेति । कत्तंव्यतानुवादे विधिसूचनं स्यात् स्वरूपमात्रानुवादस्तु यहच्छासिद्धप्रपादिविषयत्वेनोपपन्नो य विष्याक्षेपालमित्याद्ययः । मन्त्रिक्झानां च स्मृतिमूलसूचकत्विनिराकरणेन नित्यानुमेयश्रुतिमूलत्वमि निराकृतं मवित । अन्धपरम्परान्यायापत्या स्मरणेन नित्यानुमेयश्रुतिकल्पनस्य निराकिरिष्यमाणत्वात्, प्रत्यक्षश्रुतिमूलत्वे त्वैकरूप्यात्तस्यास्तनमूलानां स्मृतीनामप्यैकरूप्यं स्यात् न त्वेतदिस्त ।

'यदुच्यते द्विजातीनां शूद्राद्दारोपसंग्रहः।

न तन्मम मतं यस्मात्तत्रात्मा जायते स्वयम् ॥' या० स्मृ० आ० रली०

इत्यादिविगानदर्शनादित्याह् — न चेति । ननूपलब्धयुतिमूलत्वेऽपि विगीतानेकश्रुतिमूलत्वात् स्मृतिविगानमविद्धमत् आह् — न चेति । रलोकं ब्याचर्थे — यदि होति ।
विधिरूपं वाक्यं मन्वादिर्मिनरूपितमुपलब्धमिति यदि विज्ञायेत, ततः काणि विगीतानेकः
श्रुतिमूलःवादिकल्पना स्यात् । अर्थवादपरेष्विप त्वद्यत्वेऽपि 'स यदि ह वा अपि मृपा वदित
सत्यं हैवान्योदितं मवति, य एवमेतत्सत्यस्य सत्यत्वं वेदेत्यादिषु मृषोद्याम्यनुज्ञाभ्रान्तिदर्शनेन मन्वादिष्विप भ्रान्तिशङ्काया निराकर्त्तुमशक्यत्वात् एकश्रुतिमूलत्वेऽपि भ्रान्त्यविस्तानेकतात्पर्यविगाननिमित्तस्मृतिविगानोपपत्तेनिकश्रुतिमूलत्वकल्पनोचितिति भावः ।
प्रजीनशाखामूलत्वं तर्ह्यस्त्वत आह् —मृतेति । प्रासङ्गिकं परिसमाध्य प्रकृतमुपसंहरित—
तस्मादिति ।

उपमानं निराकरोति—उपमानं त्वित । अर्थापित निराकरोति—अर्थापस्यापीति । स्लोकं व्याचष्टे—यदि होति । सामान्यतो दृष्टग्रहणं दृष्टान्तार्थमतो निर्मूलत्वादित्युपसंहार-माध्य निर्मूलस्मृत्यसम्मवेन, कस्यचिद् भ्रान्त्यादेरवद्यकल्प्यत्वादयुक्तमाशङ्क्य व्याचष्टे—तस्मादिति ।

नन्विति माष्यमर्वाचीनामिप्रायेण तावद् द्वेधा योजयित—नन्वित । अर्वाचीनानां कर्त्तं व्यत्वाज्ञानां विदुरित्ययुक्तमित्याशङ्कते—नन्वित । वदनानुमेयत्वात्परिज्ञानस्य वदन्तीत्युक्तम् । तेषामिष मन्वादिवाक्यथवणाद्भवित कर्त्तं व्यत्वज्ञानमिति परिहरिति—कथमिति । एवं कर्त्तं व्यज्ञानात्कर्तं व्यत्वामिधानयोविप्रतिषधप्रतिपादनपरत्वेन व्याख्याय नन्व-विदुषामुपदेशो नावकल्पत इत्यनेन न्यायेनोपदेशान्यथानुपप्त्या मन्वादेः पूर्वं ज्ञानकल्पनाशङ्का-धंमेतद्भाष्यमित्यन्यथाच्छे — अथ वेति । ये कर्त्तं व्य इति न विदुः, कथमिव ते विद्यत्ती-त्थमसौ पदार्थः कर्त्तं व्य इति व्यत्ययेनारिमन्व्याख्याने माष्यं योज्यम् । निषेधामावेन त्वकर्त्तं व्यत्वस्यानाशङ्कायत्वात्कर्त्तं व्यत्ययाङ्गीकरणमदोषः । 'स्मरणानुपप्त्येति माष्य-सर्वाचीनानां स्मरणानुपप्त्येत्येव केश्विद्वयाख्यातम् । तत् मन्वादिवाक्यश्रवणजनितस्यार्वाचीनानां स्मरणानुपप्त्येत्येव केश्विद्वयाख्यातम् । तत् मन्वादिवाक्यश्रवणजनितस्यार्वाचीनानामध्कादिकर्त्तं व्यताज्ञानस्याकर्त्तं व्यत्वामिधानविरोधित्वेनोपन्यस्तस्य स्मृतित्वेनाशङ्किनत्वावयुक्तमित्यमिप्रायेण दूषयित—स्मरणेति । तद्वाचीनानामधकादिकर्तं व्यत्वज्ञानमाच्यङ्कावादिनैव तावन्न स्मृतित्वेनेष्टम्, अतस्तस्य स्मृतित्विन्तरकरणमयुक्तमिति तावच्छव्यस्यार्थः ।

ननु भन्वादीनापिप स्मरणं निराकर्त्वृमशक्यम्, तदमावे ग्रन्थरचनानुपपत्तेरित्या-शङ्कष्ठाह् — सन्वादीनामपीति । तस्माद्वशक्यानद्वयेऽपि मन्वादिवाक्योत्पन्नकर्त्तंव्यत्वज्ञाना योश्यमिति मावः । तत्रार्वाचीनामित्रायशङ्काव्याक्याने मन्वादिवाक्योत्पन्नकर्त्तंव्यत्वज्ञाना अप्यविश्वो मन्वादीनां स्मरणानुपपत्तिमालोच्याकर्त्तंव्यत्वं वदन्तीति योज्यम् । द्वितीय-व्याख्याने तूपदेशकरूप्यस्मरणस्य पूर्वविज्ञानकारणामावेनानुपपत्या नोपदेशस्य तत्करूपकृत्वं सम्भवतीत्यसम्भवतोऽर्थापत्त्या कर्ल्ययनुमशक्यत्वादिति भावः । विदितपूर्वस्याप्यस्मृतस्यो-पदेष्टुमशक्तेः, स्मरणद्वारेणोपदेशस्य ज्ञानकरूपकत्वात्स्मरणनिराकरणेन ज्ञानमेव निराकृतम् ।

बन्ध्यादौहित्रोदाहरणस्य प्रश्नपूर्वमिष्रायमाह---कस्मात्पुनिरिति । कारणामावेन कार्यामावोऽत्र दृष्टान्तो बाच्य इति, दौहित्रस्य कारणमूत्दुहित्रमावेनामावो निदर्शनीयः । दुहितुस्तु बन्ध्याकारणमस्तीति न कारणामाव इत्याश्यः । उपदेशान्यथानुपपत्त्या मन्वादि-स्मरणेऽवश्यकल्पे सम्यक्त्वमात्रमिह निपेध्यमिति सूत्रयितुं दृष्टान्तमाध्ये सम्यग्प्रहणम् । एवमपीत्याशङ्कामाध्यं पूर्वं विज्ञानकारणामावे स्मृतिप्रामाण्यानुपपत्तेर्युक्तमाशङ्कष्य पूर्वविज्ञानकारणभूतवेदवावयानुमानामिप्रायत्वेत भ्याचष्टे -- यथैवेति ।

एवं तर्हि नैतदेविमिति परिहारमाष्यं पूर्वविज्ञानकारणामावे हेस्वप्रदर्शनादयुक्तं स्यादित्याशङ्कर्षाः गृहीतामिप्रायत्वेन व्याचष्टे इतरस्तिवित । एतदेव माष्यमवयवशे व्याचिष्ट्यामुर्वेदत्वस्मृतिप्रामाण्योपपत्तिप्रतिपादकं तावत् प्रत्यक्षेणेतिमाष्यावयवं व्याचष्टे — वेदः पुनिरित । ननु वर्णस्वरूपस्य प्रत्यक्षत्वेऽपि तस्य वेदावेदसाधारण्याद्वेदत्वस्मृति- निर्मूर्लेव स्यादत् आह — शब्देति । वेदशब्दवाच्यत्वमात्रमेव तत्राप्रत्यक्षं तदिप तु वृद्धव्यवहारावगम्यत्वान्न निष्प्रमाणकम्, प्रन्यान्तरिवलक्षणमेतत्स्वरूपं प्रत्यक्षमेवेति मावः । एतदेवोप- पादयति — प्रापि हीति । वेदशब्दस्योपलक्षणत्वाहाचेदादिविशेषमन्त्रव्राह्माणोपन्यासः । ननु वेदशब्दात्प्राणि वेदादिस्वरूपप्रतीतौ वेदादिसंज्ञानां डित्थादिवत्पोध्येयत्वान्तिष्प्रमाणकत्वं स्यादित्याशङ्कर्याह — सर्वेषां चिति । नन्वेवमिप वेदादिशब्दोल्लेखावगतेवृद्धव्यवहारा- धीनशब्दार्थसम्बन्धप्रतीत्युत्तरकालीनत्वात् प्रत्यक्षत्वं न स्यात् अत बाह— इतेति । शब्दोल्लेखप्रतीतिनिर्देशार्थं इतिकरणः । संज्ञाद्वारेण तदुल्लेखेनोत्तरकालमिप गम्यमानानां प्रत्यक्षसूत्रे तत्र शब्दार्थसम्बन्धप्रमातुरित्यत्र प्रत्यक्षत्वं साधितिमत्यर्थः ।

दार्ष्टान्तिके वैषम्यप्रतिपादनार्थं मष्टकादिषु तिवित माष्यावयवं व्याचष्टे---निवित । कुम्मकारिक्रयास्विवेति वैधम्यं दृष्टान्तः एतदेवोपपादयित - यदो त । अन्धपरम्परान्यायेनेति व्याख्येयतयोपिक्षस्यान्धपरम्परान्यायेनेति व्याख्येयतयोपिक्षस्यान्धपरम्परानिदर्शं नस्य प्रयोजनं तावदाह--सर्वस्येति । वेदत्वस्मृति-वद्यक्षतिदस्मृतावप्यनादित्वातप्रामाण्यप्रसिद्धचिमाननं निवर्त्तं यितुमन्धपरम्परानिदर्शं निमत्यर्थः । कथमनेन निदर्शनेन प्रामाण्यप्रसिद्धचिममाननिवृत्तिरित्यपेक्षितेऽस्मिन्निदर्शनेजादित्वस्या-प्रामाण्यापादकत्वदर्शनादित्याह-वेदे हीति । एतदेव प्रस्तपूर्वं मुपपायदिन्नदर्शनमाष्यं व्याचष्टे-कथमिति । दार्षान्तिके योजयित-तादुशं वेति ।

नतूमयविधदाष्टान्तोपलब्धो कथमष्टकादिस्मरणस्यान्धरूपस्मृतितुल्यत्वम्, न तु वेदस्व-स्मृतितुल्यतेति निर्णय इति आशङ्क्षय पूर्वविज्ञानकारणामावादिति माध्योक्तहेतुब्याख्या-नार्थं पूर्वोक्तमेव चोदनामूलत्विनराकरणं स्मारयिति— न चेति । मूलसद्भावे प्रमाणं नास्तीत्युक्तवा तदमाव एव तु स्मर्लव्यास्मरणं प्रमाणमस्तीत्याह—यदि चेति । अनेन चाष्ठोक्तिनिवन्धनेषु व्यवहारेषु प्रामाण्यहेतुभूतस्य मूलस्य स्मरणेन व्याप्तत्वाद्वचापकस्मरणा-मावेन व्याप्यमूलामावानुमानमुपन्यस्तम् अर्थायत्तिर्वा व्यवहार्याथनां व्यवहारहेतुमूलविस्म-रणानुपपत्तेष्टंश्यादर्शनवद्वा स्मर्लव्यास्मरणस्याप्यनवगतपूर्वातीताभावज्ञानकरणतायाः ।

> . स्वरूपमात्रं दृष्वा च पश्चात्किन्दित्स्मरन्नपि । तत्रान्येनास्तितां पृष्टस्तदेव प्रतिपद्यते ॥ [अ. प्र. श्लो. २८]

इति वदद्भिराचार्येरिष्टत्वादभावाख्यमेव प्रमाणमनेनोपन्यस्तम् ।

नन्वविच्छन्नपारमपर्यं हुढस्मरणमात्रेण व्यवहारसिद्धिरवश्यस्मत्तं व्यत्वविशेषणामावात्, अस्मरणमात्रस्य च चिरवृत्तेषु सत्स्विप पदार्थपूपलक्षेरमावात् असाधकत्वान्नास्मरणेन मूलामाविसिद्धिरित्याशङ्कते—स्यादेतिदिति । निर्मूलस्य स्मरणस्याप्रमाण्येन व्यवहारासाध-कत्वान्मूलस्यावश्यस्मत्तं व्यत्वं साधयित —तदयुक्तिमिति । अवश्यसमप्गियासमप्गादिषि स्मृतिमूलमूतानां चोदनानाममावोऽवसीयत इत्याह—अपि चेति । ननु स्वयंदृष्टस्य मूलस्या-वश्यसमप्गीयत्वं भवेत् मन्वादिमस्तु स्मृतिमूलभूतानां चोदनानां स्वयमहष्टत्वादशक्यं समप्गीपित्याशङ्कचाह—यदि हीति । एवमपि मन्वादिभ्यः पूर्वेराचार्यः स्वयंदृष्टत्वे समप्गीयत्वापत्तेः, अदृष्टत्वे वा नित्यानुमेयत्वापत्तेस्तस्य च निराकरिष्यमाणत्वान्निर्मूल-त्वमेव वलादापद्यतेति मावः

ननु पूर्वाचार्येः समिपितमिष स्मृतेर्मूलं प्रलीनत्वेन मग्वादिमिः स्वयमदृष्टत्वास् समप्यंतेऽत्र आह—यदि त्विति । ननु मन्वादिभिः स्वयं दृष्टानामिष मूलानामन्येरिष स्वयं दृष्टत्वादसमपंणमित्याशङ्क्ष्यास्मिन्पक्षे स्मृतिप्रणयनवैयध्यंमाह—अथिति । इतश्च वैयध्यंमित्याह —युक्ततरा चेति । कि चान्यैः स्वयंदृष्टानामिष वेदवाक्यानां तात्पर्याज्ञानेनेद-मस्याः स्मृतेर्मूलमिति निर्णेतुमशक्यत्वात्तात्पर्यज्ञापनार्थं मन्वादिभिरवश्यं समपंणं कत्तंव्यमित्याह—न चेति । प्रमाणशून्यो मूलविशेषनिर्णयोऽशक्य इति, अन्यथैव दृष्टान्तमाह—पश्येति ।

ननु---

'यः कश्चित्कस्यचिद्धमों मनुना परिकीत्तितः। स सर्वोऽभिहितो वेदे सर्वज्ञानमयो हि सः॥'

इति मन्वादिभिः सामान्येन स्वस्मृतीनां वेदमूलत्वाभिषानाद्विशेषासमप्णोऽपि स्मृत्यनुरूपमूलविशेषनिर्णंयो भविष्यत्यत आह—न चेति । अतोऽनादर्त्तव्यमित्युपसंहार-माध्यं व्याचध्टे—तस्माबिति ॥ १ ॥

#### भावप्रकारा

मा० प्र० — प्रथम पाद में वेदिविधि का प्रामाण्य निरूपित किया गया है और दितीय पाद में अर्थवाद और तमन्त्र का प्रामाण्य सिद्ध किया गया है। तृतीय पाद में अन्य शाखाओं में स्थित वेदिविधि, मन्त्र या अर्थवादमूलक स्मृति के प्रामाण्य का विचार किया जा रहा है।

स्मृति प्रमाण है या अप्रमाण इस प्रकार का संशय होने पर 'धर्मस्य शब्दमूलत्वाद-शब्दमनपेक्षं स्यात्' १।३।१ इस सूत्र की पूर्वंपक्ष के रूप में अवतारणा की गई है। पूर्वंपक्ष के समर्थंन में यहाँ कहा गया है कि 'अष्टका: कर्तंब्या:' अर्थात् अष्टका श्राद्ध करना चाहिये, 'तडागं खनितब्यम्' तालाव खन कर प्रतिष्ठा करनी चाहिये, 'प्रपा प्रवर्तेयितव्या' जल सत्र को प्रवर्तित करना कर्तंब्य है, 'शिखाकर्मं कर्तंब्यम्' शिखा धारण करना चाहिये इत्यादि शिष्टजनों से परिगृहीत स्मृति वचन हैं, किन्तु वे धर्म में प्रमाण नहीं हैं, अर्थात् ये कर्म धर्म नहीं हैं। क्योंकि धर्म का लक्षण निरूपण करते हुए कहा गया है कि धर्म चोदनालक्षण अर्थात् वेदविधि से बोध्य ही है, किन्तु इन स्मृति वचनों के मूल में कोई वैदिक वचन नहीं है।

यदि यह कहा जाय स्मरण अर्थ वेद के अर्थ का स्मरण मात्र है और स्मरण की उत्पत्ति अनुमव के बिना नहीं हो सकती है, अतः, अर्थापत्ति के आ<mark>धार पर उसका पूर्व में</mark> अनुमव अवस्य ही मानना होगा; धर्म यह अलोकिक अदृष्ट तत्त्व है, अतः, इसमें प्रत्यक्ष एवं प्रत्यक्ष को उपजीवक मान कर स्थिर अनुमान एवं उपमान प्रमाण का प्रामाण्य नहीं हो सकता है। अपितु बाब्द ज्ञान रूप अनुमन के फलस्वरूप ही धर्म का स्मरण किया जा सकता है। किन्तु इस प्रसङ्घ में यह कहना है कि वन्ध्या नारी यह कहे कि 'यह मेरे दीहित्र का मकान है, तो यह वचन वाधित मानना पड़ेगा, क्योंकि कन्या की उत्पत्ति के बाद उस कन्या का पुत्र दौहित्र होगा, और दौहित्र होने पर उसके मवन का ज्ञान होगा, कन्या के स्मरण के बिना दौहित्र का स्मरण नहीं हो सकता है। प्रकृत में भी श्रिति के वचनों के अनुभव के बाद ही उसके अर्थ का स्मरण होगा, अर्थात् स्मृति का मुलीभृत शाब्दज्ञान, इस शाब्दज्ञान का कारण स्वरूप शब्द अर्थात् श्रुतिवचन है. श्रुति वचन के स्मरण के बिना श्रुति वचन सहित अर्थं का स्मरण नहीं हो सकता है। वेद अविन्छित्र परम्परा के क्रम में आ रहा है, अर्थात् अपीरुपेय रूप में परम्परा से प्राप्त है, अतः, प्रमाण है, इसी तरह स्मृति भी परम्परा क्रम में आ रही है, अतः प्रमाण है। किन्तु, इस प्रसङ्घ में यह कहना है कि वेद मात्र परम्परा क्रम में प्राप्त होने से प्रमाण नहीं है, अपितु, किसी पुरुष विशेष से रचित न होने के कारण ही—यह प्रमाण है, किन्तु स्मृतियां तो मनु आदि मनुष्यों के द्वारा रचित हैं, अतः, भ्रम प्रमाद आदि दोष से युक्त मानव की रचना स्वतः प्रमाण नहीं है, धर्म अलौकिक है, अदृष्ट है, उसका साक्षात्कार मनुष्य नहीं कर सकता है, इसलिए साक्षात्कारपूर्वक उस विषय का प्रतिपादन मनुष्य ने किया है—यह भी नहीं कहा जा सकता है। अतः जिस स्मृति वाक्य का मूलभूत कोई वेदवचन मिलेगाः वही स्मृति वचन प्रभाण होगा। अतः, इस प्रसङ्घ में यही कहा जा सकता है कि स्मृतियाँ अन्ध परम्परा के समान हैं जैसे कोई जन्म से अन्धा ध्यक्ति यह कहता है कि वह इस वस्तु के वणं का स्मरण कर रहा है। उस व्यक्ति से यह जिज्ञासा की जाय तुमने इस वस्तु का किस प्रकार अनुभव किया ? इसके उत्तर में वह किसी दूसरे जन्मान्ध व्यक्ति का निर्देश कर कहता है कि मैंने उस अन्धे की वात मुनकर अनुभव किया है, उस जन्माध से जिज्ञासा करने पर वह भी किसी जन्मान्थ के द्वारा श्रुत को ही अपने अनुभव का आधार वताता है तो उनका कथन अप्रामाणिक होगा। अतः, प्रकृत में स्मृतियों के धर्मोपदेश की यही स्थिति है। इसिलिए स्मृति वाक्य पौष्ठिय होने से ये आचारमूलक या अन्य स्मृतिमूलक या भ्रान्तिमूलक है—यह निश्चित नहीं कहा जा सकता है। अतः, इस प्रकार के स्मृति वचन—'अनपेक्षं स्यात्' अपेक्षित अर्थात् आदरणीय नहीं है, इन स्मृतियों पर आस्था की स्थापना कर धर्म-कर्म करना उचित नहीं है—यही पूर्वपक्ष का आश्य है।

'घर्मस्य' धर्म के, शब्दमूलस्वात्' = शब्दमूलक होने से, वेद प्रमाणकता साधन होने से, 'अशब्दम्' = जो साक्षात् वेद वचन के द्वारा विहित नहीं हैं, अतः (वे) 'अनपेक्षम्' = अपेक्षारिहत अर्थात् अनादरणीय, 'स्यात्' = होंगे। अतः वेद हो धर्म में प्रमाण है, अतः जो कण्ठतः अर्थात् श्रुति वचन से नहीं कहे गये हैं उसको धर्म का प्रमाण मानकर ग्रहण नहीं किया जा सकता है।। १।।

# अपि वा कर्तृंसामान्यात्रमाणभनुमानं स्यात् ।। १.३.२ ।। सि०

शा० भा०—अपि वेति पक्षो व्यावर्त्यते । प्रमाणं स्मृतिः । विज्ञानं हि तिकिमित्यन्यथा भविष्यति पूर्वविज्ञानमस्य नास्ति, कारणाभावादिति चेत् ?
अस्या एव स्मृतेर्द्रदिम्नः कारणमनुमास्यामहे । तत्तु नाननुभवनम्, अनुपपत्या ।
न हि मनुष्या इहैव जन्मन्येवंजातीयकमर्थमनुभवितुं शक्नुवन्ति । जन्मान्तरानुभूतं च न स्मर्यते । ग्रन्थस्त्वनुमीयेत, कर्तृसामान्यात्स्मृतिवैदिकपदार्थयोः ।
तेनोपपन्नो वेदसंयोगस्त्रैवर्णिकानाम् ।

ननु नोपलभन्त एवंजातीयकं ग्रन्थम् । अनुपलभमाना अप्यनुमिमीरन्, विस्मरणमप्युपपद्यत इति तदुपपन्नत्वात्पूर्वविज्ञानस्य । त्रैर्वाणकानां स्मरतां विस्मरणस्य चोपपन्नत्वाद् ग्रन्थानुमानमुपपद्यत इति प्रमाणं स्मृतिः । अष्ट-कालिङ्गाश्च मन्त्रा वेदे दृश्यन्ते यां जनाः प्रतिनन्दन्तीत्येवमादयः ।

तथा प्रत्युपस्थितिवयमानाम्, आचाराणां दृष्टार्थत्वादेव प्रामाण्यम् । गुरो-रनुगमात्प्रीतो गुरुरध्यापयिष्यति ग्रन्थग्रन्थिभेदिनश्च न्यायात्परितुष्टो वक्ष्यतीति । तथा च दर्शयति, तस्माच्छ्रेयांसं पूर्वं यन्तं पापीयान्पश्चादन्वेतीति । प्रपास्त-हागानि च परोपकाराय, न धर्मायेत्येवावगम्यते । तथा च दर्शनम् । 'धन्विन्नव प्रपा असीदि, ति । तथा, 'स्थलयोदकं परिगृह्धन्तो' ति च गोत्रचिह्नं शिखाकर्मं, दर्शनं च यत्र 'बाणाः संपतन्ति कुमारा विशिखा इवे, ति । तेन ये दृष्टार्थाः ते तत एव प्रमाणम् । ये त्वदृष्टार्थाः सिद्धान्ताः तेषु वैदिकशब्दानुमानमिति ॥ २ ॥ स्मृत्याधिकरणम् ॥ १ ॥

भा० वि०—यद्युत्सर्गतः प्रामाण्यं स्मृतीनामाचाराणां च श्र्तिमूलतया प्रामाण्यम्, अथ प्रत्यक्षवेदविरोधेऽपि स्यादितिशङ्कानिराकरणात् सङ्गतिमथशब्देन स्चयन् विषयमाह - अथेत्यादिना । यत्रेति सामान्यनिर्देशाद्यावरस्मृत्याचाररूपं प्रत्यक्षश्रुतिविरुद्धं तत्सर्वमत्रोदाहरणमिति सूचितम्। कथंशव्देन किं तादृगपि धर्मे प्रमाणतयावधार्यते, तद्वचितिरिक्तमेवेति तुल्यं मूलत्वतदभावाभ्यां संशयस्सूचितः । विचारप्रयोजनं तु विरोधे श्रौतस्मार्तयोरेवानुष्ठानसिद्धिः, यद्यपि प्रत्यक्षवेदिवरुद्धा इत्येवोदाहर्तव्यम्, अथ च यदा कासांचित् आप्तत्रैवणिकप्रणीत-त्वादिना संभवद्वेदमूलकानामिप प्रत्यक्षवेदिवरुद्धार्थत्व.न्मूलश्रुत्यनुमानेनानुष्ठाप-कत्वासंभवादप्रामाण्यम् तदा किमु वक्तव्यमसंभवद्वेदमूलानां शाक्यादिस्मृतीना-मिति मत्वा तादृशीरुदाहरति अथेत्यादिना, यद्यपि सर्ववेष्टनस्मरणम् सस्य तामुर्व्वदेशेन वाससा परिवेष्टयन्ति इति शाट्यानि शाखागतस्य क्रीतराजक-भोज्यान्नत्वस्मरणमूलत्वस्य च तस्माद्दीक्षितस्य विज्ञातस्य क्रीतराजकस्य भोज्यं भवतीति आथर्वणगतस्य भारत्यक्षत्वेनाननुमेयत्वात् न तन्मूलस्मृतेः प्रत्यक्षश्रुत्या वाधः, तथापि कदाचित् केषांचित् तदप्रत्यक्षसंभवात्, तदानीं तान् प्रतीदं बाध्योदाहरणमेवेति मत्वोदाजहार । यद्यपि मध्यमोदाहरणमपि—

'वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वापि यथाक्रमम् । अविप्लुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत्' ॥ अ० ३. रलो. २

इति मनुवचनानुगृहीतया—

"द्वादशवर्षाण्येकवेदे ब्रह्मचर्यं चरेत्"

इत्यनया गौतमस्मृत्यैव कृष्णकेशश्रुत्यनुकूलया द्वादशवर्षब्रह्मचर्यपक्षस्य गार्ह-स्थ्ययोगं प्रति विहितत्वात् अष्टाचत्वारिशद्वर्षपक्षस्य तदयोग्यं प्रति विधानेन व्यवस्थितविषयत्वान्न कृष्णकेशश्रुतिवाध्यत्वम्, अथापि श्रुतिस्मृत्योरेकविषयत्वं मन्वानं प्रति संभवत्येव वाध्योदाहरणत्विमिति ध्यात्वोदाहृतम्, अत्र चाद्ययो- रुदाहरणयोः स्मृत्यर्थविरोधदारा स्मृत्योरेव श्रुतिभ्यां विरोधोऽभिमतः।

सम्प्रति पूर्वाधिकरणसिद्धान्तन्यायेन पूर्वपक्षमाह — तिद्यादिना । वेदस्मृति-विरुद्धमि स्मरणिनत्यर्थः, औदुम्बरीवेष्टनादिविषयाणां तावत् सूत्रकारादि-वचनानां शिष्टत्रैवणिकप्रणीततया, तत्परिगृहीततया च संभवद्वेदमूलत्वाद्युक्तं प्रामाण्यं वौद्धादिस्मृतीनामिष संभवद्वेदसंयोगत्रैवणिकप्रणीतत्वेन, महाजनपरि-

१. यस्य वापेक्षणीयमन्यन्नास्ति, तत्त्रमाणमिति व्याख्यातमिति बोध्यम्।

गृहीतत्वेन च संभवद्वेदमूलानुमानानामुपपद्यत एव प्रामाण्यम्, आचाराणामपि प्रत्यक्षश्रुतिस्मृतिविहिताग्निहोत्रादिसमानकर्तृकतया संभवद्वेदादिमूलानामुपपद्यत एव प्रामाण्यम्, न च प्रत्यक्षश्रुतिस्मृतिविरोधात्स्मृत्याचारेण वा श्रुत्यनुमानम्, स्मृत्यनुमानं वा न संभवतीति सांप्रतं व्रीहियवश्रुतिवत् विरुद्धश्रुतिस्मृतिद्वय-संभवेन स्मृत्याचारेण वा तदनुमानोपपत्तेरित्यभिसन्धः।

तत्र तावत् सर्ववेष्टनादिस्मृतीनां पूर्वोक्तनीत्या अबोधकत्वादिलक्षणाप्रामाण्या-भावमञ्जीकृत्येवाननुष्ठापकत्वलक्षणमप्रामाण्यं दर्शयन् सिद्धान्तमाह—एविमत्या-दिनाः । श्रुत्यवगतस्पर्शनविरोधेन सर्ववेष्टनस्याननुष्ठातुमशक्यत्वात् तद्विपय-स्मरणं व्यामोहोऽप्रमाणम् अनुष्ठापकमित्यवगम्यत इत्यर्थः ।

ननु वस्नान्तरितौदुम्बरीस्पर्शेऽपि औदुम्बरी स्पृष्टेति वृद्धिदर्शनात् कथं स्पर्शनसर्ववेष्टनयोः कलह इति शङ्कते—कथिमिति । अपि च स्पर्शनं हि त्वगिन्द्रियेण स्पृश्यसंवेदनम्, न च वस्नान्तरितायाः तत्संभवः, तद्वुद्धिस्तु गौण्यपि स्यादित्याह—न शक्येति । यद्यदुम्बरीसंवद्धवासःस्पर्शात् सा स्पृष्टेत्यभिधीयेत, तदा भूमिस्पर्शेनापि तित्सद्धेः वृथा स्पर्शविधः स्यादिति परिहरति—स्पर्शेति ।

ननु सत्यपि विरोधे स्पर्शश्रुतेरेव व्यामोहत्वं कि न स्यादित्याशङक्य वल-वद्वाधकाभावादित्याह—तामिति ।

ननु सर्वेशब्दपर्यायपरिशब्दोपेता स्मृतिरेव सर्ववेष्टनं विनानुपपद्य<mark>माना स्पृष्ट-</mark> स्पर्शेऽपि कथंचिदुपपद्यमानायाः स्पर्शश्रुतेः वाधिका भविष्यतीति चोदयति— सर्वेति । अपरिवृश्यमानमूलतया दुर्बलत्वान्न स्मृतेः बाधकत्विमत्युत्तरमाह — निन्वति । अनुमीयमानश्रुतिमूलतया बाधकत्वमाशङ्कृते—वैदिकमिति । निराह— भवेदिति । अयमर्थः यदि स्पर्शनविधायकं वाक्यं व्यामोहः, तर्हि स्मृतिरनुष्ठापक-तया वैदिकं वचनमनुमापयेत्, यदा तु स्पर्शनशुतिरेव प्रत्यक्षायाः प्रथमतरमेवा-व्यामोहत्वमनुष्ठापकत्वम्, तदा सर्ववेष्टनानुष्ठानस्याशक्यत्वात् अनुपपन्नं मूलवेदानु-मानमिति । यथानुष्ठेये स्मृत्यर्थे प्रत्यक्षमूलमघटमानत्वान्न कल्प्यते, तथा वैदिक-मिप वाक्यं न कल्प्यमनुष्ठानस्यान्यथासिद्धत्वेनानुपगत्तेरिवशेषादित्याह्—यथेति। तदनेनैवं सूत्रं व्याख्यातं विरोधे श्रुतिस्मृत्योविरोधे यदनपेक्ष्यं अपेक्ष्यमाण-प्रमाणान्तरशून्यं श्रुतिवान्यम् तदेव प्रमाणमनुष्ठापकं स्यात् । असित हि स्वप्रत्यक्षे स्मृतिमूलवेदविषयपरप्रत्यक्षानुमानं भवेदिति । ननु श्रुतिस्मृतिद्वयदर्शिनोऽनपेक्ष-श्रुतिबलादेवानुष्ठानसिद्धेः स्मृतिमूलवेदानुमानवैयर्थ्येऽपि पौरुषेयवाक्यतया मूलापे-क्षायां तदनुमानमिति शङ्कते क्यं तहींति । अगं वा समभिन्याहाराद्वेदमधीत्य स्नायादित्यादाविव दुःश्रुतस्य स्वप्नस्य न्यायाभासस्य वा मूलत्वराङ्कासंभवान्मै-विमिति पराकरोति—व्यामोहादिति ।

१. स्पर्धनिति व्याख्याने पाठः ।

ननूरसर्गतः स्मृतेः श्रुतिम्लत्वदर्शनात् कथं मूलान्तरकल्पनेति पृच्छिति— कथिमिति । यथा अमावास्यायामपराह्हे पिण्डिपतृयज्ञेन चरन्तीति कालवाच्यमा-वास्याशब्दिवरोधात् पितृयज्ञस्य दर्शाङ्गत्वस्मरणं दुःश्रुतमूलम्, तथेहापि श्रुति-विरोधदर्शनात् मूलान्तरसंभावना अयुक्तेति परिहरति—श्रौतेति ।

ननु स्मृत्यनुमिततया श्रुत्या सह प्रत्यक्षश्रुतेः विकल्याङ्गीकरणेऽपि विरोधस्य परिहारान्न युक्ता मूलान्तरकल्पनेति चोदयति अथेति । तुल्यवलयोः विकल्पोप-पति दृष्टान्तेनाह—जीहीति । वुद्धिसाम्यदार्ह्याय दृष्टान्तान्तरं यथा व्रीहियवयोः पुरोडाशसाधने, वृहद्रथन्तरयोवी पृष्ठसामप्रयोगे विकल्पः, तथा स्पर्शनवेष्टन-योरप्योदुम्बर्या विकल्पः कि न स्यादित्यर्थः, विकल्पाङ्गीकरणेऽपि स्पर्शनवेष्ट-नयोः युगपदनुष्टानासंभवात् न विरोधः परिह्नियेत । सति च विरोधे स्मृतेस्तद-नुमिताया वा श्रुतेर्दुर्बलतया प्रत्यक्षश्रुत्या प्रथममनुष्ठापयन्त्या वाधात् स्मृतावेव व्यामोहत्वमवतिष्ठेतेति, न विकल्पावकाश इति मन्वानो निरस्यति—नासतीति । व्यामोहिवज्ञाने व्यामोहरूपविज्ञान इत्यर्थः, अन्यतरव्यामोहत्वावश्यंभावमेव स्फुटोकरोति—यदि सर्वेति। स्पर्शनम् स्पृष्टोदगायेदिति वाक्यजनितज्ञानम्। एवं विरोधापादनेन विकल्पपदवीमनारूढाया एव स्मृतेः श्रुत्यबाधमुपपाद्य, विकल्पपदवीं गताया अपि पाक्षिकेणाप्यननुष्ठापकत्वेन सर्वदेव मूलश्रुत्यदर्शना-वस्थायामप्रामाण्यमुपपादयति—विकल्पं त्विति । ततः कि तत्रोह—तस्येति । तथापि किमत आह—सा चेदिति । तदा तावत् स्मृतेः मूलश्रुत्यदर्शनाद् दुः-श्रुतादिमूलतां प्रत्यक्षा श्रुतिः संभावयति, तादृश्या च स्मृत्या सक्रदप्यनुमतं प्रामाण्यं न कदाचिदपि श्रीतं विज्ञानं जहाति इत्यपाक्षिकत्वमित्यर्थः । सर्वविष्ट-नस्मरणस्य चाप्रामाण्यग्रस्तस्य प्रत्यक्षश्रुतिदर्शनं विना पुनरुज्जीवनासंभवाद-पाक्षिकत्वमित्याह—अपाक्षिकं चेति । चकारस्मरणं चेति सम्बन्धनीयः, स्मरणा-प्रामाण्यस्यापाक्षिकत्वमुपपादयाति -पक्ष इति । तावच्छन्दो विकल्यवादिसम्मति-प्रदर्शनार्थः बाधितत्वादिति । सर्ववेष्टनिवरोधिनः स्पर्शनस्यानुष्ठापितत्वादित्यर्थः । अन्तु तर्हि समृतिप्रामाण्यपक्षे मूलानुमानमत आह—अव्यामोहे चेति । तस्मिन् स्पर्शनविज्ञानेऽव्यामोहे सति पक्षान्तरेऽपि न शक्या श्रुतिः कल्पयितुमित्यर्थः।

ननु पक्षान्तरे स्पर्शनश्रुतेः व्यामोहत्वात् स्मृतिमूलश्रुत्यनुमानं भविष्यती-त्याशङ्क्याह—न चेति । असौ-स्पर्शनश्रुतिः । तत्र हेतुः—यदिति । निरपेक्षा-नुष्ठापकत्वस्येति तस्य अव्यामोहकत्वस्य । ततः किमत आह—एकस्मिन्निति । श्रुतिप्रामाण्येति । एकदाप्यनुष्ठापकत्या लब्धप्रामाण्या श्रुतिः न प्रत्यक्षश्रुत्यन्तर-दर्शनमन्तरेण व्यामोहो भविष्यतीति भावः ।

तुल्यत्वमुपपादयति—न चेति । अपि तर्हि पक्षद्वयेऽपीत्यर्थः, न च स्पर्शन-श्रुतेः प्रमादपाठत्वेनाननुष्ठापकत्वं शङ्कनीयमित्याह—निबद्धेति । एकरूपदृढ- सम्प्रदायिवरोधादित्यर्थः । एवं श्रुतिस्मृतिप्रामाण्याप्रामाण्ययोरपाक्षिकत्वमुकं निगमयित—तेनेति । एतत्-स्पर्शनिवज्ञानं पक्षे प्रमाणिवज्ञानं सद्वधामोहकल्पनया पक्षान्तरं प्रमाणाभासत्वरूपं न सङ्क्रान्तिमित गम्यत इति एकत्र योजना । इतरत्र तु एतत्स्मार्तविज्ञानं पक्षेऽप्रमाणं सद्यावन्मूलश्रुतिदर्शनं न व्यामोहपक्षान्तरत्र प्रामाण्यरूपं सङ्क्रान्तिमिति कि मूलत्वं तिह तदानीं सर्ववेष्टनादिस्मृते-रत्त आह—दुःश्रुतेति । यथावदिवचारितं वावयं दुःश्रुतम् स्वप्नविज्ञानम्—भ्रान्तिः, आदिशब्दान्त्यायाभासः । तुशब्दात्परं मूलशब्दाध्याहारः ।

ननूत्सर्गतः स्मृतीनां श्रुतिमूलत्वसाधनात् कथं मूलान्तराशङ्का तत्राह—न होति । यद्यप्यसित विरोधे स्मृतेः मूलान्तरसंभावना न निराकृतेत्याशयः, अतः श्रुतिविरोधात् श्रुतिप्रामाण्यपक्षवत् स्मृतिप्रामाण्यपक्षेऽपि न स्मार्तश्रुत्यनु-मानमिति निगमयति—तस्मादिति । तुल्यं कारणं श्रुतिविरोधलक्षणं यस्य श्रुतिकल्पनाभावस्य तत्त्वादित्यर्थः।

इतश्च न विकल्पो युक्त इत्याह—अपि चेति । विकल्पानभ्युपगम इतरेत-राश्रये सत्यन्यतः परिच्छेदसंभवात्, तदभ्युपगमे च तदसंभवान्न विकल्प इत्य-केयमत्रेतरेतराश्रयतेति पृच्छति केयमिति । उत्तरम् - प्रमाणाया-मिति । प्रमाणभूतां श्रुतिमयत इत्यर्थे प्रमाणशब्दात् परोऽयं "अय गतौ" इति <mark>घातुः प्रयुक्तः, तस्य च क्विववन्तत्वाल्लोपोव्योर्वलीति यकारलोपे शिष्यमाणकारात्</mark> परंदापि च कृते तेन पूर्वेण चोपपादाकारेण सवर्णदीर्घत्वेऽपि कृते प्रमाणायेति रूपसिद्धिः, स्पर्शनं व्यामोह इत्यत्र स्पर्शने व्यामोहः, स्मृतिः प्रमाणेत्यध्याहार्यम् स्मृतिः व्यामोह इत्यत्र स्मृतौ व्यामोहे स्पर्शनं प्रमाणमिति तत्-तस्मादेतदितरेतरा-श्रयद्वयं विकल्पोपगमे, इतरत्र तु चरममेव मत्वाह—तिविति । एवं परस्पराश्र<mark>यं</mark> प्रदर्श्य, स्वपक्षेऽन्यतः परिच्छेदमाह—तत्रेति । स्पर्शनस्य वॡप्तं मूलम् न कल्प्यम् । स्वत एव प्रमाणमिति यावत् तेन स्वतःसिद्धश्रुतिप्रामाण्यापेक्षया स्मृत्यप्रमाण्यस्य स्वतःसिद्धस्यापि दृढत्वसिद्धेः नान्योऽन्याश्रयतेत्यर्थः। स्मृतेः प्रामाण्यस्य स्वतोऽप्रामाण्यात् तदपेक्षया श्रुतिप्रामाणस्य स्वतः कल्प्यताधीनतया निरपवादत्वसिद्धेः अपि नान्योन्याश्रयतेत्याह—कल्प्यमिति। निगमयति **—सोऽसाविति ।** विकल्पाभ्युपगमे तु श्रुतिस्मृतिप्रमा<mark>ण्याप्रामाण्ययोः</mark> इतरेतराधीनत्वेनान्यतः परिच्छेदाभावाद् दुष्परिहरमितरेतराश्रयमिति हृदयम्। तत्र स्वपक्षे दर्शितमन्यतः परिच्छेदं प्रपञ्चयन् श्रुतिप्रामाण्येतरेतराश्रये तावत् व्युत्पादयति - कल्प्येत्यादिना । अनववलृप्तम् स्वतोऽनवधारितम्, ततश्च स्वतोऽ-प्रामाण्यमित्यर्थः । तदप्रमा च न तया बाधश्रु तेरित्याह — तदिति । अवाधितश्रु ति-विरोधे च न तया स्मृत्या मूलकल्पनाबाधितविषयतया स्मृतेरगमकत्वादित्याह — तदच्यामोहादिति । ततश्च कल्पितया श्रुत्या विरोधाभावात् प्रतिष्ठितं प्रत्यक्ष-

श्रुतिप्रामाण्यमित्यभिसिन्धः । स्मृत्यप्रामण्येतरेतराश्रये तु स्वतः प्रमाणभूतप्रत्यक्षश्रुतिविरोधे मूलानुमानिम्त्यप्रमाणमेव स्मृतिरित्यन्तः । परिच्छेद इति भावः, न च
स्मृतेः स्वतोऽप्रामाण्याभ्युपगमे स्मृत्यधिकरणविरोधः प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे सित्
यावन्मूलवेददर्शनं मूलान्तरसंभावनामात्रस्यैवाप्रामाण्यशब्देनाभिष्रेतत्वादितिध्येयम् ।

एवं स्मृत्या तदनुमितया वा श्रुत्या सह प्रत्यक्षश्रुतेः न विकल्प इत्युक्तम् तत्र परो वृष्टान्तेऽपि विकल्पानुपपत्तिमाह—निविति । स्मृत्यनुमेयश्रु तिवद्यवश्रुतेर-प्रत्यक्षत्वाभावाद्युको विकल्प इति, परिहरति - सत्यमित्यादिना ।

नन्वप्रत्यक्षाया इव प्रत्यक्षाया अपि प्रत्यक्षश्रुतिविरोधादनुपपित्तस्तुल्येति तत्राह—नहोति । कुतोऽत आह—द्वयोरिति । स्मृत्यनुमेयत्वे ह्यस्या श्रुतेः इतर-प्रत्यक्षश्रुतिविरोधेन स्मृतेर्मूलान्तरसंभावनया श्रुत्यनुमानानुपपित्तस्त्यात् द्वयो-र्भावत्वेनानुमेयत्वादत्यन्ताप्रामाण्यस्य च द्वयोरेकस्य वा कल्पियतुमशक्यत्वाद-गत्या विकल्पाभ्युपगमान्नानुपपित्रिरित्यर्थः ।

निन्वदं श्रुतिद्वयं संभूय मिश्रैः यागं विद्याति, कथमत्र विकल्पावकाशः तत्राह—द्वे इति । अन्यथान्यनिवृत्तिफल्रत्वाभावेन नियमविधित्वानुपपत्तेरिति भावः ।

ननु विहायैव नियमविधित्वं मिश्रविषयत्वमेवाभ्युपगम्यतामत आह—**एकेने**-स्यादिना । यवैः व्रीहिभिरिति च निरपेक्षकरणत्वप्रतिपादकश्रुतिविरोधान्न मिश्रविषय≇त्वकल्पना युक्तेति भावः ।

ननु केवलयोस्साधनतावगमेऽपि भवतु वाक्यद्वयप्रामाण्याय मिश्रैरनुष्ठानमत आह—न चेति । एकैकेन वाक्येनावगतोऽर्थः केवलसाधनत्वरूप इत्यर्थः, तत्रापि वाक्यद्वयाप्रामाण्यतादवस्थ्यादिति भावः, गत्यन्तराभावफलमाह—तस्मादिति । स्मृत्यनुमेयायास्तु श्रुतेः दौर्बल्यात् न तया सह प्रत्यक्षश्रुतेः विकल्प इत्यशयः, अतश्च सर्ववेष्टनादिस्मृतेरनुमितश्रुतिमूलाया अपि प्रत्यक्षश्रुत्यपेक्षया दौर्बल्याद् यावद्वेददर्शनमननुष्ठापकत्वलक्षणमप्रामाण्यं सिद्धमिति निगमयति—तस्माद्यक्त-मिति ।

एतेन या बौद्धाईतादिस्मृतयः, तासामिष प्रत्यक्षादिमूलतायाः प्रथमे पादे निरस्तत्वात् श्रुतिमूलतायाश्च स्वयमनभ्युपगमात्, अभ्युपगमेऽिष चैत्यवन्द-नादिश्रुतेरदर्शनात् तदनुमानस्य च वेदविरुद्धानुष्ठातृप्रणीतत्वेन शूद्रादिपरि-गृहीतत्वेन—

उक्तमिति मूल माध्य पुस्तके पाठः । सर्वव्याख्याविकल्पानां द्वयमेव प्रयोजनम् ।
 पूर्वत्रापरितोषो वा विषयव्यासिरेव वेतिवार्तिकमत्रानुसन्धेयम् ।

'या वैदबाह्याः स्मृतयो याश्च काश्च कुदृष्टयः। सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमोनिष्ठा हि ताः स्मृताः'॥

मनु. १२. श्लोक ९५

इति वेदवादिशिष्टगिंहतत्वेन लोभादिकारणान्तरदर्शनेन वासंभवात् भ्रान्त्यादिमूलत्वपिरशेषादप्रामाण्यं दिशितमिति मन्तव्यम्, तत्र च स्मृतितत्कर्तृत-त्पिरग्रहीतॄणां प्रत्यक्षवेदिवरोधे सत्यनपेक्ष्यं स्मृतेः श्रुत्यनुमापकत्या प्रामाण्यम् । असिति हि प्रत्यक्षवेदिवरोधे मूलश्रुत्यनुमानमिति सूत्रं योज्यम्, म्लेच्छाचाराणां तु समुद्रयानोच्छिष्टभोजनादिरूपाणां सत्यिप कर्तृसामान्ये प्रत्यक्षस्मृतिवाधित-त्या मूलानुमापकत्वासंभवात् अप्रामाण्यमेवेति द्रष्टव्यम् । अप्रामाण्यफलमाह—अतद्वेति । आदिशब्दाद्वौद्धादिस्मृतिरिप गृह्यते अनादरणीयत्वं धर्मानुष्टान-तत्प्रमित्यङ्गत्वेनानादेयत्वम्, सत्यिप श्रुतिविरोधे कारणाग्रहणे प्रामाण्यस्य कारणग्रहणरूपे हेतुदर्शनं विरोधविशेषणत्वेन दर्शयति "हेतुदर्शनाच्च" इति सूत्रं विवृणोति—लोभादिति, केचिदुद्गातार इति शेषः, तल्लोभमूलकं वेष्टनं सर्ववेष्टनस्मृतेर्म्लमित्यर्थः, क्रोतराजकस्य यजमानस्य यदन्नम्, तस्येत्यर्थः, अपुस्त्वम् स्वीयं प्रजननासामर्थ्यम् । तत एषेति । बुभुक्षादोषगूहनरूपकारणद्वयात् स्मृति-द्वयमिति, असन्मूलत्वादप्रमाणमवगम्यत इत्यर्थः ॥ २॥

त० वा०—सर्वथा तावन्मन्वादिप्रणीताः सन्निबन्धनाः स्मृतयः । शेषाणि च विद्यास्थानानि स्वार्थं प्रतिपादयन्त्युपलभ्यन्ते । मन्वादीनां चाप्रत्यक्षत्वात्तद्विज्ञान-मूलमदृष्टं किचिदवश्यं कल्पनीयम् ।

तत्र च—भ्रान्तेरनुभवाद्वाऽपि पुंवाक्याद्विप्रलम्भनात् । दृष्टानुगुण्यसाध्यत्वाञ्चोदनैव लघीयसी ॥

सर्वत्रैव चादृष्टकल्पनायां तादृशं कल्पयितव्यम्, यद् दृष्टं न विरुणिद्धं न वाऽदृष्टा-न्तरमासञ्जयित । तत्र भ्रान्तौ तावत्सम्यङ्निबद्धशास्त्रदर्शनिवरोधापित्तः, सर्व-लोकाभ्युपगतदृढप्रामाण्यवादश्च । इदानींतनैश्च पुरुषैरिप भ्रान्तिर्मन्वादीनाम-नुवर्तिता । तत्परिहारोपन्यासञ्च मन्वादीनामित्येकादृष्टकल्पना ।

अनुभवेऽिप स एव तावदनुभवः कल्पियतव्यः । पुनश्चेदानींतनसर्वपुरुषजाति-विपरीतसामर्थ्यकल्पना मन्वादेः, तच्चैतत्सर्वज्ञवादे निराकृतम् । पुरुषवाक्य-परम्पराऽप्यन्धपरम्परया निराकृता । न हि निष्प्रतिष्ठप्रमाणात्मलाभो दृश्यते ।

तथा विप्रलम्भेऽपि तत्कल्पना। विप्रलिप्सा प्रयोजनम्, लोकस्य च तत्र भ्रन्तिः तस्याश्चेयन्तं कालमनुवृत्तिरित्याद्याश्रयणीयम्। उत्पन्नस्य च दृढस्य प्रत्ययस्य प्रामाण्यनिराकरणाद् दृष्टविरोधः। तस्मात्सर्वेभ्यश्चोदनाकल्पनैव ज्यायसी। तत्र हि तन्मात्रदृष्टाभ्युपगमः। शेषास्तु महाजनपरिग्रहादयः सर्वेऽनुविधीयन्ते। संभाव्यते च मन्वादीनां चोदना पूर्वविज्ञानकारणत्वेन। तदर्थमेवाऽऽह—तेनोपपन्नो वेदसंयोगस्त्रेवणिकानामिति। यानि पुनरनुपपन्नवेदसम्भावनानां म्लेच्छादीनामतीन्द्रियार्थस्मरणानि, तेषां मूलकल्पनावेलायामेव चोदना संभावनापदं नाऽऽरूढेति, मिथ्यात्वहेतुभूतचतुष्टय-पारिशेष्यादश्रमाणत्वम्। संभावितायां पुनश्चोदनायां कारणान्तरनिषधे कृते निर्मूलत्वासंभवात्परिशेषसिद्धं चोदनामूलत्वम्।

यत्तु किमर्थं चोदना नोपलभ्यन्त इति । तत्र केचिदाहुः । नित्यानुमेयास्ता न कदाचिदुच्चार्यन्ते । यथालिङ्गादिकिल्पताः । कथमनुच्चारितानां मूलत्वोप-पित्तिरिति चेत् ? नैप दोषः । पाठिवच्छेदवत्पारम्पर्येण स्मरणात्तिसद्धेः । यथैव हि ग्रन्थः संप्रदायादिविच्छन्नोऽस्तित्वं भजते, तथैव प्रतिज्ञया नित्यानुमेयश्रुति-संप्रदायाविच्छेदसिद्धः । तत्त्वयुक्तम् । अन्धपरम्परान्यायादेव । या हि चोदना न कदाचिदुच्चार्यते, तस्याः सर्वपुक्षप्रत्यक्षादिप्रसराभावाद् दुर्लभतरमस्तित्वम् । तथा च स्मृतेरिप सैव बन्ध्यादौहित्रतुल्यता । लिङ्गादौनां तु नित्यत्वान्तित्य-मनुच्चिरतश्रुत्यनुमानकारणत्वमिवरुद्धम् । तेन वरं प्रलीनश्रुत्यनुमानमेव । न च प्रलयो न संभाव्यते । दृश्यते हि प्रमादालस्यादिभिः पुरुषक्षयाच्चाल्पविषयत्वम् न चैवं सित यित्किचित्प्रमाणमापतस्यते । शिष्टत्रैविणकदृढस्मरणान्यथानुपपत्ति-लभ्यत्वाच्छत्यनुमानस्य ।

यद्वा विद्यमानशाखागतश्रुतिमूलत्वमेवास्तु । कथमनुपलिधिरिति चेत् ? उच्यते—

शाखानां विषकीर्णंत्वात्पुरुषाणां प्रमा<mark>दतः।</mark> नानाप्रकरणस्थत्वात्स्मृतेर्मूलं न दृश्यते॥१६।

यत्तु किमर्थं वेदवाक्यान्येव नोपसंगृहीतानीति, संप्रदायविनाशभीतेः। विशिष्टानुपूर्व्या व्यवस्थितो हि स्वाध्यायोऽध्येतव्यः श्रूयते। स्मातिश्वाऽऽचाराः केचित्ववित्तिस्यांचिच्छाखायाम्। तत्रापि तु केचित्पुरूषमेवाधिकृत्याऽऽम्ना-यन्ते। येन क्रतुप्रकरणाम्नाताः केनचिन्निमित्तेनोत्कृष्यमाणाः पुरूषधर्मतां भजन्ते। यथा 'मलबहाससा सह न संवदेत' (तै० सं० २।५।१)। 'तस्मान्न बाह्मणाया-वगुरेत' (तै० सं० २।६।१०)। इत्येवमादयः। तत्र यदि तावत्तान्येव वाक्यान्यु-द्धृत्याध्यापयेयुः ततः क्रमान्यत्वात्स्वाध्यायविधिविरोधः स्यात्। अनेन च निर्देशेनान्येऽप्यर्थवादोद्धारेण विधिमात्रमधीयीरन्कर्मौपयिकमात्रं वा। तत्र वेदप्रलयः प्रसज्येत।

न चावश्यं मन्वादयः सर्वशाखाध्यायिनः। तं हि प्रयत्नेन शाखान्तराध्या-यिभ्यः श्रुत्वाऽर्थमात्रं स्ववाक्यैरविस्मरणार्थं निबध्नीयुः। न च वाक्यविशेषो ज्ञायते । यथैव हि स्मृतेर्दृढत्वाद् भ्रान्तिमूलत्वं नास्त्येवमर्थवादमूलत्वमि । शवनुवन्ति हि ते विध्यर्थवादौ विवेक्तुम् । तत्र स्मृतेर्विध्यात्मकत्वात्प्रकृतितादात्म्यानुमानलब्धास्पदेऽर्थवादपूर्वकत्वं निष्प्रमाणकम् । अपि च 'वेदोऽखिलो
धर्ममूलं' स सर्वोऽभिहितो देदे' इति च स्वयमेव स्मर्तृभिरात्मा वध्वा समिप्तस्तच्चेतिन्नियोगतस्तत्कालै: धर्तृभिर्बृद्धिकारित्वादुपलब्धमतः सिद्धं वेदद्वारं
प्रामाण्यम् ।

यस्तु कर्तृसामान्यात्स्वतन्त्रमेव प्रामाण्यं वेदमूलत्वं वाऽनुमानेन साधयित तस्यार्थकामानुसारिभिर्दृष्टार्थराचारैरनेकान्तः । श्रूयमाणश्रुत्यधीनप्रामाण्यापत्तेश्च विरद्धता । तस्मादर्थापत्तिरेवात्राव्यभिचारादुपचारात्पश्चान्मानादनुमानत्वे-नोक्ता ।

अस्या एव स्मृतिद्रंढिम्न इति । दृढत्वात्कारणानुमानस् अथ वा दृढत्वस्य । न हि मनुष्या इहैवेति । निःशेषसंस्कारिच्छदा मरणेनान्तरित्वात्कमंफलसंबन्धानुसंधानासंभवेनोच्यते । स्मृतिवैदिकपदार्थयोः कतृंसामान्यादुपपन्नो वेदसंयोग्-स्त्रेविणकानामिति । चोदनामूलसंभावनापदलाभार्थम् । विस्मरणमप्युपपद्यत इति । दृश्यते ह्यद्यत्वेऽप्यर्थस्मरणम्, ग्रन्थनाशश्च । यदा तु शाखान्तरेषु विद्यन्त एव ताः श्रुतयस्तदाऽपि कस्यां शाखायां काः पठ्यन्त इत्यस्यांशस्य विस्मरणम् । वैदिकत्वमात्रं तु प्रामाण्यसिद्धये परिपालयन्ति । तद्विशेषज्ञानं पुनरनौपियकन्त्वादनादर्तव्यमेव ।

तथा प्रत्युपस्थितनियमानामिति । आगतमागतं निमित्तं प्रति ये नियम्यन्ते वृद्धवयःप्रत्युत्थानादयः तेषाम् । दृष्टार्थत्वादेव प्रामाण्यमिति । एतदयुक्तम् ।

कुतः---

धर्मं प्रति यतोऽवेदं प्रामाण्यं प्रस्तुतं स्मृतेः । तस्मात्कृष्यादिवत्तेषामुपन्यासो न युज्यते ॥ १७ ।

न हि यार्वीत्किचिदाचरणं तस्य सर्वस्य मूलमिह प्रमाणीकियते। धर्म- जिज्ञासाधिकारात्। यदि च गुर्वनुगमनादीनां केवलं दृष्टार्थत्वमेव स्यात्ततः कृष्यादिवद्धमं प्रत्यप्रामाण्यमेवेति नोपन्यसितव्याः। स्यादेतदप्रमाणत्वेनेषामुपन्यास इति? न। तथा सित "हेतुदर्शनाच्च" इत्यत्रोदाहर्तव्या भवेयुः। तस्माच्छ्रेयांसमिति च दर्शनं निष्फलम्। न च नियोगतः शास्त्रादृते प्राप्तिः। शाक्यते ह्यपायान्तरेणापि सामदानादिना गुरुरध्यापनादीनि कारियतुम्। तत्रास्ति नियमविधेरवकाशः। सर्वत्र च यथाकथिचिल्लोकपङ्किसहायोपादानात्मरक्षण-प्रीत्युत्पादादिका दृष्टार्थता भाष्यकारोक्ता शक्या वक्तुम्। न चावधातादीनां वृष्टिकामयागादीनां च दृष्टार्थाता मविदिकत्वम्। तस्मात्सत्यपि दृष्टार्थत्वे संभाव्यते वेदमूलत्वम्, नियमादृष्टसिद्धेरनन्यप्रमाणकत्वात्। अतृच्य गुर्वनुगमनादेनैमित्तिक-

त्वादिकयायां प्रत्यवायः, करणे च न भवित । दृष्टं च प्रीतो गुरुरध्यापियष्यती-त्येवमादि निष्पद्यते । नियमाच्चाविष्टनसमाप्त्यर्थापूर्वेसिद्धिः । एवं च "आचाराद् गृह्यमाणेषु तथा स्यादित्यत्र सकृदसकृद्वाऽनुष्ठानिमिति विचारो युक्तः । इतरथा तु दृष्टार्थत्ववशेनैवोदकपानादिवदवधारणं स्यात् ।

यतु भाष्यकारेण दृष्टार्थत्वादेव प्रामाण्यमित्युक्तम्, तत् अस्मिन्विषये वार्तिकमतं पूर्वपक्षवाद्यतिशयार्थम् । एतदुक्तं भवति । यास्तावददृष्टार्थाः स्मृतयः ताः
कथंचिदप्रमाणीकुर्याद्भवान्, इमाः पुनर्गृवंनुगमनादिविषयाः कथमिवाप्रमाणं
भविष्यन्तीति । सभाप्रपादीनां यद्यपि विशेषश्रुतिर्नेव कल्प्यते, तथाप्रपि परोपकारश्रुत्येव समस्तानामुपादानात्प्रामाण्यम् । तस्माच्छ्रेयांसमित्यक्वे गर्वभेनानुगन्तव्ये सिद्धवच्छ्रेयसाम् नैरनुगमनं दर्शयति । यथा धन्विन निरुदके कृताः प्रपाः
परेषामुपकुर्वन्त्येवं त्वामिति देवतास्तुतिपरे वाक्ये सिद्धवत्प्रपासद्भावः, तस्याक्च
पारान्धं दृश्यते । गोत्रचिह्नं शिखःकर्मं । तत्राप्याचारनियमस्यादृष्टार्थत्वात्रैव
तावन्मात्रमेव प्रयोजनम् । शक्यं ह्यपायान्तरेणापि गोत्रं स्मर्तुम् । तेनान्य एवािमप्रायः । कर्माङ्गभूतं तावच्चतुरवत्तपञ्चावत्तादिविभागसिद्धवर्थमवश्यं स्मर्तव्यं
गोत्रम् । अतश्च तिच्चह्नार्थंमि ताविच्छ्खाकल्पस्मृतेः प्रामाण्यमस्तु ।
तिन्नयमादृष्टस्य त्वेकान्तेनैवानन्यगतित्वात्पुरुषार्थता सेत्स्यतीति । तेन सर्वस्मृतीनां
प्रयोजनवती प्रामाण्यसिद्धः ।

# अलौकिकविषये वेदमूलत्विमिति कथनम्

तत्र यावद्धमंमोक्षसंबिन्ध, तद्वेदप्रभवम् । यत्त्वर्थसुखिवषयं तल्लोकव्यवहारपूर्वकिमिति विवेक्तव्यम् । एषैवेतिहासपुराणयोरप्युपदेशवाक्यानां गतिः ।
उपाख्यानानि त्वर्थवादेषु व्याख्यातानि । यत्तु पृथिवीविभागकथनं
तद्धमीधर्मसाधनफलोपभोगप्रदेशिववेकाय किचिद्दर्शनपूर्वकम्, किचिद्वेदमूलम् ।
वंशानुक्रमणमपि ब्राह्मणक्षत्त्रियजातिगोत्रज्ञानार्थं दर्शनस्मरणमूलम् । देशकालपरिमाणमपि लोकज्योतिःशास्त्रव्यवहारसिद्धचर्यं दर्शनगणितसंप्रदायानुमानपूर्वकम् । भाविकथनमपि त्वनादिकालप्रवृत्तयुगस्वभावधर्माधर्मानुष्ठानफलविपाकवेचित्रयज्ञानद्वारेण वेदमूलम् ।

## शिक्षादीनां वेदमूलकत्वम्

अङ्गिविद्यानामि क्रत्वर्थपुरुषार्थप्रितिपादनं लोकवेदपूर्वकत्वेन विवेक्तव्यम् । तत्र शिक्षायां तावद्यद्वर्णकरणस्वरकालादिप्रविभागकथनं तत्प्रत्यक्षपूर्वकम् । यत्तु तथाविज्ञानात्प्रयोगे फलविशेषस्मरणम् । मन्त्रो होनः स्वरतो वर्णतो वेति च प्रत्यवायस्मृतिः तद्वेदमूलम् । एवं कल्पसूत्रेष्वर्थवादादिमिश्रशाखान्तरिवप्रकीर्णन्यायलभ्यविध्युपसंहारफल-मर्थनिरूपणं तत्तत्प्रमाणमङ्गीकृतम् । लोकव्यवहारपूर्वकाश्च केचिदृत्विगादिव्यव-हाराः सुखार्थहेतुत्वेनाऽऽश्रिताः ।

व्याकरणेऽपि शब्दापशव्दविभागज्ञानं साक्षाद्वृक्षादिविभागवत्प्रस्यक्षनिमि-त्तम् । साधुशब्दप्रयोगात्फलसिद्धिरपशब्देन तु फलवेगुण्यं भवतीति वैदिकम् ।

छन्दोविनित्यामि गायत्र्यादिविवेको लोकवेदयोः पूर्ववदेव प्रत्यक्षः। तज्ज्ञानपूर्वकप्रयोगात्तु फलमिति श्रौतम्। तथा चानिष्टं श्रूयते यो ह वाऽविदिता-र्षेयच्छन्दोदैवतब्राह्मणेन मन्त्रेण यजित, याजयित वेत्यादि।

ज्योतिःशास्त्रेऽपि युगपरिवर्तपरिमाणद्वारेण चन्द्रादित्यादिगतिविभागेन तिथिनक्षत्रज्ञानमविच्छित्रसंप्रदायगणितानुमानमूलं ग्रहसौस्थ्यदीस्थ्यनिमित्तपूर्व-कृतशुभाशुभकर्मफलविपाकसूचनं तद्गतशान्त्यादिविधानद्वारेण वेदमूलम् । एतेन सामुद्रवास्तुविद्यापि व्याख्यातम् । ईदृशा वा विधयः सर्वत्रानुमातव्याः । ईदृशे गृहशरीरादिसंनिवेशे सत्येतदेतच्च प्रतिपत्तव्यमिति ।

मीमांसा तु लोकादेव प्रत्यक्षानुमानादिभिरविच्छिन्नसंप्रदायपण्डित<mark>व्यवहारैः प्रवृत्ता । न हि</mark> कश्चिदिप प्रथममेतावन्तं युक्तिकलापमुपसंहर्तुं क्षमः ।

एतेन न्यायविस्तरं व्याचक्षीत ॥

विषयो वेदवाक्यानां पदार्थैः प्रतिपाद्यते ।
ते च जात्यादिभेदेन संकीर्णौ लोकवर्त्मान ॥ १८ ।
स्वलक्षणविविक्तैस्तैः प्रत्यक्षादिभिरञ्जसा ।
परीक्षकापितैः शक्याः प्रविवेक्तुं न तु स्वतः ॥ १९ ।
वेदोऽपि विप्रकीर्णात्मा प्रत्यक्षाद्यवधारितः ।
स्वार्थं साधयतीत्येवं ज्ञेयास्ते न्यायविस्तरात् ॥ २० ।

तथा च मानवेऽप्यभिहितम्—

प्रत्यक्षमनुमानं च शाब्दं च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशुद्धिमभीप्सताम् ॥ तथा—यस्तर्केणानुसंधत्ते स धर्मं वेद नेतरः॥

इत्यादिभिस्तर्कविशुद्धिराश्रिता।

प्रायेण च मनुष्याणामधर्मभूयिष्ठत्वात्तज्ज्ञानप्रतिबद्धाः प्रतिभास्तेषु तेषु कुमार्गेषु प्रवर्तन्ते । तत्र लोकार्थवादोपनिषत्प्रसूतैस्तर्कशास्त्रेः सर्वविप्रतिपत्तिमुख-प्रदर्शनम् । तदुपपत्तयस्तद्वलाबलपूर्वकं च निश्चयद्वारं कथ्यते । अन्यथा पुनः— प्रतिभान्त्यः त्वयं पुंसामपूर्वा ह्यपपत्तयः।
भ्रान्ति बहुमताः सत्यः कुर्युरज्ञानबोधनात् ॥ २१।
जगत्सृष्टिप्रलयादिज्ञानं वेदपूर्वकमेवेति वार्तिकमतस्योपसंहारः।

सर्वासु तु प्रदिशितासु स्वातन्त्र्येण विशोधयन्तः काश्चिदुत्सृज्यान्याः प्रमाणीकरिष्यन्ति । यदपि च नित्यानित्यपृथक्त्वैकत्वसामान्यविशेषव्यतिरेकाद्येकान्तप्रतिपादनं तदपि पक्षपातादृतेऽन्यतरांशनिरूपणाशक्तेः । अवश्यं च सर्वात्मकवस्तुयुगपद्ग्रहणासम्भवात्तद्भागोपनिपातिपदिवषयिववेकार्थमेकैकनिरूपणमादरेण कर्तव्यम् । अन्यथा येऽनवाप्तसामान्यविशेषाद्युपपतयः पुरुषाः ते पदप्रतिपाद्यं निष्कृष्टं
वस्तुभागं लोकमात्रालोचनेन नैवाध्यवस्ययुः । मन्त्रार्थवादोपात्ताश्च स्तुतिनिन्दास्तत्तित्रत्यानित्येकपृथक्त्वैकान्तमाश्चित्य तत्र तत्र विधिप्रतिषेधाङ्गत्वेन प्रवर्तमानाः पक्षपातप्रतिपादितवस्तुधर्मवैचित्र्यादृते निरालम्बनाः स्यु ।

याश्चैताः प्रधानपुरुषेश्वरपरमाणुकारणादिप्रक्रियाः सृष्टिप्रलयादिरूपेण प्रतीतास्ताः सर्वा मन्त्रार्थवादज्ञानादेव दृश्यमानसूक्ष्मस्थूलद्रव्यप्रकृतिविकारभावदर्शनेन
च द्रष्टव्याः। प्रयोजनं च स्वर्गयागाद्युत्पाद्योत्पादकिवभागज्ञानम्। सर्गप्रलयोपवर्णनमिप दैवपुरुषकारप्रभावप्रविभागदर्शनार्थम्। सर्वत्र हि तद्वलेन प्रवर्तते, तदुपरभे
चोपरमतीति विज्ञानमात्रक्षणभञ्जनैरात्म्यादिवादानामप्युपनिषदर्थवादप्रभवत्वं
विषयेऽवात्यन्तिकं रागं निवर्तयतुमित्युपपन्नं सर्वेषां प्रामाण्यम्। सर्वत्र च यत्र
कालान्तरफलत्वादिदानीमनुभवासंभवस्तत्र श्रुतिमूलता। सांदृष्टिकफले तु वृश्विकविद्यादौ पुरुषान्तरे व्यवहारदर्शनादेव प्रामाण्यमिति विवेकसिद्धिः॥ २॥

( इति वार्तिकमतेन स्मृत्याचारप्रामाण्याधिकरणम् ॥ १ ॥ )

न्या० सु० — अत्र माध्यकारेण प्रमाणं स्मृतिरिति सौत्रं प्रमाणशब्दं सिद्धान्तप्रितिज्ञान्तार्थंदेन व्याख्याय, विज्ञानं हि तिकिमित्यन्यथा भविष्तीति करणव्युत्पन्नेन विज्ञानशब्देन विज्ञानोत्पादकत्वं हेतुत्वेनोक्तं तद्वधाचष्टं — सर्वथेति । पक्षद्वयेऽि विज्ञानोत्पादकत्वं तावदित्रितिपन्निमिति हेतुत्वोपपत्यथं दशंयितुम् — सर्वथेत्युक्तम् । मन्वादिस्थानां स्मरणानां पुरुषान्तरं प्रति ज्ञानोत्पादकत्वामावमाशङ्कय, निवन्धनद्वारेण ज्ञानोत्पादकत्वं सूचितुम् — सिन्नवन्धना इत्युक्तम् । विद्यमानित्रन्धना इत्यर्थः । शोमनार्थेन वा सच्छब्देन साधुनि-वन्धनत्वामिधानादसाधुशब्दम् यिष्ठिनिवन्धनत्वेन शावयादिविज्ञवन्धुमंन्वादेरप्रत्ययितत्वानुमानं प्रत्युक्तम् । स्मृतिशब्दस्य धर्मशास्त्रेक्वेव प्रसिद्धत्वात्पुराणादीनां प्रामाण्यमित् न प्रतिपाद्यत इति कस्यिचच्छङ्का स्यात्तन्नितृत्र्ययं वेदातिरिक्तसमस्तविद्यास्थानविषयत्वं दर्शयितुम् — शेषाणि च विद्यास्थानानि । इत्युक्तं माध्यकारेण 'पूर्वविज्ञानस्य नास्ति कारणामावादिति कारणामावेन स्मृतिमूळमूतविज्ञानामावमप्रामाण्यहेतुं पूर्वपक्षोक्तमनुमाध्य तिष्रराकरणार्थत्वे-नानुमानं स्यादिति सूत्रावयवो अस्या एव स्मृतेरित्यादिना ग्रन्थस्त्वनुमीयत इत्यन्तेन

[ सू०

व्याख्यातः, तदुपपादयितुमाह मन्वाबीनां चेति । प्रत्यक्षत्वे मन्वादीनां तत्स्मृतिमूळविज्ञान-मूलस्य द्रष्टुं शक्यत्वाददृष्टकल्पनानुपपत्ते रप्रत्यक्षत्वादित्युक्तम् ।

ननु करपनानामादृष्टं विज्ञानकारणं अतत्तु चोदनाख्यमेवेति कथमध्यवसीयतेऽत आह -सत्रेति । रलोकं व्याचष्टे-सर्वत्रेवेति । आन्तेस्तावद् इष्टानुगुण्येनासाव्यत्वमाह-तत्रेति । सम्यङ्निबद्धाच्छास्त्राद्यष्टकादीनां धर्मत्वदर्शनं तद्विरोधापत्तिरित्यर्थः । मन्वादीनामिति कत्तंरि षष्ठो । स्मृतिग्रन्यग्राहिणः पुरुषात्प्रति स्वज्ञानस्य भ्रान्तस्यापि भ्रान्तत्वपरहारोपन्यासो मन्वादिकत्तृ कः कल्प्यत इति शेपः । अनुभवस्याह-अनुभवेऽपीति । पुंवाक्यस्याह-पुरुषेति । वित्रलम्मनस्याह -तथेति । अनुवृत्तिहेतोभ्रान्तत्वपरिहारोपन्यासस्यादिशब्देनो-पादानं विप्रलम्भे न केवलमनेकादृष्टकल्पनाप्रसङ्गः कि तु दृष्टप्रामाण्यविरोधोऽपीत्याह्— उत्पन्नस्य चेति । चोदनायास्तु दृष्टानुगुण्येन साघ्यत्वाज्ज्यायसी करुपनेत्यात् - तस्मादिति ।

नतु चोदनाकरूपने दृष्टानुगुण्यसाध्यत्वस्य हेतुत्वे, कत्तु सामान्यादिति सीत्रं हेत्विमधानम-नथंकं स्यादित्याशक्त्र्य सम्मावनामात्रेऽसी हेतुनं निर्णायक इति सूचिततुं मन्वादीनां विज्ञानस्य चोदनामूलस्वसम्भावनामाह-सम्भाव्यते चेति । एतमेवार्थं वक्ष्यमाणमाज्यारूढं करोति—तदर्यमेवाहेति । नन्वेवमप्यनेनैव हेनुना चोदनामूलनिर्णये सिद्धे किमसाधकेन सम्मावनामात्रहेतुनेत्याश्रङ्क्यः म्लेच्छस्मृतिवैषम्यप्रदर्शनार्थः सम्मावनाहेतूपन्यास इति सूचियतुं म्लेच्छायंस्मृत्योर्वेषम्यमाह् —यानि पुनरिति । अनुमवर्षुवाक्यपरम्परयोर्मिथ्या<mark>त्व-</mark> हेतुतामापाद्य चतुष्टयोक्तिः।

प्रत्यक्षानुपलब्धे चेति रलोकोक्तं योग्यानुपलम्मविरोधं परिहर्तुमनुमापते —यस्विति । परेषां परिहारं दूर्वयितुमुपन्यस्यति - तत्रेति । अनुच्चरितानामज्ञातत्वेनावोधकत्वानमूल्रत्वानु-पपत्तिमाशङ्कते — कथिमति । मन्वादिभि रप्यस्मदादिवत्पूर्वाचार्यस्मरणान्ययानुपपत्यानुच्य-रितानामि ज्ञातुं शक्यत्वानम् लत्वोपपत्तिरिति परिहरति —नैष इति । पूर्वाचार्याणामिप चोदनोपस्त्रम्भं विना कुतः स्मरणिमत्याशङ्क्ष्य पारम्पर्येणेत्युक्तम् । एवं सत्यनवस्थापितः माश्रङ्क्य पाठाविच्छेदवदित्युक्तम् । एकपुरुषपाठस्याविश्रम्मणीयत्वेन चोदनायाथात्म्य-निश्वायकत्वायोगात्पारमपर्याविच्छेदेनैव निश्वायकत्वमञ्जीकार्यमनादित्वाच्चानवस्थादोषामावः तद्बदत्रापीत्याश्ययः । एतदेव विवृणोति—पथैव होति । प्रतिस्मतृंपूर्वंपूर्वाचार्यंस्मरणान्यथानु-पपत्या श्रुतिज्ञानम्, तथैव प्रतिज्ञायेत्यथैः।

इमं परिहारं दूषयति ---तिस्वति । अयमाशयः --यद्यप्यष्टकादिकत्तंव्यत्वस्मरणस्य पूर्वविज्ञानायत्तत्वात्तस्य च श्रुतिज्ञानं विनानुपपत्तेमंन्वादोनां श्रुतिज्ञानं कल्प्यते, तयाप्य-नुच्नरितानां प्रत्यक्षत्वायोगाद्वचाष्ट्याद्यभावेन चानुमानाद्यप्रवृत्तेर्मूलप्रमाणासम्भवात्स्वप्ना-दिमुलापत्तेनं श्रुत्यस्तित्वनिश्वयोपपत्तिरिति । दृष्टान्तवैषम्यमातृ---लिङ्गाबीनां त्विति । स्मृतेरिनत्यत्वेन पूर्वज्ञानापेक्षात्वात्तस्य चानुच्चरितश्रुतिज्ञानासम्मावेनानुपपत्तेः पारिशे-ष्याद् भ्रान्त्यादिमूलत्वापत्तिसूचनार्थं लिङ्गादीनां नित्यत्वाभिधानम् ।

परिहारान्तरमाह—सेनेति । नित्यत्वव्याघातापत्तेरत्राप्यपरितोषसूचनार्यं वरिमत्युक्तम् । अव्येतृपरम्पराविच्छेदामावात्प्रलयानुपपत्तिमाशङ्कष्ट्राह—न चेति । अन्यत्रासिक्तः
प्रमादः तत्रानासिक्तरालस्यम् आदिशब्देन विघ्नयोगादिमिर्ण्यापकपुरुषक्षयाच्च स्वल्पो
वेदाच्येतृणां विषयो दृश्यत इत्यर्थः । सत्रीजत्वायास्य पक्षस्य पूर्वोक्तं दोषं परिहरित—
न चेति ।

स्वमतमाह —यद्वेति । अस्मिन्मतेऽनुपलव्धिविरोधं परिहर्त्तुमनुमाषते—कथिमिति । परिहत्ति—उच्यत इति । नानादेशपाठ्यमानानां शाखानां प्रमादिमिः पुरुषैस्तद्देशागमनाच्छ्रो-तुमशक्तेस्तद्गतश्रुत्यनुपलब्धसंभव: । एकशाखागतानामपि श्रुतीनां नानाप्रकरणस्थानां तत्तत् कर्तृंधर्मंत्वत्राधेन पुरुषधर्मंत्वस्य प्रमादिमिनिर्णेतुमशक्तेः स्मृतिमुलत्वनिरूपणानुपलन्धि-सम्मव इत्यर्थः । स्मत्तंव्यास्मरणस्यामावसाधनत्वेनोपन्यस्तस्य विस्मरणमप्यूपपद्यत इति माष्ये निराकरिष्यमाणत्वात्तदुपेक्ष्य समर्पंणीयासमर्पंणममावसाधनःवेनोपन्यस्तं निराकर्त्तमनु-माषते—यत्त्वित । निराकरोति – सम्प्रदायेति । समप्रेणैः सम्प्रदायविनाशापत्तिमूपपा-दयति—विशिष्टेति । यस्य वेत्येऽहनि पत्न्यनालम्भुका स्यात्तामपश्च्य यजेते [तै. सं. २-५-] त्यवरोधवचनादृर्शपूर्णमासयोद्यक्या संवादाप्रसक्तेनं मलवद्वाससा सह संवदेदिति प्रतिषेधः प्रकरणादुत्कृष्यते । ब्राह्मणावगोरणप्रतिषेपस्य ऋत्विगानामागानार्थं प्रसक्तावपि (देवा वै यज्ञस्य स्वगानतीरं नाविन्दन् ते शंयुं बाहैस्पत्यमब्बनिमन्नो यज्ञं स्वगानुविति सोऽत्रवीद्वरं वृणै ये देवा ब्राह्मणोक्तो श्रद्दधानो यजातै सनियज्ञस्याशीरसदिति, तस्माद् ब्राह्मणोक्तो श्रद्धानो यजते शंयुमेव बार्हस्पत्यं यज्ञस्याशीर्गच्छत्त्वेतन्ममेत्यव्रवीरिक में प्रजाया इति, योऽवगूरा'त, तं शतेन यातयाद्योनि हनत्सहस्रेण यातयाद्यो लोहितं करवद्यावतः पा सू.न्संगृह्णतावतः संवत्सर।न् पितृलोकं न प्रजानादिति तस्माद् ब्राह्मणो नावगुरेत्तेन निहन्यान्न लोहितं कुर्यादेतावता हैनसा मवति इत्याद्यर्थवादात्सर्वेम्यो वरदानागवतेरवगोरण-ब्राह्मणमात्रविषयत्वावसायात्प्रकरणादुःकर्षः -- कर्मोपयिकमात्रं वेति । येन यत्कर्मानु तिष्ठासितं स तदौपयिकमात्रमधीयीतेत्यर्थः ।

स्वयमपठितत्वादप्यसमपंणमुपपद्यत इत्याह न चेति । स्वयमपठितायाः श्रुतेः कथं मूलत्विमत्याशङ्कयाह ते होति । यत्त्वसमपंणे मूलविशेषस्य निर्णेतुमशक्यत्वादवश्यं समपंणीयत्वमुक्तं तिश्चराकरोति—न चेति । असिद्धं चासमपंणम्, सामामन्येन वेदमूल- 'त्वस्य समप्तित्वादित्याह्—अपि चेति । आत्मा वेदमूलाभिधायितया वञ्चा नियम्य समप्ति इत्यथं: ।

यत्तु वेदमूलत्वाभिधानस्य लोकवश्वनार्थंत्वशङ्क्ष्या मूलसमपंणासामध्यं मुक्तम्;
तिक्षराकरोति—तच्वैतविति । यथैव शिष्टत्रैविणिकदृढपिग्रहान्यपानुपपत्या मन्वादीनां
भृतिददर्शनं कल्प्यते, तथैव तत्कालीनानां तद्ग्रन्थपिग्रहीतॄणामिष तत्कल्प्यमित्याशयः ।
सिद्धान्तमुपसंहरति—अत इति । एवं स्वमतेन दृष्टानुसाराद् दृष्टकल्पनालाघवं तकीपवृद्धितशिष्टत्वैविणिकदृढपिग्रहान्यपानुपपत्तिप्रसव्यायीपत्त्या वेदमूलत्वकल्पनेन स्मृतिप्रामाण्यं
साधितम् । कर्तृसामान्यं तु चोदनामूलत्वसम्मावनहेतुत्वेन व्याख्यातम् ।

अभ्यैस्तु व्याख्यतृमिः साक्षात् प्रामाण्यानुमाने वेदमूलत्वानुमाने वा लिङ्गस्वेन कर्तृसा-मान्यं व्याख्यातम् । मन्वादिस्मृतिः प्रमाणम् । वेदार्थानुष्ठातृभिरनुष्ठीयमानार्थत्वात् वेदवत्, वेदमूला वा वेदवादिस्मृतित्वात्प्रत्यक्षवेदार्थस्मृतिवन् स्मृत्यर्थो वा श्रेयोहेतुर्वेदमूलो वा वेदार्थानुष्ठातृभिरनुष्ठीयमानत्वात् ।

प्रत्यक्षवेदार्थंविति दूषितुमुपन्यस्यति —यिस्त्विति । स्वतन्त्रश्वदेन सम्मावनानैरपेक्यमुक्तम् । दूषयति — तस्येति । अनुमानस्य समृत्याचारयोस्तुल्यत्वादाचारग्रहणेन स्मृतिसप्युपलक्षयति । पठचमानस्य ताबह्रेदवाक्यस्य श्रूयमाणस्यैव श्रोतॄन्प्रति प्रमाजनकत्वम्
अश्रोतुः प्रमानुपपत्तिं ङ्कादिकल्प्यस्यापि श्रूयमाणमन्त्रादिश्रुत्यधीनमेव प्रामाण्यं दृष्टमित्यव्यमिचारान्मन्वादिस्मृतेरिप श्रूयमाणश्रुत्यधीनमेवास्मदादीन्प्रति प्रामाण्यं प्रसज्यतिति
साध्यमंविशेषविपरीतसाधनाद्विरुद्धत्वम् । न च मन्वादिमिः श्रूयमाणत्वात्सिद्धसाध्यताशङ्का तान्त्रति स्मृतेः प्रामाण्यामावात् प्रत्यक्षवेदार्थस्मृतौ चैवमेव, वेदवादिस्मृतित्वस्य
श्रूयमाणश्रुतिमूलत्वलक्षणेन श्रुत्यधीनत्वेन सह व्याप्त्युपलव्ये धर्मविशेषविपरीतसाधनत्वम् ।
तदा च श्रूयमाणश्रुत्यधीनत्वापत्तिविष्वतेति योज्यम् ।

कथं विह सूत्रमाष्ययोरनुमानशब्दः ? अत आह —तस्मादिति । एवमस्या एवेत्यादि-माष्योक्तं चोदनाकल्पनमुपपाद्यैतदेव माष्यमवयवशो व्याचि —अस्या एवेति । द्रिष्ठिन इति पश्चमी, षष्ठी वेत्यथं । कारणिवशेषाकाङ्क्षायामनुपपित्तमनुभवस्य कारणमुक्त्वा, न हीत्यादि-माप्येणानुपपित्त क्पपादिता । तत्र मनुष्यग्रहणस्य कर्मफ असंवन्धानुसन्धानासम्मवकारणमरण-धर्मंकत्वप्रदर्शनम् अस्मिश्च जन्मिन विश्वजिन्न्यायावगतां विमिश्रमुखात्मकस्वर्गाख्यादकादिफ-छोपमोगस्य मनुष्यशरीरेणासम्मवप्रदर्शनं प्रयोजनिमित्तं च दर्शयितुं व्याचि —म हीति । जन्मान्तरीयस्य कस्यचिद्यंस्यास्मरणान्निःशेषस्मृतिबीजसंस्कारनाशकत्वं मरणस्या । सी-यते । जातमात्रस्य तु स्तन्यपाने प्रवृत्तिर्याद्दिच्छको प्रथमस्त्रीभोगप्रवृत्तिवत् । कि विह कारणमनुमीयते ? इत्यपेक्षिते ग्रन्थस्त्वनुमीयत इत्युक्त्वा, सीत्रहेतुव्याख्यानार्थंकर्तृसामान्या-स्मृतिवैदिकपदार्थंयोरिति माष्यकृतोक्तं तद्वेदानुमाने कर्तृसामान्यस्य हेतुत्वं दर्शंयतीति भ्रान्ति व्यावर्त्तीयतुमाह—स्मृतीति ।

मन्वादीनां वेदसंयोगोपपत्यर्थं त्रैवणिकत्वं विशेषणत्वेनोपात्तमुपपादियतुं (स्मृति-वैदिकपदार्थयोः कर्तृसामान्यादित्युक्तम् । पदार्थशब्दः स्मृतिशब्देन स्मृतेः पदार्थं इति वैय-धिकरण्येन संबद्ध्यते वैदिकशब्देन सामानाधिकरण्येन) वैदिकपदार्थंकर्तृभिस्त्रैवणिकैः स्मा-त्तीनां पदार्थानां क्रियमाणत्वात्तेषां चात्रैवणिकोक्तपदार्थाननुष्ठातृत्वस्वमावदर्शनात्स्मृतिप्रणे तृणां त्रैवणिकत्वं कल्प्यत इत्यर्थः ।

यद्वा स्मृतिकतृ णां मन्वादीनां वैदिकपदार्थंकतृ णां चेदानीन्तनानां शिष्टानां त्रैवणि-कत्वेन समानत्वादिदानीन्तनवन्मन्वादीनामप्युपपन्नो वेदसंयोग इत्यर्थः । सम्मवद्वेदसंयोगत्व-प्रतिपादनप्रयोजनं च चोदनास्यस्य मूलस्य सम्मावनापदलाम इति—चोवनेत्यनेनोक्तम् । निविति माध्येणानुपलब्ध्यविरोधाच्चोदनाकल्पनानुपपत्तिमाञ्कचानुपलब्धमानोऽपीत्यनेन विप्र- कीणंशासानेकप्रकरणस्थत्वेनोपलञ्च्ययोग्यत्वपनुपलिञ्चमात्रस्य चामावासाधनत्वादिविरोधमुक्त्वा विस्मरणमप्युपपद्यत इत्युक्तं तत्प्रकीनत्विनिमत्तानुपलम्मप्रतिपादनपरत्वेन तावत्सोपपत्तिकं व्याचिष्टे—विस्मरणमपीति । नित्यत्वव्याघातापत्तेस्त्वेतत्—पक्षापितोषाद्विद्यमानशासामूलत्वपक्ष एव स्मर्त्तंव्यास्मरणात्तदमावमाश्रङ्क्त्र्य सामान्यतो वेदमूलत्वस्याभियुक्तैः
स्मरणाद्विश्रेषस्य त्वनौपियकत्वेनावश्यस्मर्त्तंव्यत्वामावादस्मरणमात्रस्य चामावासाधकत्वादविरोधप्रतिपादनपरत्या स्वमतेन व्याचिष्टे—यदा त्विति । तदुपपन्नत्वादित्युपसंहारमाष्यं
मन्वादीनां त्रैवणिकत्वेन सम्मवद्वेदसंयोगत्या पूर्वविज्ञानोपपत्तेरिदानीन्तनानां च त्रैवणिकानां स्मृतिमूलविशेषास्मरणस्यानुपलम्मस्य चोपपन्नत्वेनामावासाधकत्वाद् ग्रन्यानुमानाविरोधोपसंहारार्थंतया स्पष्टत्वान्न व्याख्यातम् ।

स्मृतिप्रामाण्ये लिङ्गदर्शनान्युपन्यस्याष्टकालिङ्गो मन्त्रो माष्यकृतोदाहृतः— 'यां जनाः प्रतिनन्दन्ति रात्रिवेनुमिवायतीम् । संवत्सरस्य या पत्नी सा नो अस्तु सुमङ्गली ॥

अष्टकार्यं सुराधसे स्वाहेति । तस्याष्टकादेवतारातिप्रकाशकत्वादेषा वै संवत्सरस्य पहनी यदष्टकेति संवत्सरपत्नी त्वसंस्तुाष्टकाप्रकाशकत्वाच्चाष्टकालिङ्गत्वं स्पष्टमेवेति, तदपि न व्याख्यातम् ।

तथेति भाष्यं व्याचष्टे—तथेति । आक्षिपति—एतदिति । रलोकं व्याचष्टे—न होति ।
ननु धर्माप्रामाण्यमेवानेन प्रकारेणोक्तमिति शक्कृते—स्यादेतिति । निराकरोति—तया
सतीति । वेदमूलत्वानिराकरणार्थंस्तिहं दृष्टार्थंत्वोपन्यासो भविष्यतीत्यत आह्—न चेति ।
वैदिकेष्विप च सर्वत्र दृष्टार्थंत्वस्योत्प्रेक्षितुम् शक्यत्वान्न तेनावैदिकत्वसिद्धिरित्याह—सर्वत्र
चेति । लोकपंक्तिः—लोकोपसंग्रहः, तदुत्पादकत्वरूपादनादेदृष्टार्थंताच्यापनादेः शिष्यादिसहायोपादानोत्पादकत्वरूपा सवनस्यक्षत्रियवैश्यवधे ब्रह्महत्येति यागस्यात्मरक्षणोत्पादकत्यकृष्टम्बमरणस्य प्रीत्युत्पादकत्वरूपेत्यर्थः । पारमाधिक्यपि दृष्टार्थंता नावैदिकत्वसाधिकेत्याह —न चेति । दृष्टार्थंत्वस्य वेदमूलत्वाविरोधित्वमुक्तमुपसंहरति—तस्माविति ।

मवत्ववधातादीनां नियमादृष्टार्थंत्वाद्वेदमूलत्वं गुवंनुगमनादीनां तु कथिमस्या-शुङ्क्क्याह्—अतश्चेति । निष्पन्नविद्यैरप्यनुष्ठीयमानस्य गुवंनुगमनादेर्दृंश्यर्थेत्वायोगादवश्य-कत्तंव्यतान्ययानुपपत्तेरकरणनिमित्तप्रत्यवायपरिहार्यंत्वावसायात्, तस्य चानन्यप्रमाणकत्वा-द्वेदमूलत्वसिद्धिरित्याशयः ।

यत् दृष्टार्थंत्वं भाष्यकृतोक्तम्, तदानुषिङ्गकिमत्याह् — दृष्टं चेति । निष्पद्यत इत्यनेनानु-षिङ्गिकत्वं दिश्वतम् । दृष्टार्थंत्वेऽपि वा नियमस्यादृष्टार्थंत्वाद्वेदमूलत्वं सेत्स्यतीत्यिभिप्रायेणाह् — नियमाश्चेति । षष्ठे च सकृदसकृदनुष्ठानिवचारात्सूत्रकारस्यापि केवलदृष्टार्थंत्वाभिप्रायो लक्ष्यत इत्याह्—एवं चेति । गुरुगमनावृत्तौ तदनुगमनमावर्त्तंनीयं न वेति सन्दिद्य गुरुगमनस्य निमित्तत्वाभावेऽपि, तदभावेऽनुगमनस्यासम्भवात् तत्कालेऽनुष्ठेयत्वोपपत्तेनिमित्तत्वे प्रमाणा- माबास्सकृदनुष्ठानेन बास्त्रार्थंसिद्धेरनावृत्तिप्राष्ठौ, वक्ष्यते आचारानुमितस्य विधेरिधकारिविधेषणापेक्षायामावस्यकत्वोपपत्तये गुरुगमनस्य निमित्तत्वेनाधिकारिविधेषणत्वावसायाद् भेदेन होमादिवन्नैमित्तिकत्वाद् गुवंनुगमनस्याप्यावृत्तिः सिद्धा । कथं विह्
दृष्टार्थंत्वादेवेत्येवकारः अत आह—यन्ति । तथा चेति गुवंनुगमनिलङ्गदर्शनमाष्यं
तावदितिक्रम्य प्रपा इति माष्यं न धर्मायेत्यदृष्टार्थंत्वनिषेधेन प्रपादेर्गुवंनुगमनिलङ्गदर्शनमाष्यं
तावदितक्रम्य प्रपा इति माष्यं न धर्मायेत्यदृष्टार्थंत्वनिषेधेन प्रपादिर्गुवंनुगमनादिवत् केवलदृष्टार्थंत्वप्रतिपादकत्वेन बुद्धस्यत्वाद्वचाच्छे—सभेति । प्रपादिष्वपि स्मृत्यनुरूपानेकश्रृतिकल्पनौचित्यात् पूर्वंमाष्यपदस्याप्यतिश्चयार्थंत्वसूचनार्थं — यद्यपीत्यक्तम् । परोपकारश्रृतेः
सर्वसाघारण्यप्रवर्शेनार्थं समस्तप्रहणम् । अतिक्रान्तिङङ्गदर्शनं व्याच्छे—तस्माविति ।
प्रपालिङ्गमपि स्तुतिपरं मन्त्रावयवं व्याच्छे—यथेति । 'स्यलयोदकमपरिगृह्णन्ती'ति जानपदकुण्डगोणस्थलेत्यादिसूत्रेणाङ्गित्रमे स्थलं ङीष्प्रत्ययविधानात्कृत्रिमे टाप्प्रत्ययानपवादप्रतितैः
स्थलाद्वाष्ट्रस्य कृत्रिमतीरवाचित्वात्त्वागिलङ्गं स्पष्टत्वाद्व व्याख्यातम् ।

शिखाकर्मणो दृष्टार्थंत्वप्रतिपादकं गोत्रचिद्धमित्यपि माध्यमित्ययार्थंमवेति व्याच्ये—गोन्नेति । चतुरवत्तस्य सामान्येन विहितस्य पश्चावत्तं भृगूणामित्यपवादाच्चतुरपश्चावत्तविमागं कर्माङ्गम् । विद्यप्रश्चाकात्रिवाध्रयध्यानां नाराशंसो द्वितीयः प्रयाजः तनूनपादन्येषामिति [आप० श्रो० सू०] द्वितीयप्रयाजिषमागः तामियंषध्यप्रिणणीयादित्याप्रासूक्तविमागथादिघब्दोपातः । तदुपयोगित्वादौपचारिकी गोत्रस्य कर्माङ्गभृततोक्ता । तस्याधार्षसंख्याधिखाविधानाच्छिखाकल्यस्त्रिशिखपश्चशिखत्वादिखपित्रह्मिति दर्शनं चेति माध्यं कुमारा
विशिखा नानाशिखल्वद्योतकशिखाकर्मिलङ्गदर्शनप्रतिपादनार्थंतया स्पष्टत्यात्र व्याख्यातम् ।
तेनेत्युपसंहारमाध्यस्य तात्पयं व्याचये—तेनेति । यद्यप्यत्र वेदमूळतया स्मृतीनां धर्मप्रामाण्यं
प्रतिपाद्यम्, तथाप्यर्थंकामविषयासु प्रमाणान्तरमूळत्वेन प्रामाण्योपपत्तेस्तत्प्रणेतृणामासत्वावधारणाददृष्टविषयासु वेदमूळत्वं सुकल्पमिति दर्शयितुं सामान्यतः प्रयोजनत्वाभिधानम् ।
अदृष्टार्थस्मृतिप्रामाण्यं प्राधान्येनेह प्रतिपाद्यमिति सूचितुं व्युत्क्रमेण विवेककथनम् । धर्मविशेषस्यापि मोक्षस्य ब्राह्मणपरिवाजकवन्द्वदेनोपादानम् । भाष्ये तु कर्मव्युत्पत्या पदार्थंप्रामाण्याभिधानम् ।

अनेन च माष्येण वेदातिरिक्तसकलिवद्यास्थानप्रतिपाद्यानां पदार्थानां दृष्टादृष्टप्रयोजनमेदेन मूलिविवेककथनं कृतिमिति दर्शियतुं पुराणेतिहासगतेषु दृष्टादृष्टोपदेशवाक्येषु तावद्धर्मशास्त्रोक्तं विवेकमितिदिशिति—तथैवेति । ननूपाख्यानासत्यत्वेनेतिहासपुराणप्रणेतृणामनामत्वावसायात्कथ्यमत्रोपदेशवाक्यानां मूलप्रमाणकल्पनित्याशङ्कर्याह्—उपाख्यानानि
रिवति । तेपामप्यथंवादन्यायेन प्रयोजनत्वं प्रामाण्यं चोक्तमित्यर्थः ।

ृष्टिबीविमागकथनस्य कथं प्रयोजनत्वप्रामाण्ययोः सिद्धिरित्यपेक्षायाह—यित्विति । धर्माधर्मसाधनप्रदेशो जम्बूद्धीपस्य भारतवर्षम् । तत्कथनं दर्शनपूर्वकं तदितिरिक्तफलोपभोग-प्रदेशकथनम् । भारतवर्षस्य च धर्माधर्मसाघनत्वं वेदमूलम् । वंशानुक्रमणस्य प्रयोजनं मूलं चाह् — धंशेति । तिर्यंग्यवोदराष्यष्टावृष्ट्यां वा द्रीहयस्त्रयः । प्रमाणमञ्जुलस्योक्तं वितस्तिद्वादशाञ्जुला ॥ हस्तो वितस्तिद्वितयं दण्डो हस्तचतुष्टयम् । तत्सहस्रद्वयं क्रोशो योजनं तच्चतुष्टयम् ॥

इतिदेशपरिमाणम्, निमेषकाष्ठाकलामृहूर्ताहोरात्रमासवर्षभेदेन च कालपरिमाणं लोकव्यवहारसिद्धधर्यम्, ज्योतिःशास्त्रव्यवहारसिद्धधर्यं च दर्शनपूर्वंकम् । चन्द्रसूर्यान्तरालादिदेशपरिमाणम्, युगादिकालपरिमाणं च ज्योतिःशास्त्रव्यवहारसिद्धधर्यं गणितविषयसम्प्रदायोत्थानुमानपूर्वंकिमत्याह—देशेति । कलावधर्मभूयिष्ठाः सर्वे मिवष्यन्त्यल्पीयसापि धर्मेण
भूयानम्युदयो मिवष्यतीत्यादिमविष्यत्वयनस्य प्रयोजनं युगस्वमावनिवन्धनस्य धर्माधर्मानुष्ठानवैचित्र्यस्य, फलपाकवैचित्र्यस्य च ज्ञानं तत्कारणत्वेन आ घाता गच्छान् उपवर्वृहिवृष्ठमाय बाहुमन्यमिच्छस्व सुभगे पति मत् इत्युत्तरार्छंचः (आ घा ता गच्छान् उत्तरा
युगानि इति पदानि घ निश्चतम् । घा इति दीर्घर्ष्णन्दसः । तानि उत्तराणि युगानि
आगच्छान् आगमिष्यन्ति । यत्रः जामयः बालिशाः अजामि अतिरिक्तानि शास्त्रविषद्धानि
कर्माणि कृष्वन् करिष्यन्तीति नियमोक्तिः ।

अत्रेदं निरुक्तम् । आगमिष्यन्ति तान्युत्तराणि युगानि, यत्र जामयः करिष्यन्त्यजामि कर्माणि जाम्यतिरेकनामबालिशस्य वा समानजातीयस्य वोपजन उपधेहि वृषमाय बाहु-मन्यमिच्छस्य सुमगे पति मदिति व्याख्यातिमत्यादिर्वेदो मूलमित्याह् — भविष्यत्कयनमपीति । नित्यवेदविषयत्वाविरोधायानादिकालप्रवृत्तत्वं युगस्यमावस्योक्तम् ।

# शिक्षाद्यङ्गानामुपयोगकयनम्

अङ्गानां मूलप्रयोजने विवेचयिष्यत्सामान्यतस्तावद्यथासम्मवं क्रत्वर्थंप्रतिपादनं पुरुषार्थंप्रतिपादनं च प्रयोजनम्, लोको वेदश्च मूलमित्याह—अङ्गेति । शिक्षायां वर्णीदिस्वरूपकथनं लोकमूलं तिद्वज्ञानपूर्वंकस्य तूच्चारणस्य क्रत्वर्थपुरुषार्थंत्वकथनं वेदमूलमित्याह—
तन्नेति । अकारादयो वर्णाः । संवृतादीनि करणानि, उदात्तादयः स्वराः । ह्रस्वादयः
कालाः । कण्डादिस्थानान्यादिशब्देनोक्तानि ।

कल्पेषु सूत्रेषु च क्रत्वर्थपुरुषार्थाङ्गप्रधानप्रतिपादनं प्रयोजनम्, वेदश्च मूलिमित्याह— कल्पेति । अर्थवादमन्त्रमिश्राणां विधीनामुपसंहारो-विविक्तीकरणम् । वाखान्तरविप्रकीर्णाना-नामेकत्र सित्रवेद्यः । न्यायलभ्यानां तात्पर्यानण्यः तत्तिद्विधिरूपिमत्यर्थः । ये तु कल्पसूत्रे-ष्वित्वगादीनां को यज्ञ इति प्रश्नोत्तरादिच्यवहाराः तेषामनुष्ठानसौकर्यादिमुखं प्रयोजनं दक्षिणा प्रश्नोत्तरादिव्यवहारणां चार्थः प्रयोजनं लोकश्चोमयत्र मूलिमत्याह—खोकेति ।

व्याकरणे शब्दान्वाश्यानं लोकमूलं साध्वसाधुप्रयोगस्त्विधानिष्टहेतुत्वकयनं वेदमूल मित्याह—व्याकरणेऽपीति । निगमनिश्क्तयोलींकमूलपदार्थज्ञानप्रयोजनत्वस्य स्पष्टत्वादनु-पन्यासः । छन्दोविचित्याङ्गायेत्यादिविवेककथनं लोकवेदमूलम्, तद्विज्ञानपूर्वंकस्य क्रत्वर्थंपुरु-षार्थत्वकथनं वेदमूलमित्याहु—छन्दोविचित्यामपीति । प्रत्यक्षा चासौ श्रुतिरित्याहु—तथा चेति । 705

ज्योतिःशास्त्रे तिथ्यादिकयनं गणितानुमेयत्वात्लोकमूलं ग्रहसौस्थ्यादिनिमित्तेष्टानिष्टक लविपाकसूचनं तु वेदमूलिमत्याह—ज्योतिशास्त्रेऽपीति । कल्पादावेकनक्षत्रे स्थिताश्चन्द्रादयः ततः प्रभृत्यात्मनो गतिविश्येषेण शोध्रमन्दत्वरूपेणान्यान्यन्यानि नक्षत्राण्युपसंक्रामन्ति, ते<mark>षा</mark>ं च नक्षत्रचक्रे सञ्चरतां शीष्रमन्दत्वविशेषेण गतिपर्यायवैलक्षण्यं मवति । चन्द्रादित्यगति-विद्येषाविष्यात्रस्य च कालस्य तिथिनक्षत्रभ्यपदेश्यत्वाच्चन्द्रादित्यगतिविभागज्ञानेन तिथि-नसत्रज्ञानं मवति एतावन्तश्चन्द्रादित्योगंतिपर्याया एकस्मिन्युगे मवन्तीत्यवगतेषु तद्भागेषु संवत्सरादिष्विहेदानीं चन्द्रमा । इहेदानीमादित्य इत्येवम्, चन्द्रादित्यादिगतिविमागज्ञानस्य तिष्यादिज्ञानोपयोगित्वम् । एतावद्भियुँगपर्यायैः एतावन्तश्चन्द्रादित्यगितपर्याया इति च युगपरिवर्त्तपरिमाणद्वारेण चन्द्रादित्यादिगतिविमागो ज्ञायते । एतावन्तो युगपरिवर्त्ता जाता इति ज्ञातेऽस्य युगस्यैतावन्त्यहोरात्राण्यस्यैतावन्तीति समस्तातीताहोरात्रसंख्यानात्म-कमहर्गेणं कृत्वाऽस्य ग्रहस्येदानीमीहशी गतिर्वत्तंते, अस्येदृशीति ज्ञानं मवतीति युगपरि-वर्त्तंपरिमाणज्ञानस्य चन्द्रादित्यादिगतिविमागज्ञानोपयोगित्वम् । यथा दिवसस्याष्टमोऽयं मृहत्तंस्तेनास्मिन्मृहत्तं नमोमध्ये सूर्यं ६ति मृहत्तंसंख्यानेनादित्यस्य गतिविशेषज्ञानं मवतीत्यर्थः । यथा च प्रकृतिप्रत्यादिप्रक्रिया साधुशन्दावधारणे लिङ्गम्, तथात्र गणितम् । तस्य चास्मिन् गणिते सत्यस्मिन्देशे चन्द्रादयो भवन्तीति प्रस्यक्षेणैव केनचिदमियुक्तेन व्याप्ति गृहीत्वा, अन्यस्मै गणिवलिङ्गोपदेशे कृते तस्याप्यामोपदेशे कृते तस्याप्यामोपदेशाव-गतावन्यस्यानुमाने जाते स्वप्रतिपत्तिवत्परस्यापि प्रतिपत्ति कर्तुमूपदेश इति सम्प्रदाया-विच्छेदान्न निर्म्लत्वाशङ्कोति दर्शयितुमविच्छिन्नेत्युक्तम्, ग्रहसौस्थित्यनिमित्तपूर्वकृतस्य शुमकर्मणः फलविपाकः, ग्रहदीस्थित्यनिमित्तोऽशुमस्य तद्गतशब्देन सीस्थित्यदौःस्थित्यवि-षयतोक्ता, ज्योतिःशास्त्रे ग्रहदीःस्थित्ये शान्तिविधानात्सीस्थित्ये चोपनयनादिविधानात्तस्य च वेदमूलत्वात्कर्मफ अविषाकसूचनं वेदमूलमित्यथं:।

ज्योतिःशास्त्रन्याये साधुमुद्रादिष्वतिदिशति-—एतेनेति । पूर्वशान्त्यादिविधानद्वारेण वेदमूलत्वमुक्तम् ।

यद्वा साक्षादेव तत्त्रतिपादका विधयोऽनुमातव्या इत्याह—ईदृशा वेति । गृहसिन्नवेशो वास्तुविद्याविषयः । शरीरसिन्नवेशः सामुद्रविषयः । आदिशब्दोपात्तानां ग्रहाणां सौस्यि-स्वदौ:स्थित्यक्षपः सिन्नवेशो ज्योतिःशास्त्रविषयः ।

मीमांसाया धर्मंज्ञानप्रयोजनत्वस्य प्रथमसूत्रेणैवोक्तत्वात्तदुपेक्ष्य छोको मूलमित्याह्-मीमांसा त्विति । कथं लोकात्प्रवृत्तेत्यपेक्षिते प्रत्यक्षानुमानादिभिरित्युक्तम् प्रत्यक्षादिसिद्धत्वे शास्त्रानधंक्यमाशक्क्ष्माविच्छिन्नसम्प्रदायानां पण्डितानां व्यवहारो यैतित्युक्तम् । सम्प्रदाय-विच्छेदस्य प्रयोजनमाह । न हीति ।

मीमांसामुलप्रयोजने न्यायिवस्तरेऽतिदिश्चति—एतेनेित । ननु प्रत्यक्षादिलक्षणपरस्य न्यायिवस्तरस्य कथं धर्मंज्ञानप्रयोजनत्विमत्याशङ्क्रश्च वाक्यार्थंधमंप्रतिपत्त्युपायभूतपदार्थं- विवेकहेतुप्रत्यक्षादिविवेचनेति व्लोकद्वयेनाह—विषय इति । वेदस्वरूपावधारणद्वारेणार्थस्य धर्मज्ञानोपयोगित्वमाह—वेदोऽपीति । प्रत्यक्षमात्रेण वेदावधारणसिद्धेरादिश्वव्यादानर्थं-वयमाशङ्क्ष्य विप्रकीर्णात्मकेत्युक्तम् । प्रतीकप्रहणेन मन्त्रशेषस्यानुमेयत्वात्स्वयमश्रुतस्यापि कस्यचिद्धेदमागस्याधवावयावसेयत्वाद्विश्वजिदादौ च ज्योतिष्टोमवदित्यादिवाक्यशेषस्यो-पमानाधीनावगतित्वात्स्वर्गकाम इत्यस्य वार्यापत्तिगम्यत्वाद्विचित्रप्रमाणगम्य इत्यश्यः । न्यायविस्तरस्य धर्मज्ञानोपयोगित्वं मनुनाप्युक्तिमित्याह—तथा चेति । त्रयमित्युपलक्षणार्थं-मुक्तम् ।

नतु तर्कस्य धर्मज्ञानोपयोगित्वे बौद्धादितकाणामिष धर्मज्ञानोपयोगित्वं प्रसज्येतेत्याराष्ट्र्य, तेषामिष पूर्वंपक्षप्रतिपादनार्थत्वेनोपयोगादिनद्यापत्यमावं दर्शं यितुमाह—प्रायेण
चेति । कुमागंप्रवृत्तावधर्मवासितान्तःकरणत्वं हेतुः । निश्चितचन्द्रं न्यस्य दोषवद्याद् द्विचन्द्रअमोत्पादेऽपि द्वित्वानध्यत्रसायाद्वमंतत्वज्ञानस्याधर्मवासनादोषात् कुमागंप्रवृत्ताविष तत्राध्यवसायानुपपत्तिमाश्चङ्क्य - तत्त्वज्ञानप्रतिबद्धत्वमुक्तम् । स्वोत्प्रेक्षितत्विनरासार्थं लोकादिमूलोपन्यासः । सर्वासां विषद्धानां प्रतिपत्तीनां यानि मुखानि विषयास्तेषां प्रदर्शनं क्रियत्
इति शेषः । तेषां च मुखानामुपपत्तयः कथ्यन्त इति वक्ष्यमाणमाख्यातं विपरिणमध्याऽनुषच्यते । तासां चोपपत्तीनां वलावलसम्प्रधारणपूर्वंकं तत्त्वनिश्चयस्य द्वारिनयमे चोपपत्तिरिति कथ्यत इत्यर्थः । नतु स्वोत्प्रक्षितेनापि तर्केण तत्त्वनिश्चयोपपत्तेः, कि लोकादिप्रसूर्तैस्तर्कशास्त्रैरित्याशङ्क्षयाह—अन्यया पुनरिति । भ्रान्त्युत्पादनशक्तिहेतुत्वेनोक्तं बहुजनवचनसम्मतत्वमुपपादियतुम् अज्ञानबोधनादित्युक्तम् । न्यायविस्तरानिभज्ञत्वेनोपपत्तिवलावलज्ञानरितानां पुंसां बोधोत्पादनादित्यथः ।

नतु न्यायविस्तरस्योपदेशशास्त्रत्वामावात्कथं तेन बलाबलावधारणमित्याशङ्कयाह — सर्वासु त्विति । स्वातन्त्रयेणेति । प्रत्यक्षादिप्रमाणानुसारेणेत्यर्थः ।

ननु धर्मप्रमाणनिरूपणार्थंस्य तर्कस्योक्तेन प्रकारेणास्तु धर्मज्ञानोपयोगित्वं यस्तु सर्वं जगित्वत्यमेवेति सांख्यानां नित्यत्वैकान्तप्रतिपादनम्, बौद्धानां च सर्वं जगदिन्त्यमेव सर्वात्मना पृथम्भूतं चेत्यनित्यत्वपृथक्त्वैकान्तप्रतिपादनम् । अद्वैतवादिनां च सर्वेषामेकस्वै-कान्तप्रतिपादनम्, सामान्यविशेषयोश्व व्यतिरेकैकान्तप्रतिपादनमोळुक्यानाम्, आदिशब्दोपात्तं वा व्यतिरेकैकान्तप्रतिपादनं सांख्यानाम्, तस्य कथं धर्मज्ञानोपयोगितेत्याशङ्क्र्य निष्कृष्टैकैक-पद्मार्थाशानिरूपणार्थंत्वेनोपयोगमाह—यदिष चेति । ननु समुग्वेनापि वस्तुना वाहन-दोहनादिव्यवहारसिद्धेः किमंशनिष्कर्षेणत्याशङ्क्रय वाक्यार्थंप्रतिपत्तेः पदार्थंप्रतिपत्तिहेतु-कत्वात्पदार्थानां च वस्त्वंशविषयत्वात्तिष्कर्षोऽवश्यकार्यं इत्याह—अवश्यं चेति । एतदेव व्यतिरेकपुखेनोपपादयति —अन्यथेति । मन्त्रार्थंवादी यः स्तुतिनिन्दालम्बननिरूपणार्थं-मप्येकान्तप्रतिपादनमवश्यकार्यंमित्याह—मन्वेति ।

ननु यैषा सुखदु:खमोहात्मकसत्वरजस्तमोरूपं प्रधानं जगत्कारणमिति प्रक्रिया स्थिति-सिद्धान्तापरपर्याया सांख्यैः, पुरुष इति ब्रह्मविद्धिः, ईश्वर इति पातञ्जलीयैः परमाणक इत्योलुक्यैरादिशन्दात्ततःकार्यं जगदिति यथाक्रमं सांख्यादिमिः प्रतीताः प्रतिगताः प्रतिज्ञा-ताङ्गीकृताः किमासां सर्वासां मूलमित्याद्यङ्कयाह् —याश्चैता इति । सृष्टिप्रलयादि इत्योति प्रधानादिस्यो जगतः सृष्टिप्रलयादि इत्योति प्रधानादिस्यो जगतः सृष्टिकत्पत्तः, तेष्वेव च प्रलय इत्युपादनकारणत्वमुक्तम् । आदिशन्देनेश्वरस्य निमित्तकारणत्वमुक्तम्, तृतीयेत्यस्मूत् लक्षणार्थां सूक्ष्माद्वद्वीजात् स्यूलवृक्षोत्पत्तिदर्शनात्यः सूक्ष्मात् स्यूलं जगदुत्पद्यत्त इत्यनुमानमित्यर्थः । प्रयोजने सत्यपि वेदप्रामाण्ये स्वगंयागादोनां साध्यसाधकत्वावबोधे कथं सूक्ष्मादपूर्वात्स्वर्गादेः स्थूलस्योत्पत्तिः सम्मवतीति हेतुकानां विचिकित्सानिवृत्तिरित्याह्— प्रयोजनतिति ।

सृष्टिप्रलयाङ्गीकरणस्य प्रयोजनमाह—सर्गेति । यस्मात्सत्यसित वा पुरुषकारे तद्वलेन दैववलेन कार्यं प्रवक्तते, दैवोपरमे चोपरमित, सृष्टचादौ तु पुरुषकारामावेऽपि दैवमात्रा-ज्जगदुत्पत्तेः प्रलयकाले च सत्यिप पुरुषकारे दैवोपरमे जगदुपरमते । तस्माद्दैवस्याधिकः पुरुषकारात्प्रमावः सामर्थ्यमिति मत्वा श्रीतस्मार्त्तं कर्मानुष्ठाने यतित्वयमिति सृष्टिप्रलय-विषयस्यापि तर्कस्य धर्मोपयोगितेति मावः ।

विज्ञानमात्रादिप्रक्रियाणां मूळप्रयोजनं चाह —विज्ञानमात्रेति । निवर्त्तियतुं वादाना-भित्यन्वयः । एवं बाह्यतर्काणामपि कथंचिद्धमंज्ञानोपयोगसम्मवाज्ञानिष्टापत्तिरित्युक्त्वा, प्रकृतं सकलं वेदातिरिक्तिविद्यास्थानप्रामाण्यमुपसंहरित —इत्युपपन्नमिति । अतश्चोपसंहार-माष्ये दृष्टादृष्टप्रयोजनभेदेन मूलविवेककथनं सर्वविषयमेव योजनीयमित्याह—सर्वत्र चेति । वृश्चिकविद्याग्रहणेनायुर्वेदोपलक्षणादादिश्चदेन च नीतिश्चास्त्राद्युपसंग्रहात्त्रैवणिकपरिणृहीता-नामर्थंकामोपयोगिनामपि विद्यास्थनानां प्रामाण्यं सुचितम् । त्रैवणिकापरिणृहीतानां वौद्धादि-ग्रन्थानां प्रामाण्याभ्यनुज्ञानाशङ्क्षया निषेत्स्यमानत्वात् ॥ २ ॥

## ।। इति प्रथमसर्वानवद्यकारिण्यां स्मृत्यधिकरणम् ।।

मा० प्र०—'अपि वा' = पूर्वंपक्ष की निवृत्ति का द्योतक है। 'कर्तृंसामान्यात्' = कर्ता अर्थात् वेदोक्त कर्मों के अनुष्ठान को करने वाले एवं स्मृति-निवन्ध की रचना करने वाले की समानता अर्थात् अमिन्नता है, अतः 'प्रमाणम्' = प्रमाण, 'अनुमानम्' = अनुमान अर्थात् वेदार्थं की अनुमापक शिष्टपरिगृहीत स्मृति, 'स्यात्' = होगी। क्योंकि वेद के द्वारा विहित कर्मों का अनुष्ठान करने वाला और स्मृति कर्ता अमिन्न है, अतः शिष्टों के द्वारा परिगृहीत मनु आदि स्मृतियाँ अवस्य ही प्रमाण है। (यह सिद्धान्त पक्ष है।)

आश्य यह है कि इस सूत्र में कथित 'अपि वा' इस शब्द के द्वारा पूर्व सूत्र से जो पूर्वपक्ष की उपस्थापना की गई है, उसकी निवृत्ति की जा रही है। पूर्वपक्षियों = शिष्ट व्यक्तियों के द्वारा परिगृहीत स्मृतियों के अप्रामाण्य होने का सन्देह उत्थापित किया था — वह समीचीन नहीं है। शिष्टजनों से परिगृहीत स्मृतियों घम में प्रमाण है। शिष्ट =

वेद का प्रामाण्य स्वोकार करने वाला व्यक्ति शिष्ट कहा जाता है। वे ही शिष्टगण जब वेदोक्त कमों के समान एक ही तरह की श्रद्धा और विश्वास के साथ स्मृति विहित कमों का भी अनुष्ठान करते हैं, तब स्मृति का प्रामाण्य नहीं है—यह नहीं कहा जा सकता है। परम आस्तिक वेदप्रामाण्यवादी सर्वंजकल्प मनु आदि श्रेवणिक महर्षियों ने जब उसका संयह किया है एवं मनु आदि के समान सर्वंज सद्धा महर्षियों ने भी जब वेदवाक्यों के समान ही सभी स्मृति वचनों का भी प्रामाण्य माना है, तब इन सभी शिष्टों से परिगृहीत स्मृतियों का भी प्रामाण्य अवश्य ही मानना होगा। इन स्मृति वचनों का मूलभूत वेद वचनों के न रहने पर जब स्मृति नहीं हो सकती है, तब अर्थापित्त के द्वारा वेदवचन का अनुमान हो सकता है। इसलिए सूत्र में स्मृति को अनुमान शब्द से कहा गया है। अनुमान जैसे प्रत्यक्ष मूलक है वैसे ही स्मृति भी प्रत्यक्ष सदृश वेदवचन मूलक है। शास्त्र मत में उपलब्धमान वेदवचन प्रत्यक्षपद से बाच्य है, क्योंकि, जो प्रत्यक्ष के समान ही निःसन्दिग्ध रूप में अलीकिक अर्थ को विज्ञापित करता है वह स्मृतिवचन अनुमान स्थानीय है, कारण जैसे अनुमान प्रत्यक्षका आश्रयण कर पदार्थ विषयक जान को उत्पन्न कराता है, वैसे ही स्मृति भी वेदवचन का आश्रयण कर अलौकिक धर्म और अधर्म के विषय में अनुमव उत्पन्न कराती है।

यदि यह कहा जाय कि ऐसा मानने पर उसके मूलाधार भूत वेदवचन भी स्मृत होगा, अन्यया वह बन्ध्य नारी के दौहित्र के घर के स्मरण के समान अप्रमाण होगा। इसके उत्तर में कहा गया है कि वेद की अनेक बाखाएँ थीं, जो सम्प्रति उप उब्ध नहीं है, उन शाखाओं में अवस्थित होने से स्मृति का मूलाधार वचन उपलब्ध नहीं है। वार्तिक-कार कुमारिल ने कहा कि उत्सन्नवाद को स्वीकार करना उचित नहीं है। अनुसन्धान करने पर स्मृतिवचनों का मूलाधार श्रुतिवचन दुर्लंग नहीं है। उस प्रसङ्ग में यह मी कहा जा सकता है कि श्रुतिवाक्य हैं तो स्मृतिवाक्य निरयंक है। किन्तु यह कथन ठीक नहीं है, कारण, वेद की एक-एक जाखा विभिन्न सम्प्रदायों में आबद्ध है। उन सम्प्रदायों की गुरुशिब्य-परम्परा ने उन शाखाओं को अक्षुण्ण रूप में घारण किया है, अतः, अपनी शाला के समान दूसरी शालामें आस्था-स्थापन करने पर साङ्करयं होने से सम्प्रदाय का ही विनाश हो जायगा। इसलिए शालाओं में अनेक शालाओं के प्रहण का आदर एक सम्प्रदाय को नहीं है। अपि तु ऐसा होने पर भी अन्य शाखाओं में स्थित सर्व-साघारण के लिए अवश्य अनुष्ठेय कमों की उपेक्षा नहीं की गई है इसलिए मनु आदि सर्वं ज महर्षियों ने सभी कर्मों का सभी शाखाओं में कथन न होने से एवं सभी के लिए वे अवश्य अनुष्ठान के योग्य भी हैं, अतः सभी कर्मी को सभी घालाओं से सङ्कलन कर स्मृति के रूप में निबद्ध कर दिया है। स्मृति का पाठ श्रुति के अध्ययन के समान विशेष नियमबद्ध न होने से उसके साथ श्रुति का साङ्कर्यं सम्मव नहीं है। एक शाखा विशेष के सम्प्रदायबद्ध व्यक्ति साधारणतः अन्य शाखाओं का अध्ययन नहीं करते हैं अतः स्मृति का मूलभूत वहाँ के वेदवचनों को वे नहीं जान पाते हैं। इसोलिए, यह बन्ध्या के दौिहत्र के मकान के स्मरण के समान इसको नहीं कहा जा सकता है। मनुः आदि महिंब यदि वेदवचन को ही स्मृति निबद्ध न करें तो उनके समान अन्य महिंब उनका अनुष्ठान कैसे करेंगे? अतः यह मानना होगा कि स्मृतिवाक्य श्रुतिवाक्य के समान ही प्रमाण हैं। पूर्वोक्त स्मृति के मूलाधार श्रुतिवचनों का माष्य्रकार ने स्वयं उद्धार किया है। यथा 'यां जानाः प्रतिनन्दित'', इस वेदमन्त्र का एवं ''एषा वै सम्वत्सरस्य पत्नी यदेकाष्ट्रका'' ये अर्थवाद वाक्य स्मृति के मूल हैं। ''स्थलया उदकं परिगृह्णिनि'' यह अर्थवाद तडाग स्मृति का मूलवचन है। ''धन्विप्तव प्रपा असि'' यह मन्त्र प्रपा स्मृति का मूल हैं।

भाष्य के आपातलम्य अर्थं से यह अवगत होता है कि गुरु का अनुगमन, तडाग, प्रपा विषयक स्मृतियाँ दृष्टार्थंक हैं, अर्थात् उनका दूसरे का उपकार करना आदि लौकिक प्रयोजन ही है। किन्तु वार्तिककार ने कहा है कि यह माध्यकार का प्रौढ़िवाद मात्र है, वस्तुतः वे भी अदृष्ट जनक हैं अर्थात् धर्मं के साधन हैं, किन्तु लौकिक प्रयोजनका निर्वाह उनका अविनाभूत फल है। स्मृति वेद विषयक हैं, वे धर्मं में प्रमाण हैं इस प्रसङ्ग में सूत्र में सूचित अनुमान का स्वरूप निम्नलिखित है।

स्मृतियाँ, वेद मूलक हैं (प्रतिज्ञा) क्योंकि, वेद प्रामाण्यवादी उनका कर्ता है (हेतु)

जो वेदप्रामाण्यवादी कर्ता से निबद्ध नहीं हैं, वे वेदमूलक नहीं हैं, यथा <mark>वौद्धादि</mark> सम्प्रदाय के शास्त्र ( उदाहरण )

इसी प्रकार स्मृतियाँ घर्म में प्रमाण है (प्रतिज्ञा) क्योंकि, वे वेदमूलक हैं (हेतु)

जो वेदमूलक नहीं हैं वे धर्म में प्रमाण नहीं है, यथा बौद्ध आदि सम्प्रदाय के शास्त्र ( उदाहरण )

(स्मृति प्रामाण्याधिकरण) ॥ २ ॥

# [ २ ] विरोधे त्वनपेक्षं स्थादसित ह्यतुमानम् ॥ ३ ॥ सि०

शा॰ भा—अथ यत्र श्रुतिविरोधस्तत्र कथम् । यथौदुम्वर्याः सर्ववेष्टनम् । 'औदुम्बरीं स्पृष्ट्वोद्गायेत्' इति श्रुत्या विरुद्धम् । अष्टाचत्वारिशद्वर्षाणि वेदब्रह्म-चर्यंचरणं 'जातपुत्रः कृष्णकेशोऽग्नीनादधीत' इत्यनेन विरुद्धम् । क्रीतराजको भोज्यान्न इति 'तस्मादग्नीषोमीये संस्थिते यजमानस्य गृहेऽशितव्यम्' इत्यनेन विरुद्धम् । तत्प्रमाणम्, कर्तृसामान्यादित्येवं प्राप्ते—

अशक्यत्वाद्व्यामोह इत्यवगम्यते । कथमशक्यता ? स्पर्शविधानात्र सर्वा शक्या वेष्टितुं उद्गायता स्प्रष्टुं च । तामुद्गायता स्प्रष्टव्यामवगच्छन्तः केनेमं संप्रत्ययं बाधेमहि ? सर्ववेष्टनस्मरणेनेति बुमः ।

ननु निर्मूलस्वाद्वचामोहस्तत्स्मरणिमित वैदिकं वचनं मूलं भविष्यतीति । भवेद्वैदिकं वचनं मूलम्, यदि स्पर्शनं व्यामोहः । अव्यामोहे त्वशक्यत्वादनुपपन्नम् । यथाऽनुभवनमनुपपन्निति न कल्प्यते, तथा वैदिकमिप वचनम् । कथं तिहं सर्ववेष्टनस्मरणम् ? व्यामोहः । कथं व्यामोहकल्पना ? श्रौतविज्ञानविरोधात् ।

अथ किमथं नेमी विधी विकल्प्येते, त्रीहियसवद्गृहद्वथन्तरवहा ? न नासित क्यामोहिवज्ञाने विकल्पो भवित, यवि सर्ववेष्टनिवज्ञानं प्रमाणम्, स्पर्शनं व्यामोहः। यवि स्पर्शनं प्रमाणम्, स्पृतिव्यामोहः। विकल्पं तु वदन्स्पर्शनस्य पक्षे तावत्प्रा-माण्यमनुमन्यते। तस्य च मूलं श्रुतिः। सा चेत्प्रमाणमनुमता, न पाक्षिको। पाक्षिकं च सर्ववेष्टनस्मरणं पक्षे तावन्न शक्तोति श्रुति परिकल्पितुम्। स्पर्शविज्ञानेन बाधितत्वात्। ततश्चाव्यामोहे च तस्मिन्नशक्या श्रुतिः कल्प-यितुम्। न चासावव्यामोहः पक्षे, पक्षे व्यामोहो भविष्यतीति। यदेव हि तस्यै कस्मिन्पक्षे मूलम्, तदेवेतरस्मिन्नपि।

एकस्मिरचेत्पक्षे न व्यामोहः, श्रुतिश्रामाण्यतुल्यत्वादितरत्राप्यव्यामोहः।
न चासावेकस्मिन्पक्षे श्रुतिः, निबद्धाक्षरा हि सा, न प्रमादपाठ इति शक्या
गिवतुम्। तेन नैतत्पक्षे विज्ञःनं व्यामोहात्पक्षान्तरं संक्रान्तिमत्यवगम्यते। तत्र
दुःश्रुतस्वप्नादिविज्ञानं मूलत्वं तु सर्ववेष्टनस्येति विरोधात्कल्प्यते। न हि तस्य
सति विरोधे प्रामाण्यमभ्युपगन्तव्यमिति किचिदस्ति प्रमाणम्। तस्माद्ययैवैकिस्मन्यक्षे न शक्या श्रुतिः कल्पयितुमेवमपरिसमन्यक्षे तुल्यकारणत्वात्।

अपि चेतरेतराश्रयेऽन्यतः परिच्छेदात् । केयमितरेतराश्रयता ? प्रमाणायां स्मृतौ स्पर्शनं व्यामोहः, स्पर्शनं प्रमाणे, स्भृतिव्यामोहः । तदेतदितरेतराश्रयं भवति । तत्र स्पर्शनस्य क्लप्तं मूलम्, कल्प्यं स्मृतेः । सोऽसावन्यतः परिच्छेदः । कल्प्यमूलत्वात्स्मृतिप्रामाण्यमनवक्लृप्तम् । तदप्रामाण्यात्स्पर्शनं न व्यामोहः । तदव्यामोहात्स्मार्तश्रुतिकल्पनाऽजुपपन्ना, प्रमाणाभावात् ।

नन्वेचं सित वीहिसाधनत्वविज्ञानस्याप्यव्यामोहाद् यवश्रुतिनींपपद्येत । सत्यं नोपपद्यते, यद्यप्रत्यक्षा स्यात् । प्रत्यक्षा त्वेषा । न हि प्रत्यक्ष ननुपपन्नं नामास्ति, ह्योस्तु श्रुत्योभीवात् । हे ह्येते वाक्षे । तज्ञैकेन केवलयवसाधनता गर्म्यते, एकेन केवलबीहिसाधनता । न च वाक्येनावगतोऽर्थोऽपह्नूयते । तस्माद्ब्रीहियवयोषप-पन्नो विकल्पो बृहद्रथंतरयोश्च । तस्मादुक्तं श्रुतिविषद्धा स्मृतिरप्रमाणमिति । अतश्च सर्ववेष्टनादि नाऽऽदरणीयम् ॥ ३ ॥ श्रुतिप्राबल्याधिकरणम् ।

इति भाष्यमत्तेन विरोधाधिकरणम्

भा० वि०—अत्रत्यं भाष्यविवरणम् २५९ पृष्ठे द्रष्टव्यम् ।
त० वा०—स्मृतिप्रामाण्यमुत्सृष्टं प्रसक्तं सर्वगोचरम् ।
सित वेदविरुद्धत्वे तिददानीमपोद्यते ॥ २२
विरोधे त्वनपेक्षं स्यादसित ह्यनुमीयते ।
विरोधे वेदवाक्येन तेन चार्थेऽनिधिष्ठते ॥ २३

यावती स्मृतिः प्रत्यक्षवेदवाक्यविरुद्धा, ता सर्वामुदाहृत्य संप्रधायंते कि पुनस्तादृश्यपि धर्मप्रमाणत्वेनावधायंते, कि वा पर्युदस्यत इति । कुतः संशय इति चेत् ? तदुच्यते ।

विरोधपरिहाराद्वा सित वा तुल्यम् लतः। अवाधो वा भवेदस्या बाधो वा तिद्वपर्ययात्॥ २४

एकिषये विरुद्धार्थोपसंहारिणी विज्ञाने विरुध्येते, बलवदबलवत्त्यनिणयाच्च बाध्यबाधकभावं प्रतिपद्येते । तद्यदि शिङ्कतिवरोधयोरिण श्रुतिस्मृत्योः केनिद्धार्थाण भिन्नविषयत्वेन व्यवस्था सिध्येत् । विधेयप्रतिषेध्ययोर्वा विरोधाभावात् एकिस्मन्निष विषये समुच्चयसंभवादेकप्रयोगगतत्त्वासंभवाद्वोभयोः प्रामाण्याङ्गी-करणेन प्रयोगान्तरे चोभयानुग्रहः स्यादित्येवं विकल्पाश्रयणेऽप्यत्यन्तविरोधा-भावात्प्रत्यक्षानुमितश्च तिजनितज्ञानयोश्च वैदिकत्वाविशेषे तुल्यबलत्वकल्पनादु-भयप्रामाण्यमुपपत्स्यते । ततो यथोपन्यस्तविषयेऽपि स्मृतिप्रामाण्यमपेक्षितव्यम् । अथ तु प्रयत्नेनान्विष्यमाणेऽपि न विषयान्तरकृता व्यवस्था, नापि प्रमेयाविरोधात्मात्ममुच्चयो नापि विकल्पेनोभयानुग्रहः, किं तर्द्धाभयपीडनादत्यन्तविरोध एव । प्रत्यक्षानुमेयश्चर्त्योश्च लौकिकप्रत्यक्षानुमानवन्महान्बलविशेषस्तदा गत्यन्तराभावा-दुभयानुग्रहासंभवे श्रुतिबलीयस्त्वेन स्मृतिप्रामाण्यमुपेक्षणीयं भविष्यतीति ।

कि तावत्प्राप्नुयादत्र विरोधेऽपि प्रमाणता । अप्रामाण्यप्रसङ्गे हि मर्यादातिकमो भवेत् ॥ २५

अनाशिङ्कतिवप्रलम्भभ्रान्त्यादिमूला ह्यां हतवेदमूलत्वावधारणाः स्मृतयो निर्व्याजप्रामाण्याः शक्यन्ते धर्मव्यवहाराङ्गत्वेन स्थापियतुम् । यदा तु वेदिवरुद्ध-त्व-हेतुदर्शन-परस्परिवगानादिना केनिचदिप च्छलेनाऽऽसामप्रामाण्यं कल्प्यते, तदा बहुशाखाखिलप्रकरणादिभेदिभन्नेषु वेदेषु श्रुतिलिङ्गाद्यात्मकोपदेश-नामादि-द्वारातिदेशात्मकविचित्रप्रमाणभागेषु को जानाति का स्मृतिः कीदृशेन वेदभागेन विरुध्यमाना कदाऽनुमास्यत इति । अतश्चेवं जाताशङ्कैनैव क्वचिदिप विश्व-स्येत । अविश्वासाञ्चात्यन्तमेव प्रामाण्यं प्रतिहन्येत ।

तथा हि—

कदाचिच्छुतिमूलत्वमुक्त्वा भ्रान्त्यादिमूलता । स्मृतिभिः प्रतिपन्ना चेत्कस्तामिन्द्रोऽपि वारयेत् ॥ २६ एकमूलव्यवस्थायां मूलान्तरनिराक्रिया । अप्रामाण्यनिवृत्त्यर्थं शक्या न तदुपेक्षणे ॥ २७ किं च—परस्परविरुद्धत्वं श्रुतीनां न भवेद्यदि । स्मृतेःश्रुतिविरुद्धायास्ततो मूलान्तरं भवेत् ॥ २८

यदा तूदितानुदिताग्निहोत्रहोमविधिवदितरात्रगतषोडिशिग्रहणवच्च सहस्रकाः श्रुतयोऽप्यसंभववद्युगपदनुष्ठानार्थतया परस्परिविष्दा दृश्यन्ते तदा यदि नाम कासांचित्स्मृतीनां स्ववेदशाखागतवचनविपरीतार्थशाखान्तरवचनमूलानामधीत-वाक्यविरोधो दृश्यतेऽतस्तावतैव सर्वशाखाप्रत्ययकर्मव्यवहारिणां स्वयमश्रुतान-धीतत्वमात्रेण दृढस्मरणोपस्थापितपुरुषान्तरस्थश्रुतिनिराकरणं न शोभते वैकं प्रतिशिष्यत इति हि सर्वश्रुतीनां सर्वपुरुषान्प्रति प्रामाण्यादध्ययनवच्च स्मृतेरिप श्रुतिधारणसामर्थ्यात्।

तस्माद्यथा विरोधेऽपि पठ्यमानप्रमाणता । पठितस्मर्यमाणानां तथैवेत्यवधार्यताम् ॥ २९

कि च--

अविरोधे श्रुतिमूलं न मूलान्तरसंभवः। विरोधे त्वन्यमूलत्विमिति स्यादर्धवैशसम् ॥ ३० मुलान्तरं निरस्तं च सामान्येनैत्र यत्पुरा। तदनुप्राण्यते पश्चाद्विरोधे नेत्यतिक्रिया ॥ ३१ तेनाऽऽसां श्रुतिमूलत्वं सर्वदैव व्यवस्थितम् । मुलान्तरप्रवेशे वा कि तत्प्रामाण्यतृष्णया ॥ ३२ कि च भ्रान्त्यादिम्लानां संभवासंभवाश्रयः। स्मृतीः प्रति विरुद्धोऽयं बाधपक्षो न युज्यते ॥ ३३ तेनाऽऽसां यदि वा नैव क्वचिदस्ति प्रमाणता । सर्वत्राव्याहता वा स्यान्न त्वर्धं जरतीयता ॥ ३४ विरुद्धत्वं च जानिन्त स्मर्तारस्ताः स्मरन्ति यत् । वेदमुलबलं त्यक्त्वा किमन्यत्तत्र कारणम् ॥ ३५ गृह्यमाणनिमित्तत्वाद्यदुच्येताप्रमाणता । उत्प्रेक्षणीयहेतुत्वात्सा सर्वत्र प्रसज्यते ॥ ३६ रागद्वेषमदोन्मादप्रमादालस्यलुब्धताः। वव वा नोत्प्रेक्षितुं शक्याः स्मृत्यप्रामाण्यहेतवः ॥ ३७ अदुष्टेन हि चित्तेन सुलभा साधुमूलता। दुष्टमूलत्वलाभस्तु भवत्याशयदोषतः ॥ ३८

का वा धर्मिक्या यस्यां दृष्टो हेतूर्न युज्यते । कथंचिद्वा विरुद्धत्वं प्रत्यक्षश्रुतिभिः सह ॥ ३९ लौकायतिकंमूर्खाणां नैवान्यत्कर्म विद्यते । यावर्तिकचिददृष्टार्थं तद्दृष्टार्थं हि कुर्वते ॥ ४० वैदिकान्यपि कर्माणि दृष्टार्थान्येव ते विदुः। अल्पेनापि निमित्तेन विरोधं योजयन्ति च ॥ ४१ तेभ्यश्चेत्प्रसरो नाम दत्तो मीमांसकैः ववचित । न च कंचन मुझेयुर्धर्ममार्गं हि ते तदा॥ ४२ प्रसरं न लभन्ते हि यावत्क्वचन मर्कटाः। नाभिद्रवन्ति ते तावत्पिशाचा वा स्वगोचरे ॥ ४३ क्वचिद् दत्तेऽवकाशे हि स्वोत्प्रेक्षालब्धधामिः। जीवितुं लभते कस्तैस्तन्मार्गपतितः स्वयम् ॥ ४४ तस्माल्लोकायतस्थानां धर्मनाशनशालिनाम्। एवं मीमांसकैः कार्यं न मनोरथपूरणम् ॥ 🛶 यच्चाऽऽदौ श्रद्धया सिद्धं पुनर्न्यायेन साधितम् । आज्ञासिद्धप्रमाणत्वं पुराणादिचतुष्टयम् ॥ ४६ तत्त्रथैवानुमन्तव्यं कर्तव्यं नान्तरा श्लथम्। सवं रलथयतः सीदेद् दुर्नद्धशकटादिवत् ॥ ४७ पक्षो योऽङ्गीकृतो येन तमत्रस्यन्स निर्वहेत्। हारयेदन्तरा त्रस्यन्भीतोपद्रवकारिभः ॥ ४८ वेदश्च यदि दृष्टार्थं श्रूयमाणविरोधि वा। न विदध्यात्ततस्तादृक्समृतिस्तन्मूलतां त्यजेत् ॥ ४९ यदा तु हन्तिपिष्यादिकर्भ दृष्टं सहस्रशः। दृष्टार्थं विहितं वेदे तदा कि हेतुदर्शनैः ॥ ५० ऋत्विक्यो दक्षिणादानं तानूनप्त्रादिकर्मं च। यद्त्विग्यजमानानां दृष्टार्थं सर्वमिष्यते ॥ ५१ तद्यद्यवैदिकं तादृक्स्यात्ततोऽन्यदवैदिकम्। यदा चैवंविधान्येव वेदे कर्माणि सन्ति नः ॥ ५२ तदा कि नाम दृष्टार्थं बुद्धचा सिध्येदवैदिकम्। तेनाऽऽदावेव या बळप्ता स्मार्तानां वेदमूलता ॥ ५३ निर्वोढव्येह सैकान्तात्किमिदं खिद्यतेऽधुना। तस्माद्वेदविरुद्धानां दृष्टार्थानां च हेतुभिः॥ ५४ स्मतीनां न प्रमाणत्वं विहन्तव्यं मनागपि । अवशिष्टं प्रमाणत्वं सर्वासां प्राप्तमीदृशम् ॥ ५५

विरोधेऽप्यधुना युक्तमैवं प्राप्तेऽभिधीयते । विरोधे त्वनपेक्षं स्यात्प्रामाण्यं स्मृतिबन्धनम् ॥ ५६ अविरोधे हि वेदेन तन्मूलमनुमीयते । या तु वेदविरुद्धेह स्मृतिः काचन दुश्यते ॥ ५७ सा तु स्याद् भ्रान्तिमूलैव न स्पष्टश्रुतिमूलिका। स्वातन्त्र्येण प्रमाणत्वं स्मृतेस्तावन्न सम्मतम् ॥ ५८ वेदमूलानुमानं च प्रत्यक्षेण विरुध्यते । वेदवा≉यानुमानं हि तावदेव प्रवर्तते ॥ ५९ तदर्थविषये यावत्प्रत्यक्षं नोपलभ्यते । प्रत्यक्षे श्रूयमाणे तु न विद्येतानुमानिकम् ॥ ६० न हि हस्तिनि दृष्टेऽपि तत्पदेनानुमेष्यते । स्मृतोनां श्रुतिलिङ्गत्वमस्ति हस्तिपदादिवत् ॥ ६१ तत्प्रत्यक्षविरुद्धत्वे तद्भदेव निवार्यते । तावदेव स्फुरन्त्यर्थाः पुरस्तादानुमानिकाः ॥ ६२ यावत्प्रत्यक्षशास्त्रेण मूलमेवां न कृत्यते । कृत्तमूलाः स्फुरन्त्योऽपि स्मृतयो न चिरायुषः।। ६३ निराधारत्वदोषेण शाखा इव वनस्पतेः। न हि साक्षात्प्रमाणत्वं स्मृतीनामुपपद्यते ॥ ६४ नान्यमूलं यतस्तत्स्यात्तत्तु मूलं न विद्यते । प्रत्यक्षप्रतिबद्धा हि श्रतिनिस्त्यानुमानिकी ॥ ६५. नैराकाङ्क्ष्यात्प्रमातृणामनुमानं न लभ्यते । प्रमेयं यत्परिच्छेद्यं भवेत्केनचिदारमना ॥ ६६ तस्य स्यात्तत्परिच्छेदात्सावकाशप्रमाणता । ताद्वप्येण परिच्छिन्ने तद्विपर्ययतोऽपि वा ॥ ६७ भ्यस्तस्मिन्प्रमेये हि न प्रमाणं प्रवर्तते । भिष्नकक्षागते ये च प्रमाणे तत्र धावतः ॥ ६८ तयोः शीघ्रेण निर्णीते मन्थरं न प्रवर्तते । तद्धि दूरमपि प्राप्तमेकमप्यगतं पदम् ॥ ६९ इतरेण गतेनाऽऽदावेकान्तेनैव जीयते। यत्र शीघ्रतरं नास्ति तस्यार्थस्यापहारकम्।। ७० चिरेणापि व्रजेत्तत्र दुर्बलं न निवार्यते। न हि येन प्रमाणत्वं लब्धपूर्वं कदाचन ॥ ७१

तेन तत्सर्वदा लभ्यमित्याज्ञापयतीश्वरः। सर्वमुत्पद्यमानं हि यद्यन्येन विरोधिना ॥ ७२ न रुध्यते ततस्तस्य सिद्धिः कालेन लभ्यते । यस्य तूत्पद्यमानस्य मूलमेव निकृत्यते ॥ ७३ मुखं वा रुध्यते तस्य नाऽऽत्मलाभः कदाचन । न च यद्वलवद्रद्धमात्मानं नैव विन्दति ॥ ७४ अविरोधेऽपि तेनाऽऽत्मा न लब्धव्यः कथंचन । न चापि बाधकाभावाल्लब्ध आत्मेति सर्वदा ॥ ५ लब्धव्यः स विरोधेऽपि पूर्वसामान्यदर्शनात् । उत्सर्गञ्चापवादश्च सर्वत्रैवोपलभ्यते ॥ ७६ तत्र नोत्सर्गमात्रेण सर्वमेवावरुध्यते । अपवादेन वा यस्मादुत्सर्गो वाधितः क्वित् ॥ ७७ तस्मात्सर्वत्र बाध्योऽसावित्येतदपि नेष्यते । विषयाविषयौ ज्ञात्वा तेनोत्सर्गापवादयोः ॥ ७८ बाधाबाधी विवेक्तव्यो न तु सामान्यदर्शनात्। यो हि सामान्यदृष्टेन व्यवहारं निनीषति ॥ ७९ तृष्णाच्छेदो भवेत्तस्य मृगतृष्णाजलैरपि । बाधितां मृगतृष्णां वा दृष्ट्वा ह्रदगतोऽप्यसी ॥ ८० विप्रलम्भभयादेव न स्नानादि समाचरेत्। तावदेव हि तोयादिज्ञानस्येष्टा प्रमाणता ॥ ८१ न तोयं मृगतृष्णेयमिति यावन्न बुध्यते । बनुमानं प्रमाणं च तावदर्थेषु जायते ॥ ८२ रुष्यते विषयो यावन्नास्य प्रत्यक्षजन्मना । एवं स्मृतिप्रमाणत्वे तावच्छ्रत्यनुमानजम् ॥ ८३ यावत्त्रत्यक्षया श्रुत्या विषयो नावरुध्यते । अतः क्वचित्प्रमाणत्वं क्वचिदप्यप्रमाणताम् ॥ ८४ व्यवस्थापयता न्यायैर्न भवेदर्धवैशसम्। प्रमाणत्वाप्रमाणत्वे प्रत्यक्षम्गतुष्णयोः ॥ ८५ यथा तथैव ते स्मृत्योरिवरुद्धविरुद्धयोः। तस्मादेवं न वक्तव्यं सर्वासां वा प्रमाणता ॥ ८६ अथ वा सा न कस्याश्चिद्यदि क्वचिदनाश्चिता। तेन वेदविरुद्धानां स्मृतीनामप्रमाणता ॥ ८७ रुद्धश्रुत्यनुमानत्वादन्यमूला हि ता यतः।

# तुल्यबलयोर्विकल्पशंका-निरासी

विकल्पः किं पुनस्तासां नेष्यते श्रृतिभिः सह ॥ ८८ उच्यते—विकल्पस्याष्टदोषत्वान्न तावत्स्वभ्युपेयता । पाक्षिके चाप्रमाणत्वे स्मृतयः सुनिराकराः ॥ ८९

तुल्यबलविकल्पो हि तावदष्टदोषत्वादगतिकगतिन्यायेन क्वचिदेवाऽऽश्रीयते ।

### अतुल्यबलविकल्पस्यान्याय्यत्वम्

किमुत कक्षान्तरितप्रामाण्यविषयमशिष्टविकल्पः ।
तथा हि—प्रमाणपदवीं यावन्नाऽऽरोहत्येव हि स्मृतिः ।
बाध्यते तावदत्यन्तं श्रुत्याऽन्यिनरपेक्षया ॥ ९०
स्मृतेर्धंर्मप्रमाणत्वं न तावत्स्वत इष्यते ।
तुल्यकक्षतया येन विकल्पपदवीं व्रजेत् ॥ ९१
परावीनप्रमाणत्वान्न प्रमाणपदे स्थिता ।
श्रुत्या बाधितमात्राऽमौ पूनर्न्नोज्जीवित् क्षमा ॥ ९२

#### विकल्पस्याष्ट्रदोषत्ववर्णनम्

तुल्यकक्षविकल्पोऽपि नाप्रामाण्येऽस्त्यकल्पिते ।
प्रमाणस्याप्रमाणत्वकल्पना च द्विरोषभाक् ॥ ९३
प्रमाणत्वं प्रतीतं यदुज्ज्वलत्तदपहनुतम् ।
एकस्तावदयं दोषः स्यात्प्रतीतिविपर्ययात् ॥ ९४
तथा तदप्रमाणत्वं यदभावप्रमाणकम् ।
भावे सत्यथ भावेन विनैव परिकल्प्यते ॥ ९५
सोऽपि स्यादपरो दोषः प्रमाणार्थविपर्ययात् ।
अङ्गीकृत्यापि तौ दोषौ पूर्वं केनापि हेतुना ॥ ९६
प्रयोगान्तरकाले तु पुनर्दोषद्वयं भवेत् ।
यदभावप्रमाणत्वं पूर्वमेतस्य कल्पितम् ॥ ९७
संप्रत्यपहनुवानस्य दोष एको हि जायते ।
प्रत्यक्षं दृढक्ष्पं च यत्पुरस्तान्निराकृतम् ॥ ९८
एष जायेत दोषोऽन्यस्तदुज्जीवयतः पुनः ।

# वाक्यान्तरे दोषचतुष्टयस्योपपादनम्

एवमेकत्र चत्वारो दोषा वाक्ये प्रदर्शिताः ॥ ९९ एत एव प्रसज्येरिन्द्वतीयेऽपि प्रकल्पिते । एवमेषोऽष्ट्रदोषोऽपि यद्त्रीहियववाक्ययोः ॥ १००

विकल्प आश्रितस्तत्र गतिरन्या न विद्यते। व्रीहिशास्त्रप्रवृत्ती हि यवशास्त्रेण कृष्यते ॥ १०१ श्रोता तत्र प्रवत्तोऽपि वीहिशास्त्रेण कृष्यते। द्वाभ्यामश्वमुखीवच्च श्रुतिभ्यामभितः समम् ॥ १०२ श्रोत्राकृष्यमाणस्य बलावलमपश्यतः। एकस्मिन्नुपसंहत् वृद्धि युक्तवा न पश्यतः ॥ १०३ उभयोरप्रमाणत्वं प्रतिघातात्प्रसज्यते । तत्र प्रामाण्ययोग्यस्य यदप्रामाण्यकल्पनम् ॥ १०४ तदनन्यगतित्वेन तथाऽप्यभ्युपगम्यते । सति गत्यन्तरे त्वेतन्नैव कल्पनमहीति ॥ १०५ एकस्य वा प्रमाणत्वं परिहर्तुं न शक्यते । तदप्रामाण्यमात्रे तु न द्वयोरप्रमाणता ॥ १०६ सिद्धो लोकप्रवादोऽयमेकानेकविनाशिनाम् । सर्वनाशे समुत्पन्ने ह्यधं त्यजित पण्डितः ॥ १०७ स चायमुभयोर्नाश उभयार्थापरिग्रहात्। मिश्रवि यजमानस्य मिश्राणां विच्यदर्शनात् ॥ १०८ नियमार्थे ह्यमे शास्त्रे यवत्री ह्योविधातृणी । प्राप्ते चान्यनिवृत्त्यंशः फलमर्थातप्रतीयते ॥ १०९ त्रीहयो निरपेक्षा हि ज्ञायन्ते यागसाधनम्। यवाश्चीवमतस्तेषां मिश्रत्वं नावकल्पते ॥ ११० नैव व्रीहिभिरिष्टं स्याद्यवैर्न च यथाश्रुतैः। मिश्रीरिज्येत चेत्तत्र भवेदुभयबाधनम् ॥ १११ एवमप्रतिपत्त्यैव तुल्यैषा मिश्रतामतिः। तेनोभयाप्रमाणत्वाद्यकैकैकाप्रमाणता ॥ ११२ सेयमत्यन्तमन्याय्या द्वयोरप्यनवस्थितिः । अव्यवस्था न युक्ता हि व्यवस्था यत्र लभ्यते ॥ ११३

सर्वत्रैव ह्येकरूपत्वावधारणेंन निरूपितरूपं व्यवहर्तुं शक्यम् । तेन यस्य प्रमाणत्वं प्रमाणं सर्वदाऽस्तु तत् । यस्यापि त्वप्रमाणत्वमप्रमाणं तदुच्यताम् ॥ ११४

तदेव तु कदाचित्प्रमाणम्, कदाचिदप्रमाणमिति न कथंचिदपि विश्रम्भः स्यात् तदेतद्वीहियवश्रुत्योरत्यन्तापरिहार्यत्वादवश्यमापतितम् ।

# विकल्पपदमनारूढायाः स्मृतेः एकः बाधप्रकारः

न हि तत्रैकरूपत्वे चिह्नं किंचिद् व्यवस्थितम् । येनैकत्र प्रमाणत्वं स्यादन्यत्राप्रमाणता ॥ ११५ श्रुतिस्मृत्योः पुनः स्पष्टं व्यवस्थाकारणद्वयम् । येन श्रुतेः प्रमाणत्वं स्यात्स्मृतेश्चाप्रमाणता ॥ ११६ स्वरूपेण तयोस्तावत्प्रमाणत्वाप्रमाणते । ततोऽन्यापेक्षया स्यातामप्रामाण्यप्रमाणते ॥ ११७

यो यस्य स्वरूपाश्रयो धर्मः प्राप्तः, स बलवत्ता कारणान्तरेण विपर्यंयं प्रति-पद्यते । न च श्रुतिजनितप्रत्ययस्य स्मृतिजनितो बाधकत्वं प्रतिपद्यते ।

> स्मार्तस्य बाधकः श्रौतो बलवत्त्वात्प्रतीयते । प्रत्यक्षे चानुमाने प्रागेतद्धचवधारितम् ॥ ११८ श्रुतिलिङ्गे यथा चेष्टे व्यवस्थितबलाबले । संनिकुष्टविकृष्टार्थे तथैवेह श्रुतिस्मृती ॥ ११९ स्मृत्या प्रतीयते यावच्छुत्या तावत्प्रमीयते । विरुद्धधर्मतामेको न च धर्मः प्रतीच्छति ॥ १२० न च शीघ्रहतेऽर्थेऽस्ति चिरादागच्छतो गतिः। अश्वैरपहृतं को हि गर्दभैः प्राप्तुमर्हति ॥ १२१ स्मृत्या चार्थं परामृश्य यावत्तद्विषयां श्रुतिम् । अनुमात् प्रवर्तेत तावत्सोऽर्थोऽन्यतो गतः ॥ १२२ कि कर्तव्यमितीदं च कर्ता यावदपेक्षते। प्रमाणं क्रमते तावत्यमिते तन्न जायते ॥ १२३ युगपत्त्रमिमीयातां यदि चार्थं श्रुतिस्मृती । अगृहीतविशेषत्वात्स्यातां तुल्यबले ततः ॥ १२४ यद्वा यावच्छतेरथः साक्षादेव प्रतीयते। तस्मिन्नेव क्षणे मूलं कल्पयेत्स्वं स्मृतिः श्रुतिम् ॥ १२५ ततोऽर्थविप्रकर्षेऽपि प्रमाणत्वेन तुल्यता । भनेदेव श्रुतिस्मृत्योरर्थः श्रुतिपरिग्रहात् ॥ १२६ यतः स्मृत्या गृहीतेऽपि चिरेण श्रुतिकल्पना । जायते क्छप्तया तस्मात्सा बाध्येताप्रतिष्ठिता ॥ १२७ स्मृतिमूलानपेक्षा हि स्मृतित्वादेव हीयते । तदपेक्षा पुनः श्रुत्या बाध्यते मूलवर्जिता ॥ १२८

एष ताबद्विकल्पपदमनारूढाया एव स्मृतेरेको बाधप्रकारः।

विकल्पपवमारूढायास्स्मृतेः वाधप्रकारो द्वितीयः

द्वितीयेन प्रकारेण विकल्पपदवीं गता । आपन्ना पाक्षिकं बाधमत्यन्तं बाध्यते स्मृतिः ॥ १२९

तद्शंयति—'विकल्पं तु ववन्पक्षे तावछ्रुतिप्रासाण्यमम्युपैतीति'। तदा च स्मृत्यप्रामाण्यमवश्यंभावि, तस्याश्चाप्रामाण्यकल्पनायां न श्रुतेरिव तदध्यारोपः।

> कि तु तस्या। प्रमाणत्वं श्रुतिमूलत्वकारितस्। यतस्तस्मादतन्मूला तदानीं साऽवधार्यते ॥ १३०

श्रुतिमूलत्विविच्छेदेः त्तरकालं च प्राङ्निराक्नृतमूलान्तरोपप्लवादिवगानस्मृत-पुरुषप्रणीतत्विनर्णयाञ्च नित्यत्वद्वारिनर्मूलत्वासंभवादश्यभावि विप्रलम्भाभिप्रा-यादि किचिदेकं मूलमापद्यते ।

> श्रुति मुक्त्वा च यन्मूलं स्मृतेरन्यत्प्रकल्यते । तेनैवास्याः प्रमाणत्वमत्यन्तं प्रतिहन्यते ॥ १३१

त्रीहिश्रुतिपरिग्रहकाले हि यवश्रुतेरभूतमेवाप्रामाण्यमध्यारोपितम् । तत्प्रयोग्यान्तरवेलायां तुल्यसांप्रदायिकाम्नायमानत्वेन संनिकृष्टविप्रकृष्टार्थत्वादिविशेषाभावेन च पुनः सहजेन प्रामाण्येनाभिभूयते ।

न तु स्मृतेः प्रमाणत्वं पुनरुज्जीवितुं क्षमम् । विच्छिन्नश्रुतिमूलत्नाद् ग्रस्तं भ्रान्त्यादिहेतुभिः ॥ १३२

न ह्येकस्या एव स्मृतेः प्रत्यक्षश्रुत्यर्थापरिग्रहकालेऽनुमितश्रुतिमूलत्वं तत्प-रिग्रहाश्रयणे तु भ्रान्त्यादिमूलत्विमित विरुद्धावधारणाऽवकल्पते । आह । सत्यं यदि प्रथममेव विकल्पकारी श्रुत्यर्थं परिगृह्य द्वितीयादिश्रयोगे स्मृत्यर्थपरिग्रहणा-योपतिष्ठेत ।

> ततस्त्वदुक्तमार्गेण प्रतिहृत्येत सर्वदा । न त्वेतस्य प्रसङ्कोऽस्ति स्मृतेः पूर्वपरिग्रहे ॥ १३३

यो हि श्रुति प्रथममत्वान्यां श्रुतिमेवैकां पश्यति तस्याप्रतिहतश्रुत्यनुमान वृत्ते ।

न पश्चाच्छ्रयमाणाऽपि श्रुतिः स्यात्प्रतिबन्धिका । गर्दभेनापनीतं हि हरेन्नाश्वश्चिराद् गतः ॥ १३४

न चैष नियमोऽस्ति जिज्ञासुभिः स्मृतिविरुद्धा श्रुतिरेव प्रथमं श्रोतब्येति । बहुजिज्ञासमानानां कदाचित्किचिदापतेत् । पूर्वपश्चाद्विभागेन न तद्धेतुबलाबलम् ॥ १३५ आद्ये प्रपाठके येन ब्रीहिशास्त्रं प्रतीयते । द्वितीये यवशास्त्रं च न तत्तत्प्रति दुवँलम् ॥ १३६ स्वशाखाविहितैश्चापि शाखान्तरगतान्विधीन् । कल्पकारा निबध्नन्ति सर्वं एव विकल्पितान् ॥ १३७ सर्वशाखोपसंहारो चैमिनेश्चापि संमतः । न तु पूर्वावबुद्धोऽर्थो बाधतैवोत्तरं विधिम् ॥ १३८

तस्मात्पौर्वापयंश्रवणमनाश्रित्व 'न चैकं प्रति शिष्यत' इत्यनेन न्यायेन सर्वंपुरुषान्प्रति नित्यावस्थितसमस्तपठ्यमानस्मयंमाणवेदशास्त्रायत्तज्ञानेजिज्ञासुभि-रात्मीयशक्तिमात्रकारितपूर्वापरग्रहणविभागेरेकवाष्यगतपूर्वोत्तरवणंपदवद्वलावल -मनपेक्ष्य मातापितृप्रणीतोपदेशविश्वविचिकित्समेव प्रामाण्यमभ्युपगन्तव्यम् । अन्यथा हि—

पूर्वप्राप्ती प्रमाणत्वं परत्वेनाप्रमाणताम् ।
प्रसज्यमानिकामेवं कोऽध्यवस्येत्सचेतनः ॥ १३९
इत्थं च भ्रान्तिमूलत्वप्रसङ्गे कल्पिते स्मृतेः ।
अविरोधेऽपि हि श्रुत्या प्रामाण्यं दुर्लभं भवेत् ॥ १४०
सर्वेव श्रुतिमूलाऽतः सर्वा वा भ्रान्तिमूलिका ।
स्मृतरेवं निरूप्येत न तु स्यान्मूलसङ्करः ॥ १४१

उच्यते । यद्यपि पूर्वोपलब्धया स्मृत्या श्रुतिमनुपलभमानस्य प्रतिबन्धर-हितश्रुत्यनुमानं क्रिः त तथाऽपि कालान्तरे श्रुति श्रुत्वा तत्प्रतिपक्षस्मृतेर्बाधाध्यव सानादवश्यंभाविश्रुतिमूलत्वविच्छेदवशेन मूलान्तरसञ्चरणम् ।

> ततश्च पूर्वविज्ञानं मिथ्यैतदिति चिन्तयन् । आदावेवाप्रमाणत्वं स्मृतेरित्यध्यवस्यति ॥ १४२

यो हि कूटकार्षापणेन कंचित्कालमज्ञो लोकमध्ये व्यवहरति न तेन विवे-कज्ञानजनितव्युत्पत्तिनाऽपि तथैव व्यवहर्तव्यम् । न चास्य तदानीतनज्ञानमात्रात् बाधबुद्धिभैवति ।

> समानविषयत्वाद्धि पूर्वेषामिप बाधनम् । न हि तेषामिमध्यात्वे मिध्येदानीतनं भवेत् ॥ १४३ ननु च प्रागवस्थायां श्रुतिर्येवानुमीयते । सैवेदानीं विरुद्धेति गम्यते न पुनः स्मृतिः ॥ १४४

नैतदेवम् । प्रतिप्रयोगं प्रमाणपर्यालोचनात् । यदि ह्येकअयोगमात्रालोचनेनव प्रयोगान्तराण्यप्यनुतिष्ठेयुः ततो येन ब्रीहिशास्त्रमप्रमाणीकृत्य यवाः परिगृह्यंरन्, स यावज्जीवं तैरेव यजेतेति, नैव प्रतिपुरुषमुभाभ्यां विकल्प्यमानाभ्यां व्यवहारः सिच्येत् । तेन यावत्प्रयोगभाविप्रमाणालोचनवशात्पूर्वानुमितां श्र्रीतं क्वदिचिप्यशृ-ण्वन्पुनरिप स्मृतिमेवोपलभ्य कर्तृसामान्यिलङ्गेनेव श्रुतिमनुमिमानः प्रत्यक्षया श्रुत्याऽऽक्षिप्तिचत्ततया तत्प्रामाण्येनान्यथानुपपद्यमानेन स्मृत्यप्रामाण्यं कल्पयन्पूर्वा-वधारितमूलव्यत्ययमेव प्रतिपद्यते न पूर्वक्षक्षमूलस्याप्रामाण्याध्यारोपम् । अपठय-मानतयेवास्य सुलभाज्ञानत्वात् ।

> यच्चैतदनवस्थानं त्वया मां प्रति चोद्यते । भवतोऽपि तदस्त्येव तेनाचोद्यत्वमेकतः ॥ १४५ यदा ह्यादौ श्रुति श्रुत्वा स्मृतेर्न्नान्याऽनुमीयते । तदऽन्यमूलतापत्तेरेकान्तेनेव वाध्यते ॥ १४६ कालान्तरेऽपि यो बाधः स्फुटत्वेनावधार्यते । यत्तेनाप्यप्रमाणत्वं कृतं तन्न निवर्त्यते ॥ १४७

पूर्वस्मृतिग्राहिणां च स्वयं बाधमचेतयमानानामिष पुरुषान्तरस्य श्रुतिश्रवण-प्राथम्यबलेन बाधसंतानोऽनुवर्तत एव ।

> पुरुषान्तरबाधोऽपि नैवाल्पं भ्रान्तिकारणम् । न हि द्विचन्द्रदिङ्मोहौ न बाध्येते नरान्तरैः ॥ १४८

ननु यवश्रुतेरिप तर्हि प्रमाणत्वेन परिगृह्यमाणायाः पुरुषान्तरबाधस्तदानीः मस्तीति मिथ्यात्वप्रसङ्गः ।

उच्यते—

पठ्यमानत्वादुन्मज्जनिमज्जने ।
सर्वान्प्रति तयोस्तुल्ये विशेषोऽन्यो न गृह्यते ॥ १४९
स्मृतिस्तु यावतां पुंसां प्रथमं गोचरीभवेत् ।
तावतां सर्वदाऽभावान्नाप्रामाण्येन मुच्यते ॥ १५०
अप्रमाण्यपदं चैकमस्त्येवं प्रथमं स्मृतेः ।
तावता लब्धमिण्यात्वान्न श्रुति वाधितुं क्षमा ॥ १५१
अध्यारोप्येत मिथ्यात्वमुज्ज्वलायाः श्रुतेः पुनः ।
लब्धमेव स्मृतौ तच्चेतिकमर्थं कल्प्यते श्रुतेः ॥ १५२

विरुद्धयोहि श्रुतिस्मृत्योविकल्पप्रसङ्गेनावश्यं कल्पनीयेऽन्यतरत्राप्रमाणत्वे यावच्छ्रतौ पटाच्छादनन्यायेन कल्पियतुमारभ्यते, तावत्स्मृतौ स्वरूपाश्रयं क्छ्प्पमे-वोपलभ्य, संशयच्छेदे जाते न कदाचिदप्यभूताप्रामाण्याध्यारोपकल्पनोपपत्तिः।

> ननु श्रुत्यविरुद्धायाः श्रुतिमूलत्वनिश्चयः । अनुमानादपि प्राप्स्यन् केनचित्प्रतिबध्यते ॥ १५३

तस्मात्कारणवैषम्यान्नोभयत्रैकरूपता । सिध्येन्मूलव्यवस्था हि प्रतिपक्षानुसारिणी ॥ १५४

ततश्चार्धवैशसप्रसङ्गिनवृत्तिः।

यथा—प्रमाणत्वाप्रमाणत्वे लिङ्गादीनां व्यवस्थिते ।
पूर्वैः सह विरुद्धत्वाविरुद्धत्विनबन्धने ॥ १५५
तथेहापि व्यवस्थेष्टा न परस्परसङ्करः ।
प्रतिबन्धाभ्यनुज्ञाभ्यां श्रुत्या नास्त्येकरूपता ॥ १५६

यद्यप्यौदुम्बरीसर्ववेष्टनं धर्मशास्त्राध्येतृस्मृतिविलक्षणप्रत्यक्षश्रुत्यर्थोपसंहार-परसूत्रकारोपनिबद्धम्, तथाऽप्युपरिष्टाद्वक्ष्यमाणाल्पान्तरत्वाभिप्रायेण पुरुषोपदिष्ट-त्वाविशेषाच्च स्मृतिवदेवोदाहृतम् ।

क्रीतराजकभोज्यान्नत्ववचनं यद्यप्यथवंवेदेऽस्ति, तथाऽपि तस्याऽऽहवनीय-संबद्धयज्ञकर्मोपकार(भावात्तदिधकृतत्रयीप्रतिपादिताग्नीषोमीयसंस्थाविधभोजनप्र-तिषेधविरोधात् ''प्रकरणविशेषाद्विकृतौ विरोधि स्यात्" इत्यनेन न्यायेनाविकृता-निषकृतबलावलविशेषाभिप्रायेण स्मृतिपक्षनिःक्षेपाद्भाष्यकारेणोदाह्नियते।

कृष्णकेशत्वं च यद्यप्यनवस्थितवयोवस्थाकालिवशेषं जातपुत्रत्वपक्षे संदिग्ध-सनावेशं च, तथाऽपि 'युवैव धर्ममन्विच्छेदि'त्येवमादिस्मरणप्रकाशिताथं यौवना-वस्थापरिग्रहादन्ततो वा वयोर्धानितक्रमाश्रयणादष्टाचत्वारिशद्वर्षब्रह्मचर्यप्रागुप-नयनसंबद्धकालस्य च वयसः सातिरेकद्विपञ्चाशच्चतुष्पञ्चाशन्मात्रसंवत्सरपरिमि-तत्वेनापरिहार्यवयोर्धानातिक्रमावश्यंभावित्वाद् व्यक्त एव विरोधो दृश्यते ।

ननु च पूर्वकृतसर्ववेष्टनोत्तरकालविहितवेष्टिताया एव स्पर्शनं संभवतीत्य-विरोधः । कथमविरोधो ? यदा स्पर्शनं नाम त्विगिन्द्रयद्वारं स्पृश्य संवेदनम् । न च वस्त्रान्तरिताया औदुम्बर्याः स्पर्शो गृह्यते । न च वस्त्रे स्पृश्यमान औदुम्बरी स्पृष्टा भवति । वस्त्रोदुम्बरीजातिक्यक्तिस्पर्शानामत्यन्तभेदात् ।

> अथ संबन्धिसंस्पर्शात्स्पृष्टैवेत्यभिधीयते । भूमिस्पर्शेन तित्सद्धेर्वृथा स्पर्शविधिर्भवेत् ॥ १५७

ननु भूमावौदुम्बरीबुद्धयभावाद्धश्चान्तरितायां च तद्बुद्धयव्यतिरेकाद् दृष्टा-न्तवैषम्यम् ।

तथा हि—वस्नान्तरितचाण्डालस्पर्शेऽप्यापितते क्वचित् । साक्षात्स्पृष्टवदेवेष्टा सचेलस्नानशुद्धता ॥ १५८ सत्यं तत्रेष्यते स्नानं तद्वस्नस्पर्शकारितम् । अशुद्धिकारणं तद्धि चण्डालस्पर्शवन्मतम् ॥ १५९ तथा च तद्वियुक्तेऽपि वस्त्रे तत्स्पर्शंदूषिते । स्पृत्यमाने भवत्येव दोषा संयुक्तवस्रवत् ॥ १६०

कथं पुनरयं धर्मशास्त्रेष्वनुपनिबद्धोऽपि चण्डालस्पृष्टवस्त्रस्पर्शनिमित्तो दोषोऽ-ध्यवसीयते ।

> कथं वा नेष्यते दोषः काष्ठलोष्टतृणादिषु । तत्स्पृष्टस्पृत्रयमानेषु न क्रमन्तेऽत्र युक्तयः ॥ १६१

तदुच्यते—तथा काष्ठतृणादीनां मारुतादेव शुद्धता।
स्मयंते वाससो नैवं तोयप्रक्षालनाद्विना ॥ १६२
नन्वमेध्येन लिप्तस्य सा शुद्धिरभिधीयते।
न लिप्तग्रहणं तत्र पाठेऽस्ति तु चिरंतने ॥ १६३

अमेध्यस्यैवं यस्मात्पठन्ति । चण्डालस्पृष्टवाससश्चास्त्येवामेध्यता । तस्मादस्ति सलिलादिशुद्धिः ।

ननु च मनुष्यस्यैव चण्डालस्पर्शनिमित्तप्रायश्चित्तविधानादशुद्धिरूपममेध्य-त्वं गम्यते न द्रव्यान्तरस्य गवाश्वादेः । ततश्च वस्त्रं कि गवाशादिवदपुष्टमुत पुरुष-वद् दुष्टमिति सन्देहे गवाश्वादितुल्यमेवावधारियतुं युक्तम् ।

उच्यते---पुरुषस्य सचेलस्य स्नानं यस्माद्विधीयते । तस्मात्पुरुषवद्वस्रं न गवाश्वादिवन्मतम् ॥ १६४

यदाऽपि हि शुद्धेनैव हस्तादिना चण्डालः स्पृश्यते, गवादीनां तु चण्डाला-दिस्पृष्टानां स्नानप्रक्षालनिध्यभावाच्छुद्धिविज्ञायत इति, न तन्मध्यपातित्वम् । अतश्च नानेन प्रकारेणौदुम्बरीसंबद्धवस्त्रस्पर्शनात्तत्स्पर्शनज्ञानोपपत्तिः । यदा तु तयैवोद्गाता स्पृष्ट उद्गायेदिति विधिस्तदाऽवश्यमेवौदुम्बरीत्वं चोद्गातृशरीरं प्राप्तव्यम् । अपाश्रयणाभ्युपगमपक्षोऽपि च स्पृष्टत्वापरित्यागेनैव स्थित इति, न समस्ताच्छादितायामवकल्पते । पराश्रितमपि च वस्त्रमुद्गातुराश्रयत्वं प्रतिपद्यते । तेनैवौदुम्बर्याश्रितेनोद्गायेत् । तस्मादस्ति सर्ववेष्टनस्पर्शनयोविरोध इति युक्तं बाष्यबाधकव्यवस्थापनम् ।

क्षथ किमथं नेमो विधी विकल्प्येते इति । स्मृतेरिवधायकत्वात्स्वयमतुल्य-बलत्वाच्च तदनुमितशाखान्तरपठितविधिपरिग्रहाभिप्रायेणोक्तम् । न नासित व्यामोहविज्ञान इति ।

पूर्वोक्तेनैव मार्गेण व्यामोहैकान्तकल्पनास्। विकल्पेऽवश्यमापन्नां स्मृतावेव नियच्छति॥१६५

व्यामोहिवज्ञानं च ज्ञानान्तरगतव्यामोहत्वावधारणम्, तिद्वज्ञानगतव्यामोह- रूपं वा विवक्ष्यते। तेन षष्ठीसमासः कर्मधारयो वा योज्यः। विकल्पं तु वद-

निति । कदाचित्समृतिमूलश्रुतिविच्छेदाद् भ्रान्त्यादिमूलत्वमापादयति । तादृश्या च सक्वदिप श्रोतं विज्ञानमनुज्ञातमध्यारोप्यमाणव्यामोहाविषयत्वास्न कदाचित्रा-माण्यं त्यजतीत्यपाक्षिकत्वाभिधानम् । एवं केवलाप्रमाणात्वपक्षग्रहः तस्य पुनर्जी-वनासंभवादपाक्षिकं च सर्ववेष्टनस्मरणमित्याह—पाक्षिकं चेति । विकल्प-वादिसंमतपाक्षिकत्ववशादेव श्रुतिप्रामाण्यपक्षे स्मातंश्रुतिकल्पनायामकृताया मूला-तरसंकान्तेः सर्वकालाप्रमाणत्वप्रसङ्गः ।

एकदाऽपि च लब्धप्रामाण्यावकाशा श्रुतिर्दुर्बलप्रतिपक्षतया न कदाचिदिप व्यामोही भविष्यतीति समर्थयमानो 'यवेव हि तस्यैकस्मिन्यक्षे मूलमि'त्याह ।

निह प्रमादपाठत्वं शक्यं कल्पयितुं श्रुतेः । दुःश्रुतस्वप्नविज्ञानमूलां त्वापद्यते स्मृतिः ॥ १६६

'तेन नैतत्पक्षे विज्ञानिमिति'—प्रमाणिवज्ञानमिभिप्रेत्योक्तम् । ज्यामोहात्प-क्षान्तरिमिति । व्यामोहकल्पनातः प्रमाणाभावपक्षान्तरसंक्रमणं प्रतिषेधित । यद्वा स्मार्तज्ञानमेव पूर्वावधारितव्यामोहात्प्रामाण्यपक्षान्तरं न संक्रान्तिमिति । दुःश्रुतस्वप्नादिमूलत्वेन श्रुतिविरोधं दर्शयति—'तुल्यकारणत्वाविति' । बलीयः प्रतिपक्षानराकृतत्वात्सर्वदेव श्रुत्यनुमानप्रतिबन्धान्न स्मृतेः प्रामाण्यपक्षसंक्रान्तः । अपि चेतरतराश्रयेऽन्यतः परिच्छेदाविति । उपरिष्ठादितरेतरिवरोधिववरणाद्वि-रोधमेवेतरेतराश्रयमाह—

परस्परविरुद्धे हि विरुद्धाव्यभिचारिवत् । प्रमाणे यत्र दृश्येते तत्रान्येनैव निर्णयः ॥ १६७

प्रमाणशब्दस्य ज्ञानसमानाधिकरणत्वेन भावोत्पन्नत्युडन्तत्वेन वा नपुंसक-लिङ्गत्वाद्वेदाः प्रमाणम् स्मृतयः प्रमाणमितिवत्प्रमाणं स्मृतौ स्पर्शनं व्यामोह इति भवितव्यम् । करणविशेषविवक्षायां वाऽभिधेयलिङ्गवचनानुवृत्तौ त्युडन्ताट्टिड्ढा-णित्रति ङीपि प्राप्ते प्रामाण्यं स्मृताविति प्रयोक्तव्यम् । तिमममुभयभ्रष्टं भाष्य-कारप्रयोगं समर्थयमानैरेवमनुगमः कर्तव्यः ।

दुरुक्तं चिन्ताकरणेन वार्तिकलक्षणस्य योजना

प्रमाणमयते याति मूलभूतां श्रुति यतः । विवज्जनतादयतेस्तस्मात्प्रमाणा स्मृतिरुच्यते ॥ १६८ तत्र यद्यपि नित्यत्वाक्विज्लोपः प्रथमं भवेत् । यलोपोऽपि भवेदेव वलादिप्रत्ययाश्रयः ॥ १६९ न च वर्णाश्रयत्वेन यलोपो न भविष्यति । ज्योर्वलीति यलोपो हि वलादिप्रत्ययाश्रयः ॥ १७० यद्वा योगविभागेन वेर्व्यंबस्य च लुप्यते ।
वकारश्च यकारश्चेत्येवं लोपो भविष्यति ॥ १७१
यलोपे च कृतेऽकारो यः शुद्धः परिशिष्यते ।
तदन्ताविधकात्पश्चादतष्टाष्क्रियते स्त्रियाम् ॥ १७२
अकः सवर्णदीर्घत्वं परयोरन्तरङ्गतः ।
सर्वेणापि ततः कृत्वा प्रमाणेत्यनुगम्यते ॥ १७३

तदेतदितराश्रयं भवतीत्युक्तम्।

यद्वाः श्रुत्यप्रमाणत्वात्स्मृतेः प्रामाण्यमिष्यते । सिद्धाच्च तत्प्रमाणत्वाच्छ्रत्यप्रामाण्यकल्पना ॥ १७४ तथा श्रुतिप्रमाणत्वात्स्मृत्यप्रामाण्यकल्पनम् । तदप्रामाण्यसिद्धया च श्रुतिप्रामाण्यनिश्चयः ॥ १७५

तिददं विकल्पवादिन उभयत्रेतरेतराश्रयत्वम् । एकान्तवादिनस्त्वन्यतरत्र । तत्रान्यतः परिच्छेदाद्वाच्यं हेत्वन्तरं स्फुटम् । भाष्यकारस्त्विहोक्त्वेवं तयोरेकैकमुक्तवान् ॥ १७६ तत्र स्पर्शनस्य क्छप्तं मूलं कल्प्यं स्मृतेरिति ।

#### समाधानम्

नेवात्यन्ताप्रकृतहेत्वन्तराभिप्रायेणान्यतः परिच्छेदोऽभिह्तिः। प्रकृतयोरिप चयत्कृतगितरेतराश्रयत्वं तद्व्यतिरिक्तधर्मदर्शनानिश्चीयमाने भवत्येवान्यतः परिच्छेदः।

स्वतः स्थितात्प्रामाणत्वाच्छ्रतेः स्यात् क्छप्तमूलता ॥ १७७

स्मृतेः श्रुत्यनुमापकप्रामाण्यात्कल्प्यमूलता । ततश्च प्रत्यक्षश्रुत्यप्रामाण्यकल्प-नायत्तं स्मृतेः प्रामाण्यम्, तद्वलेन च श्रुत्यप्रामाण्यं कल्पयत इतरेतराश्रयत्वमपरि-हार्यम् ।

> न चाध्यारोप्यमाणाऽपि श्रुतेः स्यादश्रमाणता । न च तस्यामसिद्धायां स्मृतिप्रामाण्यसंभवः ॥ १७८ बलवन्तं पराजित्य यः प्रतिष्ठातुमिच्छति । हस्तिना पादयोधीव संतिष्ठेताचिरादसौ ॥ १७९

एवं तावत्स्मृतिप्रामाण्यं कल्पयन्नेव यद्वादी पराजीयते । यदा तु श्रुतिप्रा-माण्यगतमितरेतराश्रयत्वमालोच्यते, तदा तत्रापि प्रतिपक्षभूतस्मृत्यप्रामाण्यापेक्षया निरपवादप्रामाण्यावधारणसिद्धेः पराधीनत्वात्पूर्वसिद्धस्मृत्यप्रामाण्यलिप्सायाम् ।

> सिद्धमेवात्रमाणत्वं स्वरूपाश्रयमादितः । क्षणमात्रमपि प्राप्य श्रुतिः प्रामाण्यमरुनुते ॥ १८०

तेन यत्तदाद्ये पदकेऽननुमितावस्थायां श्रुतावापातक्षणमात्रे स्मृतेरप्रामाण्यं दृश्यते, तावतैव रूब्धप्रामाणत्वात् श्रुतिः सर्वदा निरपवादप्रामाण्या भवतीत्यन्तः परिच्छेदः।

तेनैंकत्र श्रुतेराद्यात्प्रामाण्यादवसीयते । स्मृत्यप्रामाण्यतोऽन्यत्र क्षणमात्रावधारितात् ॥ १८१ कृत्वैकमविंध तस्मात्सिद्धमाद्ये क्षणे दृढम् । आनुपूर्व्या त्रजेत्तावित्सद्धोऽपरः स्फुटः ॥ १८२

तदेकेन मार्गेण दर्शयति कल्प्यमूलत्वात्समृतिप्रामाण्यमनवक्त्यप्रमित्यादि यावत्समार्तंश्रुतिकल्पनमनुपपन्नं प्रमाणाभावादिति । द्वितीयमार्गेऽपि श्रुतिप्रा-माण्यदर्शन।दारभ्य तावन्नेतव्यं यावत्तदेव निरपवादं सिद्धमिति । त्रीहियवबृहद्रथं-तरिवधीनां त्वनन्यगतिकत्वात्कक्षान्तरितपदका इव स्थानभेदाभावात्तुल्यबलतयाऽ-नवस्थितविकल्पाश्रयणं प्रागुपदिष्टमेव योज्यम् । अतो नापेक्ष्यं प्रत्यक्षश्रुतिविरुद्ध-स्मृतिप्रामाण्यमिति ॥ ३ ॥

# श्वत भाष्यमतेन विरोधाधिकरणम् ।। अथ द्वितीयं विरोधाधिकरणम्

न्या० सू०—सङ्गितिमाह—स्मृतीति । कथमपोद्यत इत्यपेक्षिते, सूत्रारूढं तत्स्वरूपमाह—विरोधे दिवति । किस्मन्नसत्तीत्यपेक्षिते विरोधे वेदवाक्येनेत्युक्तम् । विरोधेऽपि
वैपरीत्यपिरच्छेदात्प्रागनुपसञ्जातिवरोधित्वाच्छ् स्त्यनुमानसम्मवान्न प्रत्यक्षश्रुतिः प्रागनुमानं
प्रवत्तेते मन्थरत्वादित्युक्तम् । तेन चार्थेनाधिष्ठिते इति वेदवाक्येन स्मृत्यर्थं वैपरीत्येनापरिच्छिन्ने परिच्छेदात्प्रागित्यर्थः । सङ्गितिमुक्त्वा विषयप्रदर्शनपूर्वकं सन्देहमाह—
यावतीति । सम्प्रधार्यंत इत्यनेन यत्र तु श्रुतिवरोधः तत्र कथमिति माष्यगतः कथं शब्दः
सन्देहप्रदर्शनार्थत्वेन व्याख्यातः । अकथिते च विषये सन्देहस्य वक्तुमशक्यत्वादेतदेव
माष्यं विषयकथनार्थमपीति वक्ष्यमाणोदाहरणमाष्यानादरायोदाहृत्येत्यनेन सूचितम् ।
यावन्तीत्यादिना चानादरकारणमुक्तम् । पर्युदस्यत इत्यनेनापवादत्वं दर्शितम् । निषेषस्य
विकल्पापादकत्वेनापवादत्वायोगात् । प्रक्तपूर्वकं सन्देहहेतुमाह—कृत इति । ननु कथं
प्रतीयमानस्य विरोधस्य परिहारः । कथं वा तस्मिन्सित बाधमन्तरेण गतिरित्याश्रङ्काय
सामान्यन्यायप्रदर्शनपूर्वकमुमयमुपपादयित—एकविषये इति । विचाराविषयत्वापत्तेविरोधपरिहारेण पूर्वपक्षो न युक्त इति शिख्नुतिवरोधयोरपीत्युक्तम्—केनचित्प्रकारेणिति ।

वेष्टनस्मृतेद्वित्रयङ्गुलव्यतिरिक्तविषयत्वात्स्पर्शंश्रुतेश्च तन्मात्रविषयत्वात्, राजक्रयाग्नि-षोमीयावध्योश्वापद्विषयत्वात्, अष्टाचत्वारिद्यद्धर्षं ब्रह्मययंस्मृतिकृष्णकेद्याधानश्रुत्योश्च गाहं-स्थ्यायोग्यायोग्यविषयत्वादित्यर्थं: । विधेयप्रतिषेध्ययोर्वेत्यनेन सत्यप्येकविषयत्वे विषद्धार्थोप-संहारित्वामावादपि विरोधपरिहारः—सम्भवतीत्युक्तम् । राजक्रयाद्र्वं विधेयस्यामोजनसङ्कृत्पस्य प्रतिवेध्यस्य च राजक्रयास्प्राग्मोजनस्य विरोधामावेनैकस्मिन्नपि वीक्षितान्नरूपे विषये समुच्चयसम्मवादित्यर्थः । स्पर्शवेष्टनयौः कृष्णकेशाधानाष्टाचत्वारिशद्धं नहाचरंयोरप्येकविधानेनार्थादितरप्रतिवेधम-मिप्रेत्य वेष्टिताया अपि स्पर्शंसम्मवात् कृष्णकेशत्वस्य चानवस्थितवयोऽवस्थां कालविशेष्ट्वेष्ट्यं वेष्टिताया अपि स्पर्शंसम्मवात् कृष्णकेशत्वस्य चानवस्थितवयोऽवस्थां कालविशेष्ट्वेष्ट्वेषाध्यात्रस्य विद्याद्याद्यात्रस्य एक्ष्वयोगत्याद्यात्रम् । विकल्पाश्ययोऽप्युन्ययप्रामाण्यमुपपत्स्यत इत्युक्ते विरोधिनोः समावेशायोगात्कथमुभयप्रामाण्यमित्यशङ्काय — स्पर्यन्तियोधाभावादित्युक्तम् । कथं विरोधाभाव इत्याशङ्कर्योभयोः प्रामाण्याङ्गीकरणेनेत्युक्तम् । प्रामाण्याङ्गेकप्रयोगगत्वासम्भवादित्युक्तम् । कथं विहि फलानपहार इत्याशङ्कर्य प्रयोगान्तवे चोभयानुग्रहः स्यादित्युक्तम् । प्रत्यक्षानुमेयश्रुत्योरतुल्यवलत्वाद्विकल्पासम्भवन्याशङ्कर्य—प्रदोत्याकृक्तम् ।

समस्तर्भावकायोजनं स्वेवं-यद्याद्यक्षित्तविरोधयोरिप धिन्नविषयत्वेन व्यवस्था सिद्ध-चेद्यदि वैकस्मिन्नपि विषये विधेयप्रतिषेध्ययोगिरोधामावेन समुच्चयसम्मवादुमयप्रामाण्य-मुपपरस्यते, एकप्रयोगगतस्वामम्मवाद्विकल्पाश्रयणेऽपि, यद्युगयप्रामाण्यमुपपरस्यते, ततो विरोधविषयेऽपि स्मृतिप्रामाण्यमादत्तंश्यमिति सिद्धान्तसम्मवामिधानार्थं वाषो वा तद्विपयं-यादिति, यदुक्तम्—तद्विवृणोति । अथ त्विति । महान् बलावलियवेष इति, महुच्छव्देन प्रत्यक्षश्रुतिविचद्वाया श्रुतरनुमानमेव नास्तोति सूचितम् । लौकिकप्रत्यक्षानुमानविति दृष्टान्तेन चैतदेव प्रकटितं प्रत्यक्षविरोधे त्वनुमानस्थोत्पत्तिरेव प्रतिबद्धधते । यथोक्तं मूले तस्य ह्यनुत्पन्नपूर्वेण विषयो हत इति ।

पूर्वंपक्षमारमते—िकं ताविति । अन्यथा ह्यविरोधेऽप्यप्रामाण्यप्रसङ्गे सत्यप्रामण्येन विरोधमर्यादातिक्रमात्पूर्वाधिकरणिबद्धान्तः प्रत्युद्येतेत्यथः एतदेधोपपादयति—अना- शिक्कृतिति । अतिप्रसक्तिप्रदर्शनार्षं हेतुदर्शनाद्युपन्यासः । आदिश्वन्देन पूर्वानुमवपारतस्त्र्यममिप्रेतम् । खिलानि-परिशिष्टानि । शाखाः खिलानि-प्रकरणानि वा । आदिश्वन्दोक्तानि काण्डानि । तेषां ये बहुवो भेदाः तैमिन्ने त्विति विग्रहः लिङ्गादीत्यादिश्वन्देग समस्तोपदेश-प्रामाण्यामिधानम् । नामादीस्यादिश्वन्देनातिदेशकवसनामिधानम् । श्रुतिलिङ्गाद्यास्मकस्रो- पदेशो नामादिद्वारश्वातिदेशः तदास्मका विचित्राः प्रमाणमागा येषां वेदानामिति विग्रहः ।

ननु विरोधाशङ्कानिराकरणेनाऽन्यत्र प्रामाण्यस्याध्यवसातुं शक्यस्वात्कथं सर्वेत्र प्रामा-ण्यप्रतिधातापत्तिरित्याशङ्कश्याह—तथा होति । ननु त्वत्पक्षे कथं भ्रान्त्यादिमूलत्ववारण-मत आह - एकेति ।

एवं तावत् (स्थिततदुपेक्षणे एकपूलव्यवस्थोपेक्षणे अप्रामाण्यनिवृत्त्यथं मूलान्तरितरा-क्रिया न शक्येत्यन्वयः । सिद्धान्तिमते स्मृत्यिषकरणसिद्धान्तः) । सिद्धान्तहानिभयाद्वि-रोधेऽपि, वेदमूलत्वं न निराकार्यंमित्युक्तम् । इदानीं विरोधो मूलभूतवेदनिराकरणं कर्त्वं- मिप न शक्नोत्यनैकान्तिकत्वादित्याह्—िकं चेति । दलोकं व्याचये — यदा त्वित । त्रिक्तस्यापि वचनस्य शाखान्तरीयत्वेनानादराशङ्का निराकत्तुं सर्वशाखाप्रत्ययकमं व्यवहारिणामिति । यदुक्तं यद्वशाखाये — न चेति । न च प्रमाणामावेनाकल्पनामिति यद् दृढस्मरणोपस्थापितशब्देनोक्तम्, तदुपपादयित — अध्ययनदृच्चेति । न शोमत इत्यनेनोम-योरिप पश्चम्योरन्वयः । एतदेवोपसंहरित — तस्माविति । अद्धंवैश्वसापत्तेरिप नेह् श्रुति-स्लद्धं निराकार्यं मित्याह — कि चेति । एकस्यां धमंसंहितायामद्धं मस्यार्थान्तरेण वैशसं विरोध इत्यर्थः । अतिक्रियालक्षणश्चास्मिन्पक्षे दोषः स्यादित्याह — मूलान्तरिमित । उचितां क्रियामितकम्य क्रियाऽतिक्रिया, का पुनक्षिता क्रियेत्यपेक्षायामाह — सेनेति ।

एकस्मिश्र धर्मशास्त्रे वविचित्रामाण्यसिद्धधर्यं भ्रान्त्यादिमूलानामसम्मवः, क्विचिच्च वाधसिद्धधर्यं सम्मवोऽङ्गीकार्यं इति विरुद्धसम्मवासम्मवापादकत्वादिप स्भृतिवाधो न युक्त इत्याह—कि चेति । विरोधपक्षे वाधो वाधपक्षः पक्षे चेद् वाधो न युज्यते किन्तिह् युज्यते ? अत आह—तेनेति । केनचित्पाशुपतेन सर्वंजरत्या योधितोऽनुपमोग्यत्वात् सर्वंत-रुण्याश्च वृद्धेऽप्यरुचिप्रसङ्गादद्धंजरत्यानयने दूतः प्रेषित इति लोकप्रवादोऽद्धंजरतीयशब्दे-नात्रोपमानत्वेनोक्तः ।

अस्तु तहींकरूप्याय सर्वासामप्रामाण्यमत आह—विश्वद्धत्वं चेति । विशिष्टपुरुषप्रणीतत्वं प्रामाण्यकारणत्वेनोक्तम्, विरोधेऽपि निराकर्त्तृमशक्यमित्याशयः । यच्चात्र
हेतुदर्शंनं स्मृत्यप्रामाण्यकारणनुच्यते, तद्दपि स्थितसिद्धान्तहान्यापादकत्वादयुक्तमित्याह—
गृद्धामाणेति । उत्प्रेक्षणीयो हेनुयंस्य धर्मशास्त्रस्य, तत्तथोक्तो लोभादेः सर्ववेष्टनादिस्मृतिहेतुत्वं न केनचित्प्रामाणेनायगतं कि तूत्प्रेक्षामात्रेणोच्यते । सा चाष्टकादाविप शक्या
कर्त्तृमित्याशयः ।

एतदेव प्रपश्चयित — रागेति । रागः प्रीतिर्देषोऽप्रीतिः । मदो — गर्वः उन्मादो-प्रहावेचः, प्रमादालस्ये त्वन्यासक्तघनासक्तघर्षे व्याक्याते, लुक्वता लिप्सातिश्यः । प्रत्युत प्रामाण्य-हेतुकल्पनमेव सुलमित्याह — अबुष्टे न होति । जिज्ञासुज्ञितेन मन्वादिष्वदुष्टेन निरा-शङ्कोनेत्यर्थः । यदि चोत्प्रेक्षामात्रकिष्यतेन हेतुना, प्रत्यक्षभृतिविरोचेन वा प्रामाण्यमपष्ट्-तूयते, ततो वेदस्यापि सर्वस्याप्रामाण्यं प्रसज्येतेन्याह — का चेति । न चेयमुश्प्रेक्षास्मामिरेष श्रूयते कित्वन्यरेव सर्वाप्रामाण्यवादिमः कृतेत्याह — लोकावितकेति । उत्प्रेक्षामिनिवेचे तेषां मूर्खत्वं मुग्धत्वं भ्रान्तकाष्यं कार्णत्वेनोक्तम् । कर्मव्यवहारः कस्मादन्यदपेक्षिते यावित्विचिदत्यादिना सार्द्वंश्लोकेन तद्धितम् ।

अग्निहोत्रं त्रयो वेदास्त्रिदण्डं मस्मगुण्ठनम् । बुद्धिपौरषहीनानां जीविमेयं बृहस्पतिः ॥

इत्यग्निहोत्रादोनां दृष्टार्थंत्वं नास्तिकैरुक्तम् । अग्नीयोमीयादिहिसाविधेश्व न हिस्या-त्सर्विभूतानीति निषेधेन विरोधो योजितः । अथर्श्वेवंस्वमावानां स्नौकायिकानामवकाश- दानमशेषमेव धर्ममार्गं नाशयेदिस्याह—तेभ्यश्चेह इति । ईषदर्थं नामशब्दः । एतदेव दृष्टान्तत्वेनोपपादयति—प्रसर्राजित ।

ननु विरोधहेतुदर्शनकारणकमप्रामाण्यमुच्यमानं तदमावे कथं चार्वाकैरापाद्यते, अत आह—क्विधिति । धाम-स्थानम् । तस्मात्तेम्योऽवकाशो न क्विचिद्देय इत्याह— तस्मादिति । लोकायतं नास्तिकशास्त्रम् । तत्र तिष्ठन्तीति लोकायतस्थाश्वार्वाकाः । धर्मो नाश्यते येन युक्तिजालेन तत्संपन्नाः ।

> 'पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेदश्विकित्सितम् । आज्ञासिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि हेतुसिः ॥

इति च निषिद्धत्वात्, स्मृतिप्रामाण्ये विचिकित्सा न कार्यंत्याह—यच्चादाविति ।
राजाद्याज्ञाया यत्कार्यंत्वेन सिद्धम्—निश्चितम्, तद्वेदे विचारितमाज्ञासिद्धमुच्यते । आजासिद्धं प्रमाणत्वं यस्य पुराणादिचतुष्ट्यस्य, तत्तयोक्तं कथमविचारितसिद्धतेत्यपेक्षायामादौ
न्यायनिरूपणात्प्रागनादिकालमहाजनपरिग्रहदाढर्यंप्रसवया श्रद्धया पुराणादिचतुष्ट्यमाज्ञासिद्धप्रमाणत्वरूपेण सिद्धमित्युक्तम् । न चैतावता न्यायश्रूत्यत्वं शङ्कतीयमिति दर्शयितं —
पुनन्ययिन साधितमित्युक्तम् । विचिकित्सायां को दोषः स्यादित्यपेक्षयामाह—सर्वमिति ।
परामवभयादिण नान्तरा श्लथयितव्यमित्याह—पक्षइति । एवं तावदुत्प्रेक्षामात्रकिल्पतं
दृष्टार्थंत्वं न वेदमूलत्विनराकरणायालमित्युक्तम् ।

इमिदानीं वास्तवमि हृष्टार्थंत्वम् । विरोधवदनैकान्तिकत्वास्न तिस्राकरणायालमित्याह—वेदश्चेति । श्रूयमाणिवरोधी वेतीवार्थं समुद्रो वा महासत्त्वेत्व इति । यद्वाशब्दः ।
अनैकान्तिकत्वं दर्शयित—यद्वा स्विति । ननु पुरुषार्थंसाधनत्वलक्षणं हृष्टार्थंत्विमह हेतुः
न चावधातादीनां तदस्ति क्रत्वयंपुरोडाशनिष्पत्त्यं तण्डुलीमावादिसाधनत्वादित्याशङ्कयोदाहरणान्तरमाह—ऋत्विग्भ्य इति । ऋत्विगिममतदिक्षणालामहेतुत्वेन दानस्य पुरुषार्थंतापि
वक्तुं शक्यतेति मूचियतुम्—ऋत्विग्भ्य इत्युक्तम् । तानूनव्यं परस्परमृत्विजां यजमानस्य
चाव्यभिचारार्थं कर्मारम्भे शपथकर्मं ।

अत्रश्च सिद्धमनैकान्तिकत्वात् दृष्टार्थत्वस्यासाधकत्विमत्याह्—यदा चेति । तस्माद्धि-रोधहेतुदर्शनाभ्यां न वेदमूलत्वं निराकत्तुं शक्यमित्युपसंहरति—तेनेति । वेदमूलत्वा-निराकरणाच्च न प्रामाण्यं निराकत्तुं शक्यमित्याह्—तस्मादिति । पूर्वेपक्षपुपसंहरति— अविशिष्टमिति । ईहशं मूलश्रुत्यनुमानद्वारमिविशिष्टं सामान्यतः सर्वासां स्मृतोनाम्, यत्पूर्वं-न्यायेन प्रमाणत्वं प्राप्तं तद्वधुना विरुद्धश्रुत्यन्तरपर्यालोचनकाले सत्यिप विरोधे युक्तमित्यर्थः ।

साध्याहरं सूत्रं योजयत्सिद्धान्तमारमते—सिद्धान्तः —एविमिति । निर्मूलस्मृत्य-योगाद्धेदमूळत्वामावे किमन्यमूलं स्यादित्याशङ्काशः —या त्विति । स्पष्टग्रहणेनान्यपर-श्रृतिमूलत्वेऽप्यप्रामाण्योपपत्तेस्तात्पर्यमात्रापवादोऽयमिति दर्शितम् । न च सत्यपि वेदमूलस्वे स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यं भविष्यत्यत आह—स्वातन्त्र्येणेति । अस्तु तर्हि वेदस्यैवानुमानमत आह—वेदेति । ननु सत्यिप प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे, किमिति नानुमीयतेऽत आह—वेदेति । वस्यानुमेयस्य वेदवावयस्य योऽषं औदुम्बर्यादिः, तिष्ठषये प्रत्यक्षं वेदवावयं यावन्नोपलम्य-त इत्यथं। । अनुमानस्यासिन्नकृष्टांषविषयत्वात्संनिकृष्टस्य च ताद्रूप्य-तिष्ठपर्यंपपरिच्छेद-योस्तुल्यत्वाद्विपर्यंयपरिच्छिन्नस्याननुमेयत्वे ताद्रूप्यपरिच्छिन्नं दृष्टान्तयि—न होति । एतदेव विवृणोति—स्मृतीनामिति । निवारणे कारणमाह—ताववेवेति ।

ननु प्रत्यक्षेणानुमानस्योत्पत्तिप्रतिवन्घलक्षणो वाघो मवति । स्मात्तं तु सर्ववेष्टनादि-कत्तंव्यताज्ञानं विरोधेऽप्यृत्पद्यमानं कथं वाघ्यते । न ख्रुत्पन्नस्य ज्ञानस्य मिथ्यात्वलक्षणो बाघः सम्भवतीत्याञ्जञ्ज्ञचाह—कृत्तमूला इति । मूलप्रमाणापेक्षत्वात्स्मृतिप्रामाण्यम्, तदमावे इदं न सम्भवतीत्याशयः । एतदेवोपपादयति—न हीति । यतो वेदास्यान्मूलात्स्मृति-प्रामाण्यं स्यात् तद्वेदाख्यं मूलं न विद्यत इत्यर्थः । किमिति न विद्यत इत्यपेक्षिते पूर्वोक्तमेव प्रत्यक्षशास्त्रेण मूलश्रुत्यनुमानप्रतिवन्धमुषपादियतुं स्मारयति—प्रत्यक्षेति ।

उपपादयति—नैकाकाङ्क्ष्याविति । अयमाद्ययः—गृहीतव्याधिकस्याप्यिज्ञासोर्षूमादिदर्शनेऽप्यग्न्यादिज्ञानानुपलम्भात्परोक्षार्थविषयज्ञाने जिज्ञासापि सहकारिकारणमवसीयते । स्पर्शंश्रुत्या चावेष्टितत्वरूपेणौदुम्वर्याः परिच्छिन्नत्थात्कीहृद्यौदुम्बर्यंङ्गमिति जिज्ञासा
नास्तीति, जिज्ञासैवात्राकाक्षाद्यव्योक्ता । कथं नैराकांक्ष्यमित्यादाङ्क्र्याह—प्रमेयमिति ।
यत्पर्वतादिप्रमेयं केनचिविग्नमत्त्वादिरूपेण परिच्छेद्यं भवेत् तस्य पर्वतादेस्तेन रूपेण
परिच्छेदात्सावकाद्यप्रमाणता स्यादित्यन्वयः । अवकाद्यः प्रमाणस्य प्रमेये प्रवित्तितुं मार्गो
जिज्ञासोपलक्षणोऽमिप्रतेतः । प्रमाणं तस्मिन्प्रमेये सावकाद्यं स्यादिति समासार्थः।

नन्वसत्यामि जिज्ञासायां किमित्यनुमानं न प्रवत्ते । व्याप्यज्ञानं हि व्यापकज्ञाने कारणम् । यत्तु कविद्वचाप्यज्ञानेऽपि व्यापकाज्ञानम्, तद्वचाप्य्यस्मरणादप्युपपत्स्यते । द्वव्यत्वस्य चानौष्ण्यव्यासिस्मरणेऽपि तेजस्यनीष्ण्यानुमानानुपपत्तिः प्रत्यक्षेणौष्ण्यावयतौ तेजसो विपक्षत्वे सति तद्वृत्तेद्वं व्यत्वस्य व्यासिमङ्गादुपपत्स्यते । इह तु स्पर्शंश्रुत्या वेष्टनामावावगमेऽपि सर्ववेद्यनस्मरणस्य श्रुतिकल्पकस्य सद्भावाद्विषद्धश्रुतिदर्शं नस्य चानै-क न्तिकत्वेन सर्ववेद्यनश्रुत्यमावानुमापकत्वायोगात्कथं श्रुत्यनुमानानुपपत्तिरित्याशङ्कच्चाह — ताद्व्यणेति । प्रत्यक्षावगतेऽग्नौ व्यासिस्मरणे सत्यिष धूमज्ञानस्याग्निज्ञानजनकत्वादर्शंनाद-जिज्ञासैव तत्रानुमानानुत्पत्तिकारणमवसीयत इति मावः । नन्वेवमिष स्मृत्या परिच्छिन्ने श्रुतेरप्रवृत्तिरिति विपरीतं कस्मान्न स्यादित्याशङ्कचाह—सन्नेति । मिन्नयोः—सिन्नकृष्ट-विप्रकृष्टत्वरूपेण विलक्षणयोः कष्ट्ययोः—प्रकोष्ठयोः स्थिते प्रमाणे तत्रैकस्मिन्प्रमेये भावत इत्यर्थः । ननु प्रत्यक्षशास्त्रस्यापि पदपदार्थंपर्यालोचनादिसापेक्षत्वनार्थंपरिच्छेदविक्षेपात्तिदिरोधात्पूर्वं मन्थरस्याप्यार्व्यव्यापारत्वात्कथमप्रवृत्तिरित्याशङ्कचाह—तद्विति । एकमपीत्यिपशब्दो यद्यपि शब्दार्थो व्यास्ययः । यद्यपि तन्यन्थरं प्रमाणं दूरमिप प्रासं बहुनपि व्यापारान् कृत्तवत् एकमेवार्थंपरिच्छेदास्यं पदमगतमर्थंपरिच्छेदमात्रं न कृत्तवन्

दित्येवकाराज्याहारेण व्याख्येयम् । तथापीतरेणादौ गतेनार्थंपरिच्छेदं कृतवता जीयत इति । तथापि योत्वी शब्दीऽत्राध्याहार्यः । मन्यरःवाविशेषात्तर्ह्यविरोधेऽप्यप्रामाण्यापत्तेर्मर्यादा-तिक्रमः स्यादित्याशकृषाह-यत्रेति ।

नन्वेवं सत्यद्धंवैशसादिदोषपरिहारार्थं विरोधेऽपि प्रामाण्यमिष्यतामित्याशङ्क्रयार्द्धंवैशसं परिहत्त् मारभते—न होति । यस्मादेवमैकरूप्यनियमो नास्ति, तस्माच्छीघ्रप्रमाणमावा-भावयोमंन्यरप्रमाणप्रवृत्त्यप्रवृत्तिव्यवस्था न विरुद्धेति हिशब्दयोद्यना ।

एतदेवोपपादयितुं सामान्यन्यायं तावद्वधापादयति—सर्विमिति । मूलमेव निकृत्यते, मुखं वा विरुद्धचत इति च पूर्वेश्लोकोक्तस्य विरोधस्यैव द्वैविव्यमुक्तम् । श्रुत्या हि लिङ्गादीनां मूलं विनियोगहेतुः श्रुतिरेव छिद्यते-नास्तित्वेन वोध्यते । लिङ्गादिमिस्तु वानयादीनां मुखं विनियोजकश्रुत्यनुमानस्य द्वारं लिङ्गादिप्रतिवध्यते-श्रुत्यननुमापकत्वेन ज्ञाप्यते । न च रोधारोधव्यवस्थैव न युक्तेति वाच्यमित्याह—न चेति । अवाच्यत्वे कारणमाह—उत्सर्गश्चेति । कथं तहाँ त्सर्गापवादयोव्यंवस्थेत्याशङ्क्याह—विषया-विषयाविति । उत्सर्गंस्य विषयमप्वादस्याविषयं ज्ञात्वा बाधामावः । अपवादस्य विषय-मुत्सर्गंस्याविषयं ज्ञात्वा वाध इति विवेक इत्यर्थः । व्यवस्थानम्युपगमे तु व्यवहारविरोधः स्यादित्याह—यो हीति । यस्तु कश्चिद्वैयात्यादेवमि व्यवहर्त्तुमारमते, तस्य लोकविरोध-माह ताबदेव होति । अनुमानस्य च प्रत्यक्षविरोधाविरोधयोर्बाधावाधव्यवस्था लोक-प्रसिद्धैवेत्याह—अनुमानमिति ।

सामान्यन्यायमु बरबा प्रकृते योजयति — एवमिति न्यायलभ्यव्यवस्थाप्रतिपादनस्थार्द्ध-वैशसादिदोवपरिहारोपयोगितामाह—अत इति । अदंवैशसग्रहणमतिक्रयाद्वंगरतीयत्वयो-रप्युपलक्षणार्थम् । कथं न्यायतो व्यवस्थेत्यपेक्षायामुक्तामेव व्यवस्थां सुग्रहणार्थमनुसन्द-भाति—प्रमाणत्याश्रमाणत्य इति । अतश्चैकरूप्यमेवायुक्तमित्याह—तस्माविति । सिद्धान्त-मुपसंहरति - तेनेति ।

नन् मृगतृष्णानुमानादेः सिद्धवस्तुविषयत्वेन वैकल्पिकतया विरोधपरिहारासम्भवाद बाधो यक्तः । स्मृतेस्तु कार्यविषयतया विकल्पेनोभयानुप्रहसम्भवादत्यन्तवाधो न यक्त इत्याशकते—विकल्प इति । परिहरति—उच्यत इति । पूर्वार्द्धेनात्यन्तवाधादपि विकल्पः पापीयानित्युक्तम् उत्तरार्द्धेन त्वङ्गीकृतेऽपि विकल्पे, स्मृतेरत्यन्तवाघोऽपरिहायं इत्यक्तमिति विवेकः । विकल्पस्य सुखाम्युपगम्यता वोक्त्यां तुल्यवलयोरगत्या तदङ्गीकरणम् । इह तु स्मृतेरत्यन्तवाघेन गत्यन्तरसम्भवाद्विकल्पाङ्गीकरणमत्यन्तमन्याय्यमिति सुचितं वत्ताबद्वयाष्ट्रे - वुल्यबलेति । कक्षाम्यां विलक्षणाम्यामन्तरितेन विलक्षणीकृतेन श्रवि-स्मृत्योः प्रामाण्येन विषमत्वेन शिष्टयोरवगतयोः श्रुतिस्मृत्योविकल्प इति विग्रह । किम्-तेत्यनेनोक्तमतुल्यबलविकल्पस्यात्यन्तान्थाय्यत्वमुक्तमुपपादयति—तथा हीति। न च स्मृतिरपि निरपेक्षा, येन तुल्यबला स्यादित्याह—स्मृतेरिति ।

ननु सापेक्षत्वेऽप्यनुमीयमानायाः श्रुतेः प्रत्यक्षया सह तुस्यबल्यतिकस्पो मविष्यस्यत भाह—पराधीनेति । यदि विरोधेऽपि श्रुतिरनुमीयेत, ततः पराधीनप्रमाणत्वाच्छ्र्त्या बाधितापि पुनरुजीवितुं क्षमा स्यात् न स्वेतदस्तीत्युक्तम्—न प्रमाणपदे स्थितेति । श्रुत्याख्यं प्रमाणं पद्यते गम्यतेऽनेनेति श्रुस्यनुमानं प्रमाणपदं-तत्त्वमस्थिता-अननुमितश्रुति-केत्यशं।

विकल्पस्याष्टदोषश्यमुपपादयितुमारमते—तुल्यक्ष्क्येति । तुल्या समाना कक्षा ययोस्ते, तुल्यकक्षे, तयोविकल्प इति विग्रहः । ब्रीहियवशास्त्रयोनियमार्थस्वेनान्यनिवृत्तिपर्यन्तत्वाद् त्रीहिशास्त्रप्रामाण्ये यवप्रयोगानुपपत्ते। यवशास्त्रप्रामाण्ये च त्रीहिप्रयोगानुपपत्तेरितरे-तराप्रामाण्यकल्पनं विना विकल्पो न युक्त इत्यर्थः । ततः किमिति वेत् अत आह— प्रमाणस्येति । कीदृशं दोषद्वयमित्यपेक्षायामाह-प्रमाणस्विमिति । प्रतीवप्रमाणस्वापस्नवः प्रतीतिविरोधादेव दोष इत्यर्थः । अप्रतीताप्रामाण्यकल्पनं च द्वितीयो दोष इत्याह— तथेति । सन्देहिवपर्यंययोदोंषजन्यत्वात् वेदे च तदभावात्प्रामाण्यामावरूपमेवाप्रामाण्यं वाच्यम् । तस्मिश्र प्रामाण्योपलम्मामावः । प्रमाणमिति तच्छन्देन दर्शितम् । तस्य प्रमाण-स्याप्रमाणत्विमत्यर्थः । कथं न प्रामाण्योपलम्भस्यामाव इस्यपेक्षिते--प्रामाण्योपलम्भस्य भावे सतीरयुक्तम्--यरपरिकल्पत इति । यच्छन्दस्य क्रियाविशेषणस्वात्सोऽप्यप्रमाणस्वकल्प-नरूपो दोषः स्यादित्यनेनान्वयः । प्रमेयवचनोऽर्यंशब्दः । प्रमाणप्रमेययोः प्रामाण्योपलम्मा-भावात् प्रमाणत्वयो। परस्परं विषयंयाद्विरोघादित्यर्थः । कत्पितप्रामाण्यस्य च शास्त्रान्त-रस्य प्रामाण्योपजीवनं विना तदर्थानुष्ठानायोगामदर्थानुष्ठानकाले तस्मिन्नेव बास्त्रान्तरे परं दोषद्वयं स्यादित्याह--अक्नीशृत्यापीति । कीद्शामित्यपेक्षिते कल्पिताप्रामाण्यन्यागं ताब-होषमाह—यदभाषप्रमाणस्विमिति । प्रामाण्योपरूप्मामावः प्रमाणं यस्याप्रमाणस्वस्य, तत्त-थोक्तमेतस्याप्रमाणत्वस्येरयर्थः । निराकृतप्रामाण्योपधीवनं च द्वितीयो दोष इस्याह— प्रत्यक्षमिति । शास्त्रान्तरवर्जनाश्रयणयोष्ठपपादितं दोषचत्रहयमुपसंहरति **- एवमिति ।** वान्यान्तरेऽप्येवं दोषचतुष्टयं योज्यमित्याह—एत एवेति । द्वितीयेऽपि वाक्ये प्रतीत-प्रामाण्यापह्नवेऽनुपलब्धे चाप्रामाण्ये कल्पितस्य चाप्रामाण्यस्य त्यागे, निराक्वतस्य च प्रामाण्य-स्योपजीवने प्रकल्पित इत्यर्थः । यद्यप्रदोषो विकल्पः कस्माद ब्रीहियवादिष्वाश्रीयतेऽऽत आह - एवमिति । गत्यन्तराभावमेवोपपादयति वोहीति । ततः किमिति चेत् अत आह-द्वाम्यामिति । अश्वमुखीभ्यां किनरीभ्यामिवेत्यर्थः । एकस्मिन् श्रृत्यर्थे बुद्धिमुपसंहुत्तु म-पश्यन्तं श्रीतारं प्रत्युमयोः श्रुस्योरप्रामाण्यं प्रसज्येतेत्यर्थः । अस्तु तर्द्युमयाप्रामाण्यमेवात आह-तत्रेति । किमत्र गत्यन्तरमित्ययेक्षायामाह-एकस्य चेति । एकाश्रामाण्यामात्राद्गति-सम्भवे न द्वयोरप्रमाणता युक्तिति साध्याहारं योज्यम् । कस्मान्न युक्तेत्याशङ्कपाह—सिद्ध इति । एकं विनाशियतुं शीलं एषां चानेकन्तेषाम्मध्ये सर्वनाधे समुत्पन्ने हार्द्धं त्यजित पण्डित इति अयं लोकप्रवादः प्रसिद्ध इत्यन्वयः। भवति च प्रस्तुतोऽयोऽस्य प्रवादस्य विषय इत्याह—स चायमिति । उभयो श्रुत्योर्यावयौं, तयोरपरिप्रहादित्यर्थः । ननु मिश्री-

र्यागादुमयोरनुग्रहो मविष्यत्यत आह—मिश्रैर्वेति । अप्यर्थे वाशब्दः । मिश्रैरपि यागं कुर्वाणस्योभयोः श्रुत्योर्नाश इत्यनुषङ्गः । ननु 'विधिस्त्वेकश्रुतित्वादित्यनेन न्यायेन सर्वा-ञ्जोपसंहारिणा प्रयोगवचनेन वीहियवयोः समुच्चयावगमात्कयं मिश्रविधेरदर्शनमत आह-नियमार्थे हीति । अप्राप्तविधिगोचरप्रयाजादिविषयोऽसौ न्याय: । त्रीहियवयोस्तु नियम-विधिगोचरत्वात्समुच्चयो न युक्त इत्याशयः । ननु समुच्चयेऽपि नियमफलस्य नि<mark>त्यत्वस्य</mark> सिद्धेरिवरोध इत्याशङ्क्याह --प्राप्ते चेति । पूरोडाशाक्षेपादेव प्राप्तेष वीह्यादिष द्रव्यान्त-रप्रसक्तिनिमित्तानियतत्वनिवृत्त्यर्थंनियतत्वफलस्य नियमस्य समुच्चायानुपपत्तिरित्याशयः। ननु श्रुतन्नोह्यिवातिरिक्तगोधूमादिनिवृत्त्यापि नियमोपपत्तेनं द्वीहायवयोरितरेतरिनवर्त्तं-करविमत्याशङ्कद्याह—स्रोहय इति । 'समर्थः पदिविधिरिति पदमात्रविधे: सामध्यपिक्ष-त्वाद् वीह्यादिप्रातिपदिकस्य च यवादिसापेक्षत्वेन व्याघातापत्तेविमत्तघन्वयायोगान्तिर-पेक्षाणामेव मीहियवानां तृतीयया करणत्वप्रतीतेर्मिश्रत्वं न युक्तमिति मावः । कि चाह-ष्टार्थंत्वे सत्यनिर्जातोपायपरिमाणत्वेन प्रधानस्यैकाङ्गविधानेन नैराकाकाक्ष्याप्रतीतेः समु-च्चयः स्यात् । त्रोह्यादेस्तु प्रदेयप्रकृतित्वेन दृष्टार्थंस्वादेकविधानेन नैराकाक्ष्यत्वागतेः समु-च्चयो न युक्त इत्यिमप्रायेणाह—नैवेति । यथाश्रुतैनिरपेक्षतया प्रदेयप्रकृतित्वेन श्रुतेरि-त्यथः । तस्मादुमयार्थापरिग्रह्वन्मिश्रयागेऽप्युमयनाद्यः स्यादित्युपसंहरति—एविमिति । अप्रतिपत्तिः—अपरिग्रहः, एकस्य चाप्रमाणत्वमित्यादिना पर्यायेणैकैकाप्रामाण्याश्रयणं नाम यद्गत्यन्तरमुपपादितम् । तदुपसंहरति — तेनेति । एतच्यैकौकाप्रामाण्यमसम्भवात् क्व-चिदङ्गीक्रियते न तु दोष एव न मवतीति शङ्कतीयमित्याह—सेयमिति । येयमे'कैका-प्रयाणता द्वयोरप्यनवस्थिता, सात्यन्तमन्याय्येत्यर्थः । कथमन्याय्येत्यपेक्षायामाह-अध्य-वस्येति ।

अयुक्तत्वे हेतुमाह—सबंत्रेव होति। एवं तहांप्रतीयमानमि गत्यन्तरं किंचित् वीहियववाक्ययोरिप मृत्यताम्, न त्वत्यन्तान्यााय्यविकल्पाङ्गीकरणं युक्तमित्याशङ्कथाह—तदेतिवित। श्रृतिस्मृत्योस्त्वेकरूपत्वे व्यवस्थितं चिह्नमस्तीत्याह—श्रृतीति। किं तदित्य-पेक्षायामाह—स्बरूपेणेति। ततः स्वरूपादित्यर्थः। अन्यशब्दस्य नित्यसापेक्षत्वात्समासा-विघातः। कथमनयोव्यंवस्थाकारणत्वित्तित्याशङ्कथाह—यो यस्येति। न च श्रृतेः स्वरूपाश्रयस्य प्रामाण्यरूपस्य धर्मस्य बलवत्कारणान्तरं वाषकमस्तीत्याह—न चेति। तत्य स्मृतेः स्वरूपाश्रयस्य प्रामाण्यरूपस्य धर्मस्य बाधकं मूलश्रुत्यनुमानं प्रत्यक्षश्रृतिविरोध्याह्मस्तीत्यर्षादुक्तं मवति। अन्यापेक्षस्य तु स्मृतेः प्रामाण्यरूपस्य धर्मस्य कारणामाव एव वाषकोऽस्तीत्येतदप्यर्थादुक्तं भवति। कथं श्रौतप्रत्ययस्य स्मात्तंप्रत्ययाद् बलवस्वमित्याश्रक्षाह्म प्रत्यक्षे चेति। सिन्नकृष्टविप्रकृष्टार्थंत्वादिप श्रृतिस्मृत्योवंलावलव्यवस्था प्रतीयत इत्याह—श्रृतिलिङ्गेति। ननु श्रौतप्रत्ययस्य समकालमेव स्मात्तंप्रत्ययोदयात्कथं सिन्नकर्ष-विप्रकृष्टावित्यस्य समकालमेव स्मात्तंप्रत्ययोदयात्कथं सिन्नकर्ष-विप्रकृष्टावित्यस्य समकालमेव स्मात्तंप्रत्ययोदयात्कथं सिन्नकर्ष-विप्रकृषिति। प्रतीतिमाश्रं स्मृत्वा तदा क्रियते, न श्रृतिवल्प्रमिति

रित्यथै: । क्वचिद्विपरीतपाठ: । तत्र प्रमीयत इति मावे लकारः । यावत् स्मृत्या श्रुत्यनु-मानेन प्रमाणीभूयते-मवितुमारभ्यते तावच्छ्कत्यार्थं एव प्रतीयत इत्यर्थं ।

नन्वथंपरिच्छेदाय प्रवृत्ता स्मृतिः पश्चादिष तावदर्थंपरिच्छेदं करिष्यतीति किमिति विकल्पो न स्यादित्याशङ्क्ष्य, अपवादसिद्धचर्थं जिज्ञासाविरहेणैकप्रमाणपरिच्छिन्नेऽर्ये प्रमाणान्तराप्रवृत्ति पूर्वोक्तामेव विकल्पनिरासार्थं स्मारयति—विरुद्धेति । प्रमेयाकाङ्क्षा-निराकरणेन प्रमात्रा आकाङ्क्षैत्रं निराकृता ताद्रूप्यपरिच्छिन्नेऽपि मन्यरं न प्रवर्तते, किमृत वैपरीत्यपरिच्छिन्न इत्याह—न चेति । ननु श्रुत्यर्थपरिच्छिन्न स्याप स्मृत्यार्थो न परिच्छिद्यते, तथापि श्रुतिस्तावदनुमीयते, ततश्चानुमितायाः श्रुतेः प्रत्यक्षया सहाविशेषा-तिकिमिति विकल्पो न स्यादित्याङ्कृषाह — स्मृत्या चेति । स्मार्ताथंपरामर्थमात्रं तदोत्पद्यते न श्रुत्यनुमानिमत्यर्थः । नन्वन्यतः परिच्छिन्नोऽप्यर्थो सत्यामिपि जिज्ञासायां स्वसामध्यं-स्मृत्यापि पश्चाच्छेतस्यतेऽत आह—कि कसंव्यमिति । यदि चैत्रममविष्यत्ततः सिन्नकर्षं-विकर्पविशेषामावाद् बलावलव्यवस्था नामविष्यदित्याह—युगपदिति ।

यदि च श्रुत्यथंपरिच्छेदसमकाल्रमेव स्मृत्या स्वमूलं स्मृतिरनुमीयेत, ततोऽपंविप्रकर्षेऽपि श्रुत्यवष्टममात् वलावलव्यवस्था न स्यात् न त्वेतदस्तीत्याह—यद्वेति । तस्मिन्नेव क्षणे मूलं यदि कल्पयेदिति, यदिशव्दोऽघ्याहार्थः, यद्वेति वा यच्छव्द एव यदिशब्दार्थं व्याख्येयः' । यतस्तु स्मृत्या गृहीतेऽध्यथं मूलान्तरिनिषेषयुक्तिपर्याल्गेचनापेक्षत्वाच्चिरण श्रुतिकल्पनेति तुशव्दाव्याहारेण व्याख्येयः । ननु श्रुत्यनुमानासम्मवेऽपि स्वतन्त्रेव स्मृतिः प्रतिष्ठास्यतीति विकल्पोऽपरिहार्यं इत्याशङ्क्रयाह—स्मृतिरिति । अतोऽस्ति श्रुतिस्मृत्योरेकक्ष्पत्वे व्यवस्थितं चिह्नमित्युपसंहरति—तद्वपेक्षेति । ततश्चेत्यस्मिन्नर्थं पुनः शब्दः ।

एवं विकल्पस्याष्टदोषत्वास तावत्स्वाम्युपेयतेति पूर्वाई व्याख्याय, पाक्षिके चाप्रमाणत्वे स्मृतयः सुनिराकरा इत्युत्तराषं व्याख्यास्यन्विकार्थं पूर्वाद्वोक्तं वाधप्रकारमुपसंहरित—एष ताविति । उत्तराई व्याचये—द्वितीयेनेति । विकल्पपदवीं गतायाः स्मृतेरत्यन्तवाध इति द्वितीयः प्रकार इत्यर्थः । कथमित्यपेक्षायामापन्नापाक्षिकं वाधमित्युक्तम् । अत्रैवार्थेऽनारव्यव्याख्यानमपि भाष्यं प्रसङ्गाद्विवेक्तुं योजयित—तद्दर्शयतीति । नासित व्यामोहिवज्ञाने इत्यादिमाष्येणैको वाधप्रकार उक्तः । विकल्पं त्वियादिना द्वितीय इति विवेकः । पाक्षिकवाधापत्ताविप कथमात्यन्तिको वाध त्याचङ्कचाह—तवा चेति । भाष्योक्तः श्रृति-प्रमाणपक्षस्तदाश्चव्येन परामृष्टः । कि तु तदानीं स्मृत्यप्रामाण्यकल्पनावेलायां सा स्मृतिर-श्रृतिमूलावधायते । यतस्तस्याः प्रमाणत्वं श्रृतिमूलत्वकारितमित्यन्वयः । ननु श्रृतिमूलत्वाभावेऽपि स्वातन्त्रयेण प्रामाण्यसम्मवात्कथमत्यन्तवाध इत्याशङ्कघाह—श्रृतीति । विप्र-लम्मादेनिराकृतस्वात्कथमपित्तिरत्याशङ्कय निराकृतेत्युक्तम् । स्वातन्त्रयनिरासायाविगानेत्युक्तम् । नित्यत्वद्वारेत्यनेन नित्यत्वं विना स्वातन्त्रयं न सम्मवतीत्युक्तम् ।

नन्वेवमिप प्रमाणान्तरमूलतया प्रामाण्यं मिवष्यतीत्यत आह—श्रुतिमिति । स्मृतेर-तीन्द्रियार्थंविषयत्वात्प्रमाणान्तरं मूलं न सम्भवतीत्याद्ययः । श्रुतेरिवेति पूर्वोपन्यस्तं वैधम्यंदृष्टान्तं विवृणोति-न्त्रोहोति । अयमाशयः-सन्देहविपयंयोस्तावद्दोषजन्यस्वाद्वेदे प तदभावादसम्भवः । विज्ञानानुत्पत्तिलक्षणमप्रामाण्यं संवेदनविरोधादयुक्तम् । न च यथा सामान्यशास्त्रादेरापाततो विशेषशास्त्राद्यवरुद्धेऽपि विषये प्रवृत्तिप्रतीतावपि, विरोध-विशेषशास्त्राद्यनवरुद्धेऽर्थे तात्पर्यावसायात् तात्पर्यावधारणसहकृतेन सामान्यशास्त्र।दिना तत्रैव विषये परिच्छेदफलात्मकविशिष्टज्ञानाख्यं विज्ञानमुत्पाद्यत इति विशेषशास्त्राद्यवरुद्धेऽर्थे विज्ञानोत्पत्तिलक्षणमप्रामाण्यं जातम् । तथात्रापि यवशास्त्रस्य यवन्यतिरिक्तद्रव्यमात्रनिवृत्त्यर्थत्वप्रतोताविप ब्रोहिशास्त्रपर्यालोचनया द्रव्यान्तरनिवृत्तौ ताल्पर्यावसायात्तदंवधारणसहकृतस्य यवशास्त्रस्य तत्रैव विज्ञानोत्पाद-कत्वाद् वीहिनिवृत्यं शे विज्ञानानुत्पत्तिलक्षणप्रामाण्यं मविष्यतीति वाच्यम् । तथा सित मिश्रत्वस्य निराकर्त्तुमशक्यत्वात् । किन्त ब्रीहियव्शास्त्रयोनिरपेक्षब्रीहियवविधानत्वेऽपि प्रयोगभेदेनोमयोनिरपेक्षसाधनत्वोपपत्ते विनियोगावस्थायां विरोधामावाद्यैकस्याप्यप्रामाण्यं कल्प्यम्, प्रयोगावस्थायां त्वेकोपादानेनैव कार्यसिद्धेरितरोपादानानर्थक्याद्विरोधः स्यात् । न चानयोविनियोगविष्योः प्रयोगविषानार्थंत्वमस्तीति विरोधामावाद्वस्तुतो नास्त्येवाप्रामा-ण्यम् । प्रयोगविधेस्तु समस्ताङ्गप्रधानशास्त्रपर्यालोचनपूर्वंकत्वेन ब्रीहियवशास्त्रालोचनया ब्रीह्यो वा यवा वा प्रयोगमेदेनोपादेया इत्येवं रूपस्यैव कल्प्यत्वान्नाप्रामाण्यराङ्का । तस्माद त्रीहियवशास्त्रयोः प्रयोगविधानार्थंत्वामावेऽपि स्वविषयानुष्ठापकत्वस्य सर्वेविधिसाधारणस्य स्वरसतः प्रतीयमानस्य निराकर्त्मशक्यत्वान्तिरपेक्षत्रीहियवानुष्ठापकत्वस्य चैकस्मिन्त्रयागे विरोधादवश्यमेकस्यानुष्ठापकत्वे शास्त्रान्तरस्याननुष्ठापकत्वमङ्गीकार्यंम् । दृष्टं चैकस्यापि विये: सामर्थ्याचपेक्षया देशकालपुरुपिवशेपापेक्षमनुष्ठापकत्वम् अननुष्ठापकत्वं चेति न कश्चिद्विरोधः । अत्थानुष्ठापकयोरपि वीहियवशास्त्रयोरेकप्रयोगकाले शास्त्रान्तरस्यौदासी-न्येऽनुष्ठानास्यफलापहारादारोपितमेव प्रामाण्यामावरूपमप्रामाण्यमिति, प्रयोगान्तरकाले वा स्तावनोज्जीवितेन तत्रामाण्येन वाधो युक्त इति ।

ननु स्मृतिप्रामाण्यस्यापि प्रयोगान्तरवेलायामुज्जीवनसम्मवास्कथमत्यन्तप्रतीवात इत्याशङ्कचाह—निवति । ननु प्रयोगागान्तरकाले तस्याः स्मृतेः श्रुतिमूलत्वं कल्पयिष्यते, अत आह—न होति ।

ननु प्रथमप्रयोगकाले स्मृतेर्भान्त्यादिमूलकल्पने माभूत्पयोगान्तरकाले प्रामाण्योज्जीवनं प्रागगृहीतिविष्द्धश्रुतिकेन तु श्रुतिमूलत्वकल्पनेन स्मृत्यनुसारात्प्रथमप्रयोगे कृते प्रयोगान्तर-काले विष्द्धश्रुतिग्रहणेऽप्यनुमितायाः श्रुतेः प्रत्यक्षया सहाविशेपाद्धिकल्पो दुर्वार इत्याशङ्कते— काहेति । एतस्येति । सर्वदा प्रतिघातस्येत्यर्थः । यदि तु सर्वैः श्रुतिरेव प्रथमं ग्रहीतत्या, न स्मृतिरिति नियमः स्यात्, तथापि पौर्वापर्यनिवन्धनः सर्वान्प्रति वलावले विशेषः स्यात् न त्वेतदस्तीत्याह— न चेति । नन्वस्तु ति प्रथमश्रुतिग्राहिपुक्षपोक्षोऽयं स्मृतिप्रमाण्याप-वाद इत्याशङ्क्षय, पौर्वापर्यस्य बलावलकारणत्वामावे दृशन्तमाह—आद्य इति । तत्प्रथतीति पाठे येन पृष्वजातेनेति वक्तव्यम्, स्वपरशाखाविहितानां च सत्यपि पौर्वापर्ये कल्पसूत्र-

काररेवं ः प्रातक्ष्पोदयं व्युषित, उदिते वेत्यादिवदद्भिविकत्पाङ्गीकरणात्पीविषयंस्य वलावलकारणत्वं नास्तीत्याह्—स्वकाखित । जैमिनरिप 'न चैकं प्रतिशिष्यते' इति सर्वशाखोपसंहारामिधानात्पौर्वापयंस्य वलावलकारणत्वमनिममतिमत्यागमिवरोधो मर्वत्पक्षे स्यादित्याह्—सर्वेति । पौर्वापयंस्य वलावलकारणत्वामावमुपसंहरित—तस्मादिति । मातापिनृप्रणीतोपदेशवरपौर्वापयंश्ववणमनाश्चित्य सर्वान्पूर्वंश्वाविणः पश्चाच्छ्राविणश्च पुरुषांन्त्रिति निविचिकित्समेव प्रामाण्यम् चैकं प्रतिशिष्यत इत्यनेन न्यायेन जिज्ञासुनिरम्युपगन्त्रव्यमित्यन्वयः । पौर्वापर्यश्ववणानाश्चयणहेतुत्वेन वलावलापर्यालोचनात्को वलावलहेतुत्वे हि सिति पौर्वापयंश्ववणमाद्वियेत तस्य तु नित्याविष्यतासु शाखामु वस्तुतः पौर्वापयंरिहतास्वान्यमियाशक्तिमात्रकारितत्वाद् वलावल हेतुत्वं नास्तीत्यणः । आत्मीयाशक्तिमात्रकारितत्त्य पौर्वापयंस्य वलावलहेतुत्वामावे दृशान्तत्वेनकवावयगतपूर्वोत्तरवर्णविदित्युक्ते वर्णाना प्रत्येकमप्रत्यायकत्वेनार्थंप्रतीत्यर्थंत्या तत्पौर्वापयंत्रयाशक्तिमात्रकारितत्वाभावेनादृशन्तत्वात्पववन्विति दृशान्तान्तरमुक्तम् । वेदकावयगतपदपौर्वापयंस्य वेदो वा प्रायदर्शनादित्यत्र वलावलहेतुनं मवतीत्येतावता दृशान्ततम् । वेदकावयगतपदपौर्वापयंमत्र दृशान्तः । वर्णपौर्वापयंमपि वलावलहेतुनं मवतीत्येतावता दृशान्ततम् ।

पौर्वापर्यस्य च वलावलहेतुत्वे तस्यानवस्थितत्वेन वलवलास्यानवस्थितत्वेन प्रामाण्यान्यस्थानं स्यादित्याह—अन्यथा हीति । पौर्वापर्यस्य च वलावलकारणत्वामावे स्वात्प्रेक्षान्मात्रेण विकलपन्नान्त्यादिम्लत्वकलपन्या स्मृत्यप्रामाण्यमङ्गीक्रियमाणमर्द्धवैश्वसपरिहारार्थम-विरोधेऽप्यापादयेदित्याह—इत्यं चेति । ऐकरूप्यमेवोत्प्रेक्षितुं युक्तमित्याह—सर्वे चेति । प्रथमं स्मृतियहणेऽपि पथाद्विरुद्धश्रुतिदश्चंनेन पूर्वोत्पन्नमूलश्रुत्यनुमानवाधाद्विकल्पे सर्वदा प्रामाण्यं प्रतिहन्येतेति परिहरति—उच्यत इति । अत्रैव दृशन्तमाह—यो हीति । द्वाशिश्वत्कृष्णलरजतपरिमाणं कार्षापणः, कृटाकृटविलक्षणविवेकज्ञानेन जनिता व्युत्पत्तिः—कृटत्विनिश्ययो यस्य स तथोक्तः । ननु श्रुत्यर्थपरिग्रहणकाले मूलश्रुत्यनुमानवाधोऽपि पूर्वं स्मृत्यर्थपरिग्रहकाले वाधामावाद्विकल्पो मविष्यत्यत आह—न चास्येति ।

न् द्वितीयप्रयोगे विरुद्धश्रृतिदर्शनेऽपि पूर्वोत्पन्नस्य मूलश्रुत्यनुमानस्य प्रतिबन्धायोगादनुमितायाश्र श्रृतेरत्यन्तवाधानुत्पत्ते दुंविरो विकल्पः स्यादित्याशङ्कते—ननु चेति । अप्रमितस्यार्थस्यानुष्ठानुमश्वयत्वादेकप्रयोगकालोत्पन्नायाश्र प्रमितेः प्रयोगान्तरकाले विनष्टत्वात्
तन्मू ग्रस्य स्मरणस्यानुवृत्तावापि मूलप्रमाणालोचनं विना निश्चायवत्वायोगात्प्रतिप्रयोगमनुष्ठेयपदार्थविषयप्रमाणालोचनापेक्षणाद्वेष्टितीनुम्बयंङ्गमिति प्रथमप्रयोगवेलायां स्मृतिमूलस्मृत्यनुमानान्निश्चितेऽपि, पुनः प्रयोगान्तरवेलायां कोद्वयौदुम्बयंङ्गमित्याकाङ्क्षायां स्मृत्याः
श्रृतिमनुमिमानो विरुद्धश्रृतिदर्शनान्निवार्यंत इत्यननुमितमूलायाः स्मृतरेत्यन्तवाशो विकल्पाङ्गीकरणे प्रसज्येतेति परिहति—नैतदेवमिति । एतदेव याज्ञिकाचारेण द्रदयिति
पवि होति ।

ननु सङ्कर्षे त्रीहिमिरिष्मा, वीहिमिरेव यजेत, यवेभ्यो यवैरिष्वा यजेतात्रीहिभ्य इति बानयमूदाहृत्य किमनेनाग्रयणाम्यासो विधीयते दर्शपूर्णमासयोवी द्रव्यनियम इति सन्दिद्याग्रयणप्रकरणे पाठाद्यजेस्तद्विषयत्वप्रतीतेर्वीद्याग्रयणेनेष्टा पुनर्वीह्यग्रयणेन यजेतेत्या-ग्रयणाभ्यासविधिरयमिति त्रीहिभिरिष्ट्वा वोहिभिरेव यजेत यवेभ्य इत्यन्ताग्रयणाभ्यासः प्रकरणादित्यनेन सूत्रेण पूर्वपक्षयित्वा अभ्यासविधी प्राप्ते कर्मण्यभ्यासद्रव्यरूपानेकगुणविधानेन वाक्यभेदापत्तेः कर्मान्तरिवधौ च गौरवापत्तेः । प्रकृताग्यणप्रकृतित्वेनोपस्थापिते दर्शपूर्णमा-साख्ये कर्मणि द्रीहियवर्योविकल्पेन प्राष्ठयोर्यंवद्रीह्याग्रयणावधिव्यवस्थाविधानार्थंमेतद्वाक्य-मिति दर्शपूर्णमासयोर्वान्तरालसंयोगाच ह्यन्यत् अन्यक्रमं प्रत्यक्षं विद्यते[जै० ३।१।२५]इति सुत्रेण सिद्धान्त यिष्यमाणत्वात्कर्यं - यावज्जीवं तेरेव यजेनेत्युक्तम् उच्यते । अनिहोत्री वै नानादियता तस्याः पयसा जुहुयादित्याग्रयणेष्टिस्याने अग्निहोत्रस्थाने अग्निहोत्रविश्वेप-विधनात्तरपक्षाश्रयणेनेह उक्तमित्यदोषः । अव्यवस्थितविकल्रोऽपि व्याहियवयोरकृताप्रयण-विषयतयैव वयाख्येयः । एतदेवोपसंहरति --नेति । यद्यपि समस्ताङ्कोपेतप्रधानविषयप्रयोग-शास्त्रालोचनेनानुष्ठानं प्रवर्तते, तथापि तस्य प्रत्येकपदार्थावधारणपूर्वकत्वात् तस्य च विनि-योगशास्त्राधीनत्वात्तदालोचनमिहोक्तम् । प्रयोगशास्त्रस्य त्वनुष्ठानमात्रफलत्वेनाङ्गाङ्गिमावे प्रमाणत्वामावात्तदमित्राय: प्रमाणशब्दो न युज्यते । यच्चात्यन्ताप्रामाण्यवादिमते पौर्वापर्यान-वस्थानात्त्रामाण्यानवस्थानमुक्तम् । तदस्मिननपि विकल्पवादिमते प्रथमश्रुतिग्रहणेऽस्यन्त-स्मृत्यत्रामाण्याङ्गोकरणेन पर्यंनुयोगसाम्याद्विकल्पवादिना वा पौर्वापर्यानादरेऽत्यन्ता गामाण्य-बादिनापि तदनादरेण परिहारसाम्यादवाच्यसित्याह—यच्चेति । पर्यन्योगसाम्यमूपपा-दयति - यदा होति । ननु पर्यनुयोगसाम्येऽपि प्रथमं स्मृतिग्रहणे विरोधादर्शनेन मूलश्रुतेर-वश्यकरूप्यत्वात्वलृक्षायाश्च श्रुतेरत्यन्तवाधायोगात्वीर्वापर्यानादरेऽत्यन्ताप्रामाण्यसिद्धेः परि-हारसाम्यं नास्तीन्याशङ्क्र्याह--कालान्तरेऽपीति । क्लृहाया अपि श्रुतेविरुद्धश्रुतिदश्ने सत्यमावावधारणस्योक्तत्वादश्यन्दाप्रामाण्यवादिमतेऽपि पोर्वापर्यमकारणं तदनङ्गोकृतमेव तु पौर्वापर्यस्य वलावलहेतुत्वमापाद्य विकल्पवादिना निरस्तमित्याद्ययः । कि च प्रथमं स्मृतिग्रहणेऽपि पुरुषान्तरहृष्या श्रुत्या तदानीमि मूलश्रुत्यनुमानवाधाद्विकल्पो न युक्त इत्याह-पूर्वेति । ननु पुरुपान्तरस्य विरुद्धश्रुतिदर्शनेऽपि स्वयमदर्शनात्रभ्थं बाघोऽत आह—पुरुष-न्तरेति । एव तर्हि ब्रह्मियवश्रुत्योरपि पुरुषान्तरवाधेनाङ्गीकृतप्रामाण्यमपि पूरुषं प्रत्यप्रामाण्यापत्तेः । सर्वान्प्रत्यप्रामाण्यं प्रसच्येतेति शङ्कते — यवेति । श्रुतेरननुष्ठाः पकत्वमात्रमप्रामाण्यम्, न च पुरुषान । राननुष्ठापकत्वेन पुरुषान्तरं प्रत्यनुष्ठपकत्वं बाज्यते । न चैवं पुरुषव्यवस्थया विकल्पानापत्तिः शङ्कतीया । पठ्चमानत्वाविशेषण प्रमाणीकृतयव-श्रुतिकमिप पुरुषं प्रति कालान्तरे यवश्रुतेः प्रामाण्याम्युपगमादिति परिहरित-उच्यत इति । प्रतियोगित्वेन न्नीहिश्रुतेरिप बुद्धिस्थत्वात्तयोरिति द्विवचनम् । नतु स्मृत्यनुमिताया अपि श्रुतेः पुरुषान्तरगतिविरुद्धश्रुतिदर्शनेनानुष्ठापवत्वरूपं निमज्जनमात्रं करिष्यते । नामावावधारणिमस्याखङ्कषाह — स्मृति त्विति । सर्वेषां प्रथमस्मृतिग्रहणे निष्प्रतिद्वन्द्वानुमानसिद्धः पश्चाद्विषद्धश्रुतिदर्शने सित निमज्जनमात्रकल्पनं भवेदिष ।

केषांचित्तु प्रथमश्रुतिग्राहिणां स्पृतिमूळश्रुत्यमावावधारणे सत्येकस्याः श्रुतेः सदसत्व-विरोधात्पुरुवान्तरगतमिष श्रुत्यनुमानं मिथ्येति निश्चीयत इत्याद्ययः । सर्वेदा तावतां पुंसामभावात् न स्पृतिरप्रामाण्येन मुच्यत इत्याकारप्रश्लेपेणान्वयः । कत्तंरीयन्तृतीया । अप्रामाण्यं स्पृतिमात्मनः सकाद्यान्न मुख्यतीत्यर्थः । प्रामाण्येनेति तु पाठे यदि सर्वेदा तावतां भावः स्यात्ततो न प्रामाण्येन मुच्यते । न त्वेतदस्ति । प्रथमश्रुतिग्राहिणामिष केषां चिद्भावादिति व्यवधारणकत्यनया योज्यम् । अम्युपगमवादमात्रं चैतन् ।

परमार्थंतस्तु सर्वेषामिष प्रथमश्रुतिग्रहणे पश्चात्तेन विरुद्धश्रुतिदर्शनेन पूर्वोत्पन्नस्मृतिमूलश्रुत्यनुमानिमध्यात्विनश्चयद्विकल्पो न युक्त इत्याह—सप्रमाण्यपदं चेति । पारतन्त्र्यम्
अप्रामाण्मपदम् । ननु सत्यिष विरुद्धश्रुतिदर्शने विकल्पेनोमयप्रामाण्यसम्मवात्किमिति
स्मृत्यनुमितायाः श्रुतेरमावोऽङ्गीक्रियत इत्याशङ्क्षयाह—अध्यारोण्येतेति । गत्यन्तरसम्मवेप्रदोषदुर्थविकल्पापादकश्रुत्यनुमानस्यायुक्तत्वात् स्मृत्यप्रामाण्यकल्पनमेव न्याय्यमित्याशयः ।

एवदेव विवृणोति—विरुद्धयोहींति । एवं च सित श्रुतिविरोधेऽत्यन्तदुष्टविकल्पपिहारार्थं भ्रान्त्यादिमुललकल्पनया स्मृत्यप्रामाण्याङ्गोकरणस्य न्याय्यत्वेनाद्धंवैशसानापादकत्वान्न तत्पित्हार्थंमविरोधेऽप्यप्रामाण्यमापादनीयमित्याह — निवति । यत्तु सवंश्रेकरूप्योत्प्रेक्षंच युक्तेत्युक्तम् । तद्धिरोधाविरोधाभ्यां सर्वत्र व्यवस्यादशंनादयुक्तमित्याह—ययेति ।
नास्त्येकरूपतेत्यतः शब्दाव्याहारेणोपसंहारः । अधिकरणार्थं व्याख्याय माष्यमनुसन्दधानस्तत्र यथेत्युदाहरणमाध्यं पूर्वाधिकरणप्रतिपादितश्रुत्यनुमानद्वारस्मृतिप्रामाण्यापवादार्थंऽस्मिन्नधिकरणे प्रत्कश्रुत्यर्थोपसंहारपरकल्पे सूत्रकारवचनस्यानुदाहार्यत्वाद्युक्तमित्याशङ्क्यः
समर्थयते—यद्यपीति । कल्यसूत्राधिकरणे स्वातन्त्र्यस्य निषेत्स्यमान्त्वात्पौरुषेयत्वेन च
वस्तुतोऽप्यनुपपत्तेः कल्पसूत्रमुलमूतानामिष श्रुतीनां शाखान्तराधीतानामनुमेयत्वाविशेषात्प्रत्यक्षश्रुन्यर्थोपसंहारपरत्वलक्षणस्य वैलक्षण्यात्मकस्यान्तरस्याव्यापकत्वेनाल्पत्वाद्धुक्तपुदाहरणत्विमित्याशयः । सर्ववेष्टनस्मृतेर्जमिनिदृष्टशाट्यायनिवाह्यणगतश्रुतिमूलर्वेऽप्यस्मदादीनां
मूलादर्शनादस्युवाहरणत्वम् ।

क्रीतराजकमोज्यान्नत्वसमृतिमूलस्य तु तस्माद्दीक्षतस्य विज्ञातस्य क्रीतराजकस्य मोज्यं मवतीत्यथवंवेदे पठ्चमानस्यासमदादिप्रत्यक्षत्वेन निराकर्त्तृं मध्वयत्वात् क्रीतराजको मोज्यान्न इत्युदाहरणमाज्यमयुक्तमाशङ्क्र्य समर्थयते — क्रीतेति । बाध्यत्वासम्मवशङ्कानिराससाम्याद्वृष्यत्क्रमो न दोषः । तथापि स्मृतिपक्षे बाध्यत्वे निक्षेपादुदाह्रियत इत्यन्वयः । अग्निषोमीयसंस्थावधिमोजनप्रतिषेधविरोधादिति बोध्यत्वे हेतुः । विरोधेऽपि कथं बाध्य इत्याशङ्क्रय — अधिकृतानिधकृतत्वे विकायं तस्येत्याद्युक्तम् । अधिकृतानिधकृतविवेकार्यं तस्येत्याद्युक्तम् । कथिकृतानिधकृतविवेकार्यं तस्येत्याद्युक्तम् । कथिकृतानिधकृतविवेकार्यं तस्येत्याद्युक्तम् । कथिकृतानिधकृतविवेकार्यं तस्येत्याद्युक्तम् । कथिकृतानिधकृतत्वाद्याद्याद्यायायोदाहर्णं दीक्षितान्नमोजनस्यायज्ञाङ्गत्वेनयज्ञाङ्गपोचरन्यायाविवयत्वात्स्वासंमितसूचनार्थम् — भाष्यकारेणेत्युक्तम् । भाष्यकृतस्वैन

ि सं

षोऽभिप्रायः त्रयोप्रतिपादतस्य विक्षितान्नभोजनप्रतिषेषस्यावव्यपेक्षायामयवंवेदप्रतिपादि-तस्यावधेद्गैरस्यत्वेन विलम्बितत्वादयर्वदवेदप्रतिपादितस्य तु तस्माद्दीक्षितस्याविज्ञातस्या-क्रीतराजकस्याभोज्यं भवतीति प्रतिषेधस्य भिज्ञाताविधःवेनावव्यनपेक्षत्वाद्दीर्वत्यमिति ।

अष्टाचत्वारिशद्वर्षं ब्रह्मचर्योदाहरणमयुक्तम् । कृष्णकेशत्वस्यानवस्थितवयोवस्याविशेष-त्वेनावस्थितवर्षंसंख्यारूपकालविशेषत्वेन चोत्तरकालमपि सम्मवात् । न च जातपुत्रोऽग्नी नादधीतेत्युत्तरकालं पुत्रजन्मप्रतीक्षणाद् बहकालातिक्रमे सति कृष्णकेश्वत्वापनयः शङ्कतीयः। जातपुत्रस्य पक्षान्तरत्वसम्मवेन समुच्चयस्य संदिग्धत्वादित्याराङ्क्ष्य समर्थयते — कृष्णः केशत्वं चेति । तथापि व्यक्त एव विरोधो दृश्यत इत्यन्वयः । कथमित्यपेक्षिते स्मरण-प्रकाश्चितस्यार्थंस्य यीवनावस्यारूपस्य जातपुत्रत्वकृष्णकेश्चत्वाभ्यां बाल्यवार्द्धंकव्यवच्छेदेन परिग्रहादुपलक्षणादित्युक्तम् । कृष्णकेशत्वजातपूत्रत्वयोः प्रत्येकमाधानाधिकारिविशेषणत्वेऽष्ट-दोषिकरुपापत्तेविशेषणिवशेष्यमावाप्रतीतेश्व समुच्चयायोगाद्दारपरिग्रहोत्तरकाले च कृष्ण-केशस्य नियमेनाधानप्रासेः पिलतकेशन्यात्रत्यां कृष्णकेशस्त्रविशेषणस्त्रविशेषणस्य . परिसंख्यार्थंत्वापत्तेरजातपुत्रस्यापि च हरिइचन्द्रादेः पुत्रार्थयागोपास्यानेनाहिताग्नित्व-दर्शनेनाजातपुत्रत्वस्य स्वरूपेण विशेषणत्वानुपपत्तेः । स्मृत्यनुसाराच्चोमयोयौवनावस्योप-्स्यादित्याशङ्कच -अ**ष्ट**तो वेत्युक्तम् । 'शतायुर्वे पुरुष' इति श्रुते: पञ्चाशद्वर्षस्या<mark>द्धं वयो</mark> मवित तावता यौवनावस्थासमाप्तिरित्याशयः। तथापि कथं विरोध इत्याशङ्कय-अष्टाचरवारिशहर्षेत्याचुक्तन् । पञ्चवर्षोपनयनपक्षे सातिरेकाणि द्विपञ्चाशहर्षाणि गर्माष्टम-्पक्षे सातिरेकाणि चतुःपञ्चाशविति । तत्त्रमाणमशक्यत्वाविति पूर्वपक्षसिद्धान्तमाध्ये स्पष्टत्वाच व्याख्याते ।

वस्त्रान्तिरतौदुम्बरीस्पर्शेऽप्यौदुम्बरीं स्पृष्ट्वेति बुद्धधनपायात् स्पर्शनासवंवेष्टनयोरिवरोधः इति कथमशुक्यतेत्यविरोधाशः द्धानाध्यामिप्रायं व्याचष्टे — ननु चेति । नौपचारिकशब्दप्रयोगमात्रेणानुपळिधिवरोधात् वस्त्रान्तिरतौदुम्बरोस्पर्शानुमवकल्पना युक्तिति स्पर्शनविधानादित्यादिपरिहारमाध्यामिप्रायं व्याचष्टे — कथमिति । ननु व्यक्तिद्वारेणेव जातेवंस्त्रद्वारेणौदुम्बर्याः स्पर्शो मविष्यतीत्याशङ्कां निराकर्त्तुमाह— न चेति । जात्योव्यंक्त्योः
स्पर्शयोश्वेति विग्रहः । औपचारिकस्पर्शाङ्कीकरणे तु विध्यानर्थंक्यमित्याह् — अयेति ।
अविरोधवादी स्वामिप्रायं विवृणोति — निव्यति । बुद्ध्यवैळक्षण्यमेव व्यवहारेण द्रव्यति —
तथा होति । परिहर्ता व्यवहारमन्यथोपपादयति — सत्यमिति । किं तु चण्डाळस्पृष्टवस्त्रस्पर्शकारितमित्यर्थः । तद्वस्त्रं स्पृश्यमानित्यध्याहारः । कथं तस्याशुद्धिकारणत्विमत्याः
शङ्क्ष्याह— तथा चेति ।

नन्वशुचिस्पर्शो निषिद्धत्वादशुद्धिकारणं वस्त्रस्य च चाण्डालादिवत् स्वतोऽशुचित्वा-मावानमनुष्यवच्च निषेधाधिकारामावेन निषिद्धाचरणानिमित्ताशुचित्वामावात्तत्- स्यशंस्याशुद्धिकारणत्वानुषपत्तेः पिततवण्डालस्विकोदक्याशवस्पृष्टिवतत्स्पृष्टसाशंने सचैलो जलमाविशेदित्यस्य च मनुष्यमात्रविषयत्वोपपत्तेनं चण्डालस्पृष्टवस्त्रस्पशं दोषकस्पनं युक्तमित्याशङ्गते—कथं पुनिरित्त । ननु सूत्यादिवदिनिषद्धोऽपि वस्त्रस्याशुचिस्पशों शुचित्वमापादियष्यतीत्याशङ्क्रचानिष्टापादनेन प्रत्याचष्टे—कथं वेति । तत्स्पृष्टेषु स्पृश्य-मानेष्विति विग्रहः । अनिष्टापत्ति तावत्परिहरति—तदुच्यत इति । काष्ठादीनां चण्डालादि-स्पर्शापादितस्याप्यशुचित्वस्य ।

> अष्टाङ्गुलं मवेत्काष्ठं तृणमुष्टियंदा मवेत् । मारतेनैव गुद्धिः स्याद्दुव्वं स्पृष्टिनं दूष्यति ॥

इति स्मृतेः आदिशब्दोक्तानां च रथ्याकर्दमादोनाम्---

रथ्याकर्षमतोयानि स्पृष्टान्यन्त्यश्ववायसै:। मारुतेनैव शुद्ध्यन्ति पक्वेष्टकचितानिति॥

स्मृतेर्वायुस्पर्वे नापनयात् स्पर्शस्य च दोषकारणत्वं न जातमशुचित्वानापादना-दित्याशयः । नन् निर्वातस्यस्य काष्ठादेश्रण्डालादिस्पृष्टस्यापि शुद्व्यन्तरास्मरणेन माहत-शद्धिस्मृतेरश्चित्वानापितप्रतिपानपरत्वावसायात्र तावत्तत्साम्येन वस्त्रस्याश्चित्वः पत्तिंवैक्तुं शक्यते। न च प्रक्षालनशुद्धिसमृतेर्वस्त्रस्याशुचित्वापित्तर्वं क्तुं शक्यते। ''तस्याः'' गन्धलेपाप-कषंणे शोचममेध्यस्यं ति लेपापक्षंणोपदेशाल्लिष्ठविषयत्वप्रतीतेरित्याशङ्कते—नन्विति। प्राक्तनलेपापकर्षणविषयत्वेनापि विव्युपपत्तेनिश्चतिलस्रविषयत्वकल्पनं युक्तमिति परि-हरति-नेति । तुशब्दः शङ्कानिवृत्यर्थः । यद्यपि केनिचदमेध्येन लिसस्येति लिसपदं प्रक्षिप्य पठचते, तथाप्यमियुक्तबहुजनापिठतत्वान्नासावार्षः पाठ इति चिरन्तनग्रहणेन सूचितम्। तवं तर्हि वस्त्रस्यामेव्यत्वामावात्रानेन शुद्धिरुक्ता स्यादित्याशङ्क्रयाह-वण्डालेति । आशङ्का-वादी स्वामिप्रायं प्रकटयति --ननु चेति । गवाश्वादितुल्यत्वावधारणहेतुः स्वामाविका-श्चित्वनिषेवाधिकारामावलक्षणः प्रागेवास्मामि रुक्तः । स्वामाविकाश्चित्वनिषेधाधिकार्-योरमावेऽपि प्रक्षालनविधिसामध्यीच्चण्डा अदिस्पर्शेन वस्त्रस्याशुचित्वापत्तिरवसीयत इति परिहारवादी स्वामिप्रायं प्रकटयति-उच्यत इति। चण्डालस्पृष्टवस्त्रस्प्शंनिमित्त-दोषप्रतिपादनस्य प्रकृतौदुम्बरीस्ट्रष्टवस्त्रस्पशं निमित्तौ दुम्बरीस्पशंबुद्व्यमानोपयोगितामाह्-अत्रश्रेति । शालान्तरे चौदुम्बर्योद्गाता स्पृष्टव्य इति विधानात्तस्याश्राचेतनत्वेन स्पर्श-संवेदनलक्षणस्पर्शायोगात्प्राप्तिमात्रवचनत्वेत स्पर्शश्रुतेः प्राप्तेश्व व्यवघानेऽनुपपत्तेरविरोघा-शक्कुव नास्तीत्याह—यदा त्विति ।

नतु कस्यांचिच्छाखायामौदुम्बयाश्रयत्वमात्रविषानाद्वस्त्रान्तरिताया अपि चौदुम्बर्याः पतनप्रतिवन्धकत्वेनाश्रयत्वोपपत्ते रिवरोधो मविष्यतीत्याशक्क्याह्—अपाश्रयणेति । अस्पृष्टायाः संयोगामावेनाश्रयत्वायोगादपाश्रयणह्स्तसंयोगाद्यनेकोपायसाध्ये च स्पर्शेऽपाश्रयणित्यमार्थं-त्वेनापाश्रयणविधरपाश्रयणेनैवौदुम्बरीं स्पृष्टेत्येकवाक्यत्वावसायादस्त्येव विरोध इत्याद्ययः ।

ननु संयुक्तस्यापि वस्त्रस्य पतनप्रतिबन्धकत्त्रायोगात्संयुक्तसंयोगो नास्पृष्टाप्यौदुम्बर्येवाश्रयो मिवष्यतीस्याशङ्क्रभाह —परेति । संयुक्तसंयोगमात्रेणाश्रयत्वाङ्गोकरणेऽविन्ध्यसंयुक्ताकाश-संयुक्तस्य हिमवतोऽपि विन्ध्याश्रयत्वापत्तेर्वस्त्रस्यैवौदुम्बरीसंयोगलब्धस्थैर्यस्य पतनप्रति-बन्धकत्वं प्रसच्येतेत्यपाश्रयणस्पर्शयोविरोधोऽस्तीत्याशयः ।

ननु सत्यपि विरोधे सर्वंशन्दस्य कतिपयवेष्टनेऽत्यन्तवाधानापत्तेः । स्पर्धंश्रुतेश्रौदुम्बरीसम्बद्धवस्तुस्पर्शेऽप्योपचारिकत्वेनोत्पत्तेः कथंचिद् वाधमात्रेण चानुपपित्परिहारसम्बद्धवस्तुस्पर्शेऽप्योपचारिकत्वेनोत्पत्तेः कथंचिद् वाधमात्रेण चानुपपित्परिहारसम्बद्धवस्तुस्पर्शेऽप्योपचारिकत्वेनोत्पत्तेः कथंचिद् वाधोऽपि
श्रुतेः कारणामावादयुक्त इति वामुद्गायतेतिमाष्येणोक्ताः सर्वेत्यनेन स्मृतेवीधकारणत्वमाशङ्काम्, निव्तत्यनेन निर्मूलत्वान्निराकृत्य वैदिकमित्यनेन श्रुतिमूलत्वामाशङ्काम्य
मवेदित्यादिना प्रत्यक्षश्रुतिविरोधान्मूलश्रुतिकत्वनासम्मवमुक्त्वा, कथं न हीत्यनेन कि
विह्व मूलमिति पृष्ट्वा व्यामोहादित्युक्तरे दक्ते कथमित्यनेन व्यामोहमूलत्वे कि
प्रमाणमिति पृष्ट्वा श्रौतेत्यनेन विरुद्धश्रुत्यवगता यथार्थत्वान्यथानुपपत्तिः प्रमाणमित्युक्तम्,
तत्सवं संक्षेपेण तात्पयंतो व्याचष्टे— इति युक्तमिति । पूर्वोक्तत्रलावलहेतुपरामर्शायोऽयमितिकरणः।

अयेत्याचळ्कामाध्यं श्रूतिमूल्यतस्य निराकृतत्वास्स्वातन्त्रयेण चाप्रामाण्यादिविधिस्वाच्चायुक्तमाखळ्क्च्य, विक्रित्पाङ्कीकरणेन विरोधपरिहारसम्मवाच्छ्रविकल्पनोपपत्तिमङ्गीकृत्यैतदुक्तिमिति व्याचछे—अयेति । नासतीत्यादितुल्यकारणत्वादित्यन्तं माष्यं
तात्पर्यंतस्तावद्वचाचछे—नासतीति । (हसे हसने मृङ् प्राणत्यागे, गृ निगरणे, इण् गतौ,
वा गतिगन्धनयोः, अम गतौ, दम उपश्मे, लूत्र् छेदने, पूत्र पवने, धुर्वी हिंसायाम्, हस्नः
करनक्षत्रयोः । मतः, 'मूलोकः । गतः अवटः' । एतः लखुरः । वातो-वायुः, रोगश्च ।
अन्तः-अन्तेऽन्तिके च । दन्तःदश्चनम् । लोतः-अश्रुवह्नचोः । पोतः-वालवहित्रयोः । धूतः
घठः) । औणादिके तत्प्रत्यये कृते गम्यतेऽसावित्यस्मिन्नर्थेऽयमन्तशब्दः । एकेनाम्यते गम्यते
प्राप्यते योऽसावैकान्तव्योमाहश्चासावैकान्तश्चेति तृतीयासमासगर्मः कर्मधारयः । विकल्पेऽङ्गीक्रियमाणे पूर्वोक्तनैव तुल्यकक्षविकल्पोऽपीत्यादिना मार्गेण व्यामोहस्यैकविज्ञानगतस्य कल्पनामवश्यमापन्नां पूर्वोक्तेनैव द्वितीयेन प्रकारेणेत्यादिना मार्गेण स्मृतावेव नियच्छतीति
प्रथमपादावृत्त्या योज्यम् ।

एतदेव माध्यमवयवशो व्याचिख्यासुर्व्यामोहिवज्ञानसमासं द्वेषा विगृह्णाति— व्यामोहित । विकल्पं दिवति माध्ये न पाक्षिकीत्यपाक्षिकत्वामिधानमेकस्मिन्प्रयोगेऽङ्गीकृत-प्रामाण्याया अपि स्पर्शंश्रुतेः प्रयोगान्तरे ब्रीह्यादिश्रुतिवदप्रमाण्याङ्गीकरणोपपत्तेरयुक्त-माश्रङ्क्योपपादेयति—विकल्पं त्विति । अपाक्षिकं चेति पाठे सर्ववेष्टनस्मरणं चेति मिन्नक्रमश्चाकारः । पक्षे तावदित्यादिपाक्षिकत्वोपपादनार्थंमिति व्याचष्टे—एविति । यथा श्रुतिरपाक्षिकी तथा स्मरणमपीत्येवंशब्देनामिधानाद्भित्तक्रमत्वं सुचितम् । पाक्षिकं चेति

तु पाठे विकल्पेऽङ्गीक्रियमाणे पाक्षिकत्वमेवात्यन्ताप्रामाण्यहेनुरिति व्याच<mark>ये —पाक्षिकं</mark> चेति । तत्तथाव्यामोहे तस्मिन्स्पर्शनविज्ञाने पक्षान्तरेऽनीत्यव्याहृत्य मार्ज्यं योज्यम् ।

नतु पक्षान्तरे स्पर्शनथुतेव्यामोहत्वात्समृतिमूलश्रुतिकल्पनं मविष्यतीत्याशङ्कानिवृत्त्यथं न चासावितिमाष्यं व्याचष्टे — एकदापि चेति । यदेव हीत्यादिमाष्यं श्रुत्यपाक्षिकत्वो-पपादनार्थंतया व्याचष्टे — इति समर्थंयमान इति । तस्याव्यामोहत्वस्य निरपेक्षप्रमाजनकत्वं मूलम्, तदपाक्षिकत्वात्तद्वरोनैव च स्मृतिव्यामोहत्वस्यापाक्षिकत्वात्सवंदा निविचिकित्स-श्रुतिप्रामाण्यसिद्धिरिति माष्यार्थः ।

ननु पक्षान्तरे प्रमादपाठत्वान्निरपेक्षप्रमाजनकत्वं न सम्मवतीत्याशङ्कानिरासायं नासाविति माध्यं व्याचष्टे—न हीति । स्मृतेः श्रुत्यादिमूळत्वं वैधम्यंदृष्टान्तत्वेनोक्तम् । तेनेति माध्यं श्रुत्यपाक्षिकं चोपसंहारार्थत्वेन ताथद्वयाचष्टे—तेनेति । व्यामोहादिति हेतौ पञ्चमीत्यर्थः । अन्यपर्यायान्तरशब्दयोगनिमित्तपञ्चम्यङ्गीकरणेन वा तेन श्रुतिविरोष-परिहारासम्मवेन नैतत्स्मात्तंविज्ञानं व्यामोहपक्षात्प्रामाण्यरूपं पक्षान्तरं संक्रान्तम्, कि तु दुःश्रुततादिविज्ञानं सर्वदा तस्य मूळिमित्येवमेतद् माध्यं योज्यिमत्याह्—यद्वेति । दुःश्रुत-स्वप्नादिमूळत्वेनैकदाङ्गोकृतेन सर्वदापन्नेन हेतुना पक्षान्तरं न संक्रान्तमित्यर्थः ।

ननु सत्यपि विरोधे शिष्टत्रैवणिकदृढपिरमृहस्य श्रुतिकल्पनहेतोर्मावात्किमिति श्रुतिनं कल्प्यतदृश्याशङ्क्ष्य, प्रमित्सानिरपेक्षपरोक्षार्थं विषयप्रमाणानुत्पत्ते विरोवे श्रुतिकल्पनं युक्तमिति प्रतिपादनार्थं 'न हीति' माष्यं कि कत्तं व्यमिदानीं चेत्यनेन पूर्वमेव व्याख्यात-प्रायत्वात्त व्याख्यातम् । तस्मादित्युपसंहारमाष्ये तुल्यकारणत्वं व्याख्ये—श्रुतीति । विषमशिष्टत्वादपि विकल्पो न युक्त इति प्रतिपादनार्थमिष चेति माष्यम् । प्रमाणायां स्मृता-वित्यत्रोमयं प्रामाण्यविरोधिववरणदर्शंनादयुक्तमाशङ्क्ष्य विरोधप्रतिपादनपरत्येव ताव-द्वयाचष्टे – अपि चेति । इतरस्मृतिप्रामाण्यं श्रुतिप्रामाण्यं चेतरच्छ्वतिप्रामाण्यं स्मृति-प्रामाण्यं वा नाश्रयतीति नव्यमासो । नन्वयमकारो दीघं इत्याग्यः । अन्यतो बलाबल-परिच्छेदाभावे तुल्यवलत्वावगत्या विकल्पः स्यात्सति तु तस्मित्रष्टदोषविकल्पाङ्कोकरणं न युक्तमिति भाष्यामिप्रायः । क्व पुनरितरेतराश्रयविरोवेऽन्यतः परिच्छेदोऽहष्ट इत्या-धङ्क्ष्याह—परस्परेति ।

प्रतिज्ञा यत्र बाध्येत पूर्वोक्तैर्यस्य बाधकैः। तत्पराजयतः कार्यो निर्णयो बाधवर्जनात्।।

—श्लो० वा० अनु०, ९३-९४

इत्यत्रोक्तो विरुद्धाद् व्यभिचारिणो विरोवे, अन्यतः परिछेदो दृष्टान्तितः ।

प्रमाणशब्दमाक्षिपति—प्रमाणशब्दस्येति । प्रमाणशब्दस्य स्मृतिसामानाधिकरण्य-प्रयोगेण ज्ञानसमानाधिकरण्यामावात् स्मृतेश्चाप्रमितित्वेन मावोत्पन्नत्युडन्तत्वायोगान्नानेन कारणद्वयेन नपुंसकलिङ्गत्वसिद्धिरित्याशङ्क्य प्रमाणशब्दस्य वेदाः प्रमाणिक्यादिप्रयोगेण लोके नियतिलङ्गः वावधारणात्, करणसाधनत्वेऽपि ज्ञानशब्दवत्सामान्यविवक्षया नपुंसकिलङ्गत्वात् मावे ल्युट् चेति त्युट् प्रत्ययस्मरणात्तदाश्रयणेन नपुंसकिलङ्गत्वसमर्थनार्थं वेदाः प्रमाणमितिनिदर्शनम् । ज्ञानसामानाधिकरण्येनेति च तस्य ज्ञानमुपदेश इति करणव्युत्रन्नस्यापि ज्ञानशब्दस्य नपुंसकिलङ्गत्वदर्शनाद्यदेव ज्ञानशब्दस्याधिकरणमिषधेयम्, नपुंसकिलङ्गं वदेवास्यापीति व्याख्येयम् । ज्ञानशब्दस्य विषयाव्यभिचारिवुद्धिविशेषवाचिद्यव्यवाखंप्रत्यभिज्ञानेन च च किल्तवायोगाद् बुद्धिवोधादिसामानाधिकरण्याविशेषण चानेकिलङ्गत्वापत्तेरव्युत्पन्नस्यैव प्रमाणशब्दस्य ज्ञानशब्दपर्यायत्वाभिप्रायं समानाधिकरण्यव्याख्यानं कथं निवंहतीति न विद्यः । मावव्युपत्तौ तु स्मृतिजन्यसर्ववेष्टनज्ञानलक्षणया स्मृतिशब्दस्य प्रमाणशब्दसामानाधिकरण्यं द्रष्टव्यम् । करणविशेषविविक्षायां वेति विशेष-शब्देन पूर्वं सामान्यविवक्षा द्योतिता ।

समर्थनं प्रतिजानीते —तिमामिति । समर्थयते —प्रमाणिति । मुलप्रमाणाश्रितायाः स्मृतेः श्रुत्या सह स्पर्धा भवति, न स्वतन्त्राया इति प्रतिपादियतुं प्रमाणशब्दात्परात्रअय-गताबित्येष धातुर्माष्यकृता प्रयुक्तः। न शुद्धः प्रमाणशब्दः ततश्च प्रमाणमयनायां गच्छन्त्यां प्रमाणायां समृतौ स्पर्शनं व्यामोहो न तन्निरपेक्षायामिति माज्यायों मवतीत्या-श्यः । योजना चैवम् । यतः स्मृतिः प्रमाणमयते तस्मात्प्रमाणोच्यते धात्वन्तरेण यतिधात्व-थं व्याख्यानाथं म् -- यातीत्युक्तम् । कि तत्प्रमाणिमत्यपेक्षिते -- मूलभूतां श्रुतिमित्युक्तम् । नन्वयतेयंकारान्तरत्वात्कथं प्रमाणेति रूपसिद्धिरित्याशङ्क्य, क्विपो बलादित्वेन लोपो व्योवं लीति यकारलोपे सत्येतद्रपसिद्धिरिति सूचनार्थं —श्विवश्तादयतेरित्युक्तम् । ननु कृताकृतप्रसङ्गितया नित्यत्वेन वित्रपो लोपस्य प्राथम्यात् वलः परमूतस्यामावे सित कथं यकारलोपः स्यादित्याशङ्क्य वलप्रत्ययपरत्वनिमित्तयकारलोपाम्युपगमेनैव तावत्परि-हरति - तत्रेति । प्रत्ययलोपे प्रत्ययलक्षणितिस्मरणात्प्रथमं विवपो लोपेऽपि तत्कार्य-सिद्धिरिति मावः । निनवदं वल्ग्रहणं वर्णविषयम् । तथा सित गोधाया अपत्यिमत्यिसमार्थे गोधाया ढगिति विहित ढ्वच्त्ययादिम्तढकारस्यायनेयीनियियः फढखच्छघां प्रत्यादीना-मित्ययादेशे कृते लोपोन्योवंलीति यलोपाद् गौधेर इति रूपं सिद्धचित । प्रत्ययविषयत्वे तु प्रत्ययमध्यगतस्य वलो रेफमात्रस्य प्रत्ययत्वामावात्प्रत्ययमध्यगत्यकारलोपनिमित्तत्वामावेन न रूपसिद्धिः स्यादित्याशङ्क्रचाह—न चेति । वल्प्रहणस्य वर्णविषयत्वेन, प्रत्ययविषयत्वेन च द्वेषा वैयाकरणैव्यस्यानादिह लक्ष्यानुसारेण प्रत्ययविषयत्वाम्युपगमेन वलादिपत्यय-निमत्तोऽत्र यलोपः प्रत्ययलोपलक्षणेन युक्त इति भावः।

मामूद्रा वरुप्रत्ययपरस्विनिमत्तो यकारलोपः, तथापि यदि वा कानिचिदन्यान्यिप वर्णाश्रयाणि कार्याणि प्रत्यययलोपलक्षणेन मवन्ति तद्वदिदमिप मिविष्यतीत्युक्तवाऽथ वैवं वक्ष्यामि लोपोन्योवंलि ततः वेन्यंन्तस्य न्योलोपो मवतीति माष्ये पतञ्जलिना वेरपृक्त-स्येति योगविमागामिधानाद्विमक्तस्य वेदिति सूत्रस्य येनिविधस्तदन्तस्येति स्मरणेन न्यन्तस्ये-स्यर्थावगतेः कृताकृतप्रसिक्तित्वेन च नित्यत्वेऽपि विलोपस्य प्रथमकरणे व्यन्तशब्दामावेन

वेरिति सूत्रस्यानवकाशापत्तेः सावकाशिनरवकाश्ययोनिरवकाशो विधिवंखवानिति विखोप-प्राथम्यवाधेनास्य व्यन्तत्वानपायाल्खोपो व्योरिति पूर्वसूत्रगतपदद्वयानुवृत्त्या व्यन्तस्य वकारयकारयोर्छोप इति सूत्रार्थनिष्पत्तेव्यंन्तत्वनिमित्तो यकारखोपो मविष्यतीति परि-हारान्तरमाह—यद्वेति ।

वेरितीतिकरणाध्याहारेणैव योज्यम् । वेरिति योगविमागेन लोगो मविष्यतीयुक्ते कथमित्यपेक्षायां व्यन्तस्य वकारस्च यकारस्च लुप्यत इत्येवमर्थावगमादिति न केवलं वस्परस्वनिमित्त एव वकारयकारयोलोंपः किं तु व्यन्तत्वनिमित्तोऽपीति चकारार्यः । ननु यकारलोपेऽप्यकारस्य ह्रस्वस्य पिति कृति तुगिति तुगागमापत्तेरनिस्यमागमशासनिमिति स्मरणाद्वा तदकरणेऽपि शुद्धस्याकारस्यादन्तत्वात्प्रमाणपदसंहितायां वा दीर्घत्वापत्तेष्टाप्प्रत्य-यामावेन याडाप इति तन्निमित्तयाडागमामावात्कयं प्रामाणायामिति रूपसिद्धिरित्या-शङ्कचाह - यलोपे चेति । शुद्धप्रहणेन तुगागमदीर्घंत्वापादके निराकृते शुद्धस्याप्याद्यन्तवदे-कस्मिन्नित्यन्तवत्कार्यसिद्धचा टाप्प्रत्ययोत्पत्तिसमैनार्थम् - तवन्तावधिकादित्युक्तम् । यः ्रबुद्धः परिशिष्टाकारः स एवान्तरूपो विधिः स्वार्थे कप्रत्ययः । तस्माददन्तरूपाविधम्<u>तादतः</u> पश्चात् स्त्रियां विषये टाप् क्रियत इत्यर्थः । ननूपपदाकारसंहितायाः प्रथमातिक्रमकारणा-्मावेन पूर्वकार्यत्वाद्दीर्घत्वापत्तेष्टाप्प्रत्ययानुत्पत्तिः स्यात् । पूर्वाकरणे वा भ्रष्टावसरत्वेन पश्चादप्यकार्यत्वात्प्रमाणेतिकवं न सिद्धचेदित्याश्चड्क्याह्-अक इति । एकपदाकार्-संहितायाः पदान्तरसंहितातः शीव्रप्रतीतेर्दीर्घादोषंयोश्र धातु श्रत्याकारयोदींर्घादेशस्यान्तरत-मत्वातिशयाद्वातुह्रस्वाकारद्वयदीर्घादेशाच्छी**घ्रप्रती**तेः परयोधांतुप्रत्ययगतयोरकारा-कारयोरकः सवर्णदीर्घत्वं पूर्वं कृत्वा ततः पूर्वणाप्युपपदाकारेण अकः सवर्णदीर्घत्वं कृत्वा प्रमाणेत्यनुगम्यत इति योज्यम् । तदितरेतराश्रयमित्युपसँहारमाष्यमपीतरेतरविरोधपरतया पूर्वंवद् व्याख्यातं मवतीत्याह—तदेतदिति ।

जपक्रमीपसंहारानुरोधेन वा विवरणमाध्यमेवेतरेतराश्रयपरमध्याहारेण व्यास्येयमित्याह—यद्वेति । प्रमाणायामित्यत्र स्पर्शंने व्यामोहे स्मृतिः प्रमाणमित्यध्याहारः, स्पर्शंन इत्यत्र स्मृतौ व्यामोहे स्पर्शंन प्रमाणमिति । [प्रमाणत्याद्यमध्याद्वतं माध्यमिष्य-माणार्थत्वेन व्याख्यायते रिदत्युपसंहारमाध्यं श्रुतावारोध्यमाणाप्रामाण्यपरतया व्याख्यातम् । एवं तथेत्यादिनां संहारमाध्यमावृत्त्या स्मृत्यप्रामाण्यसमानार्थंत्वेन व्याख्यायत्यस्य हतं स्पर्शंने प्रमाणे इत्यादिमाध्यं श्रुतिप्रामाण्यासमर्थनार्थते व्याख्यातम् । एतच्छ्रविप्रामाण्य-पक्षेऽप्यन्योन्याश्रयस्य सुपरिहरत्वं स्मृतिप्रामाण्यपक्षेऽप्यान्याश्रयस्य दुःपरिहरत्वं वस्यमाण-मित्रदेशोक्तम् । तत्राद्यस्याग्यस्य स्पर्शनाणार्थंत्याध्याहतं भाष्यं व्याख्याय, आरोप्यमाणार्थंत्या पठितं व्याख्यातम् । द्वितीयेन समर्थ्यमानार्थंतया पठितं व्याख्याय, निश्चीयमानार्थं-तयाद्याहतं भाष्यं व्याख्यातम् ।

ननु श्रुतिप्रामाण्यगतिमतरेतराश्रयं सिद्धान्तवादिनोऽपि समानात्वान्नोद्भावनीयमित्या-शङ्कयाह—तिविद्यमिति । तस्यैकन्नैवेतरेतराश्रयं तच्च सुपरिहरमिति मावः । अन्यतः परिच्छेदशदशंनार्थं तत्रेति माध्यं तत्रवशंनासमयंत्वेनाक्षिः ति —तत्रेति । तत्रेतरेतराश्रयेऽन्यतः परिच्छेदस्य प्रतिज्ञातत्वात् स्फुटमत्यन्तव्यतिरिक्तं हेत्वन्तरं वाच्यम् । माध्यकार्स्त्वेवमुक्त्वा तयोरेव श्रुतिस्मृत्योधंमंमेकं श्रुतिप्रामाण्यपरिच्छेदे वलृक्षमूलत्वम्, स्मृत्यप्रामाण्यपरिच्छेदे वेलं कल्प्यमूलत्वं हेतुमिह कि प्रमाणं किमप्रमाणमिति परिच्छेदवेलायामुक्तवानित्यर्थः । (श्रुतेः क्लृक्षमूलत्वम्, स्मृतेः कल्प्यमूलत्वं धर्मं प्रक्तवान् । न च सर्धामणोऽन्यो धर्मंधामणोरिक्तेत्वत् तेन नान्यतः परिच्छेदोऽयमित्याश्यः) द्वितीयव्याख्याने तु श्रुतिप्रामाण्यग्यतेतरेतराश्रयस्य सुपरिहरत्वपरिच्छेदे हेतुं क्लृक्षमूलत्वम् स्मृतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयस्य दुःपरिहरत्वपरिच्छेदे कल्प्यमूलत्वम्, इह कि सुपरिहरं कि दुःपरिहरमिति परिच्छेद-वेलायामित्यर्थः ।

समाधत्ते —नैवेति । श्रुतिस्मृत्योविपरीतार्थंत्वकृतिमतरेतरिवरोधित्वमितरेतराश्रयत्वं तु श्रुतिस्मृतिप्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वरूपकृतं समाहितं माण्यं व्याचये—स्वत इति । स्मृतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयस्य दुःपरिहरत्वपरिच्छेते कल्प्यमूलत्वस्य हेतुत्वमुपपादयिति—तत्वस्चेति । नन्वात्मलामाय स्मृतेर्मूलप्रमाणानेश्वत्वेष्ठपर्यंत्रितपादने निरपेक्षत्या पुरुषवाक्य-वत्स्वतः प्रमाणत्वेन श्रुत्यप्रामाण्यानपेक्षत्वात्तरपरिग्रहपक्षे वैकल्पिकशास्त्रान्तरवच्छ्रत्य-प्रामाण्याव्याहारारोपेऽपीतरेतराश्रयानापत्तिरित्याशङ्कयाह्न-न चेति । न तुल्यवलयोविकल्पः सम्मवतीत्याशयः ।

दृष्टान्तेनैतदेवोपादयति - बलवन्तिमिति । स्मृतिप्रामाण्यगतेतरेतराथयस्य दुःपरिहरत्वमुपसंहरति—एवं तावदिति । श्रुतिप्रामाण्यगतेतरेतराथयस्य सुपरिहरत्वपरिच्छेदे बल्क्षमुलत्वस्य हेतृत्वमुपपादयति—यदा रिवति । तदा पूर्वंसिद्धस्मृत्यप्रामाण्यिलिप्सायां पूर्वातुमवपारतन्त्र्यलक्षणसमृतिस्वरूपाश्रयमप्रमाणत्वमादितः सिद्धमेव प्राप्य श्रुतिः प्रामाण्यमश्तुतइत्यन्वयः । श्रुतेः स्वतः प्रामाण्यात्समृत्यप्रामाण्यिलिप्सानुपपत्तिमाराङ्क्षय, तत्रापि श्रुताविपि
निरपवादप्रामाण्यावधारणसिद्धेः—पराधीनत्वादित्युक्तम् । कि तत्परिमत्यपेक्षिते—प्रतिपक्षेत्याद्युक्तम् । पर्यालोचनापेक्षानिवृत्त्ययं क्षणमात्रमपीत्युक्तम् उपसंहरति—तेनेति ।
अननुमितावस्थायामित्यनेनाद्ये पदक इति व्याख्यातम् ।

क्लृप्तकल्प्यमूलस्यान्यतः परिच्छेदहेतुत्वप्रतिपादनार्थत्वेन सोऽसाविति माष्यं व्याच्छे—
इतीति । सर्वमेव वा ततश्चेत्याद्येतद्भाष्यव्याख्यानार्यं ततः क्लृप्तकृष्यमूलत्वादुक्तेन प्रकारेणान्यतः परिच्छेद इत्यर्थः । उक्तमेव प्रकारं कल्प्यमूलत्वादित्यादिमाष्याख्दं कत्तृ संक्षिप्य यथाक्रमं दर्शयति—तेनेति । उक्तेन प्रकारेणैकत्र स्पृतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्चये श्रुतेराद्यस्य स्वतः सिद्धस्य प्रामाण्यस्यापवादासम्मवेनापेक्षितश्चुत्यप्रामाण्यालामाद् दुःपरिहरत्वावसानं परिच्छेदो मवति । अवसीयत इति मावे लकारः । अन्यत्र श्रुतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्चये स्मृत्यप्रामाण्यस्यापेक्षितस्य लामात्सुपरिहरत्वस्यावसानित्यर्थः । नन्वेवं
सत्यपेक्षितस्मृत्यप्रामाण्यलाममात्रेण श्रुतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्चयस्य सुपरिहरत्वपरिच्छेदसिद्धेः
किमधं माष्यकृताऽनुपूर्वी दिश्चतित्याशङ्कचाह—कृत्वेति । अपेक्षितलामालामोपनादनार्थं-

मुनयत्राप्यानुपूर्वी दर्शनीयेश्याशयः। श्रुतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयपरिहारायपेक्षितो यः स्मृत्यप्रामाण्यक्ष्योऽर्थः, तमाद्ये क्षणे दृढिसद्धत्वेनाविध कृत्वा विरोधे स्मृत्यप्रामाण्याच्छ्र-कृत्यवाधः। श्रुत्यवाधाच्च तिद्वरोये स्मृतिमूलश्रुष्ठिकृत्यनानुप्रातिर्याचलावद्गच्छेतावता ह्यपरश्रुतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयपरिहारसाव्यः श्रुतिप्रामाण्यक्ष्पोऽर्थः सिद्धचित । तथा स्मृतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयस्यापरिहार्यात्वायोपेक्षितो यः श्रुतिप्रामाण्यक्ष्पोऽर्थः तमाद्ये क्षणे दृढिसिद्धत्वेनाविध कृत्वा विरोधे श्रुतिप्रामाण्यात् स्मृतिमूलश्रुत्यक्तानम्, तदकल्पनाच्च स्मृतेर्श्वात्त्याविमूलत्वकृत्यनं यावतावद् गच्छेन् तावता ह्यपरः स्मृतिप्रामाण्यगतेतरेतराश्रयापरिहार्यत्वसाव्यः स्मृत्यप्रामाण्यक्षपोऽर्थः सिद्धचतीत्यर्थः।

ननु भाष्यकृतैकविधानुपूर्वीकथनादानुपूर्वीद्वयाभिधानं भाष्यव्य.स्यानानुपयोगिस्वाद-नर्थंकं स्यादित्याशङ्कथाह—तदेकेनेति । उपलक्षणाथंभेकानुपूर्वीकथनिमत्याशयः । कीदशी तर्िह द्वितोयानुपूर्वी दर्शंनीयेत्यपेक्षायामाह—द्वितोयेति । स्वयं पूर्वोक्तस्याप्यस्य मार्गस्य भाष्योक्तापेक्षया द्वितीयत्वम् । नन्वित्याशङ्कापूर्वंकं नुल्यवलिकल्पोपपक्तिप्रतिपादनायं भाष्यं व्यावष्टे—स्रोहीति । तस्माद्युक्तमिति सूत्रार्थोपसंहारभाष्यं व्यावष्टे—अत इति ।

॥ इति वार्तिकव्याख्यायां सर्वानवद्यकारिण्यां द्वितीयं विरोधाधिकरणम् ॥ ३ ॥

भा । प्र - पूर्व अधिकरण में स्मृति का प्रामाण्य प्रतिष्ठापित किया गया है । प्रकृतमें यह विचारणीय है कि श्रुतिविरुद्ध स्मृति प्रमाण है या नहीं ? जैसे "औदुम्बरवृक्ष से निर्मित स्थुणा=स्तम्म का समग्रमाव से वेष्टन करना चाहिए" यह स्मृति वाक्य "औ-दुम्बरी स्पृष्टा उद्गायेत्" अर्थात् उदुम्बर निर्मित स्तम्म का स्पर्शकर उद्गाता गान करे इस श्रुति वाक्य से विरुद्ध है। क्योंकि, स्मृति के अनुसार सम्पूर्ण का वस्त्र के द्वारा वेष्टन करने पर उनका स्पर्श सम्भव नहीं है अर्थात् स्तम्म के साथ त्वचा का संयोग सम्मव नहीं है। इसी प्रकार "अष्टाचत्वारिशद् वर्षाणि वेदब्रह्मवर्य चरेत्" अङ्तालीस वर्ष तक वेद के अब्ययन के लिए ब्रह्मचर्यका अवलम्बन करे, यह स्मृतिवाक्य ''जातपुत्रः कृष्णकेशः अग्नीनादधीत'' अर्थात् जिसको पुत्र हो गया है ऐसा व्यक्ति कृष्णकेश की अवस्थामें ही अयोत् केशपकने से पूर्व ही अग्नि का आधान करे, इस श्रुतिवाक्य का विरोध है, कारण, अडतालीस वर्ष तक ब्रह्मचर्य का पालनकर इसके बाद दश वर्ष से कम वर्ष की कन्याके साथ पाणिग्रहणपूर्वंक पुत्रकी उत्पत्ति पर्यन्त अपेक्षाकरने से पूर्व ही उसका केश पक ज़ायगा, अतः वाल पक्ते से पूर्व अग्नि का आधान सम्भव नहीं है। इस प्रकार उपलम्यमान श्रृति के विरुद्ध स्मृतियाँ प्रमाण है या अप्रमाण्य है पूर्व अधिकरण में उल्लिखित युक्ति के अनुसार श्रुति के समान स्मृति भी जब प्रमाण है, तब स्मृति के अप्रमाण होने की आशङ्का उचित नहीं है, क्योंकि ऐसा मानने पर समी स्मृतियों का ही अप्रामाण्य प्राप्त होगा। अतः परस्पर विरुद्ध श्रुति वाक्यों में जिस प्रकार विकल्प का आश्रयण कर दोनों का ही प्रामाण्य माना जाता है, प्रकृत में मी ऐसी स्थिति में उसी के समान परस्पर विरुद्ध श्रुति और स्मृति में भी वैसा ही विकल्प मानना उचित है।

विकल्प दा प्रकार का होता है—(१) इच्छा विकल्प (२) व्यवस्थित विकल्प । जिस स्थल्ट में कर्ता अपनी इच्छा के अनुसार शास्त्र में उल्लिखित एक से अधिक पदार्थों में जिस किसी पक्ष का इच्छा से अनुसरण कर सकता है—वह इच्छा विकल्प हैं। जैसे—'त्रोहिमिर्यंजेत यवैर्वा यजेत' अर्थात् त्रोहि के द्वारा याग करे या यव के द्वारा याग करे। इस स्थल में कर्ता का स्वातन्त्र्य है। त्रीहि या यव किसी के द्वारा भी याग कर सकता है।

जिस स्थल में विकल्पित पदार्थ विशेष अधिकारी के मध्य में व्यवस्थित रहता है — उसको व्यवस्थित विकल्प कहते हैं। जैसे—''उदित जुहोति'' अमृदिते जुहोति'' अर्थात् सूर्योदय होने पर अग्निहोत्र होम करे। इस स्थल में एक शाखा के व्यक्तियों के लिए उदित होम का विधान है, और अन्य शाखा के व्यक्तियों के लिए अनुदित होम व्यवस्थित है, इस शाखा के लिए उदित होम अकर्तव्य है। क्योंकि दोनों स्थलों में अर्थवाद वाक्य में निन्दा की गई है।

प्रकृत में परस्पर विरुद्ध श्रुति और स्मृति में इच्छा का विकल्प होगा। इस प्रकार पूर्वपक्ष के उत्तर में सिद्धान्त के रूप में कहा गया है कि "विरोधे त्वनपेक्षं स्यादसित ह्मनुमानम्" श्रुति और स्मृति में निरोध रहने पर श्रुति ही प्रमाण है, स्मृति प्रमाण नहीं है । क्योंकि श्रुति बब्द प्रमाण है; वह स्वतः प्रमाण है और स्मृति का प्रामाण्य श्रुति सापेक्ष है। इसलिए, श्रुति बलवती है और स्मृति दुवंल है। उपजीव्य और उपजीवक में विरोध होने पर उपजीव्य ही प्रमाण होता है, क्योंकि, उपजीवक उपजीव्य के आश्रित होने से उपजीव्य को छोड़कर अर्थात् अप्रमाण कर उपजीव्य स्थान नहीं पा सकता है, और न प्रमाण हो सकता है। प्रकृत में श्रुति उपजीव्य है और स्मृति उपजीवक है। अतः, स्मृति और श्रुति का समान बल नहीं है। समान बल में ही विकल्प होता है, इसलिए इन दोनों में विकल्प नहीं हो सकता है। पूर्वपक्षी के द्वारा प्रस्तृत विकल्प की चर्चा भी ठीक नहीं है, क्योंकि, विकल्प मानने पर आठ दोप होते हैं। अतः अन्य पक्ष सम्मव रहने पर आठ दोपों से युक्त विकल्प नहीं माना जाता है। जैसे ब्रोहिनियंवैर्वा यजेत' ब्रीहिया यव के द्वारा याग करे। इस विधि में ब्रीहि और यव का समुच्चय निरयंक होने से विकल्प माना गया है। इस विकल्प को मानने पर यव से यज्ञ करने पर (१) ब्रीहि में शास्त्र के द्वारा प्राप्त प्रामण्य का त्याग (२) अप्राप्त अप्रमाण्य का स्वीकार (३) व्रीहि के ग्रहण के समय यव शास्त्र का प्रामाण्य परित्यक्त हुआ था उसका पुनः उज्जीवन या पुन: स्वीकार । (४) प्राप्त अधामाण्यं का हान या परित्याग करना होगा-इस प्रकार यव के पक्ष में चार दोव हैं और इसी प्रकार ब्रीहि के द्वारा यज्ञ करने पर (१) यव-शास्त्र के पूर्वप्राप्त प्रामाण्य का परित्याग (१) अप्रामाण्य की कल्पना (३) यव के प्रहण के समय त्रीहिशास्त्र का प्रामाण्य जो परित्यक्त हुआ था उसका पुन उजनीवन, (४) प्राप्त अप्रमाण्य का परित्याग-इस प्रकार त्रीहिपक्ष में भी चार दोष होते हैं। इस प्रकार

आठ दोष की प्राप्ति विकल्प के पक्ष में होती है। अतः अन्य गति न रहने पर ही विकल्प स्वीकार किया जाता है, अन्यया नहीं।

विकल्प मानने पर श्रुति को प्रमाण मानने पर स्मृति अप्रमाण होगी। किन्तु स्मृति के प्रामाण्य का उपजीवन अन्य किसी के न रहने से स्मृति को प्रमाण और श्रुति के पक्ष में अप्रमाण नहीं कहा जा सकता है। इस प्रकार के स्थल में इतरेतराश्रय अर्थात् अन्योऽन्याश्रय दोष मी होगा, क्योंकि श्रुति का अप्रामाण्य स्मृतिप्रमाणत्वसापेक्ष है और स्मृति का प्रामाण्य श्रुति सापेक्ष है। इसलिए जिसका प्रामाण्य पूर्व से ही निरपेक्ष रूप में सिद्ध है, वह अनपेक्ष श्रुति अप्रमाण नहीं हो सकती है। अतः श्रुति के साथ स्मृति का विकल्प नहीं है। यदि यह कहा जाय कि उक्त स्मृति का क्या मूल है? यह जिज्ञासा करने पर यही कहना होगा कि सम्यक् रूप से न सुनना या स्वप्न विज्ञान, या लाम या मोह आदि ही उक्त स्मृति का मूल है।। ३।।

# हेतुदर्शनाच्च ॥ ४ ॥

शा० भा०—लोभाद्वास आदित्समाना औदुम्बरीं कृत्स्नां वेष्टितवन्तः केचित्। तत्स्मृतेबींजम्। बुभुक्षमाणाः केचित्कोतराजकस्य भोजनमाचरितवन्तः। अपुंस्त्वं प्रच्छादयन्तश्चाष्टाचत्वारिशद्वर्षाणि वेदब्रह्मचर्यं चरितवन्तः। तत एषा स्मृतिरित्यवगम्यते।

अधिकरणान्तरं वा । 'वैसर्जनहोमोयं वासोऽध्वर्युर्गृह्णाति' इति 'यूपहस्तिनो दानमाचरन्ति इति । तत्कर्तृसामान्यात् प्रमाणमिति प्राप्ते अप्रमाणं स्मृतिः । अत्रान्यन्युरुम् । स्रोभादाचरितवन्तः केचित् एषा स्मृतिः । उपपन्नतरं चैतत् ।

वैदिकवचनकल्पनात् ॥ ४ ॥

भा० वि० — अथ यदि हेतुदर्शनिविशिष्टश्चितिविरुद्धता व्याप्ता स्मृत्यप्रमाणता, हन्त तिह यत्र श्रुतिविरोधाभावः, तत्र सा न स्यादित्याशङ्क्ष्य, हेत्वन्तरेणापि व्याप्ति दर्शयितुमावृत्त्याऽधिकरणान्तरत्यापीदं सूत्रं व्याकरोति — अधिकरणान्तरं वेति । आचारपक्षे त्वर्थसुखाद्यर्थानामाचाराणामिवरोधात् कर्तृसामान्याच्च धर्म-प्रामाण्यमाशङ्क्ष्य लोभादिहेत्वन्तरदर्शनेनाप्रामाण्यं सावियतुमारम्भः । तस्य विषयमाह — वसजंनेति । अग्नीषोमप्रणयनार्थविसर्जनहोमसंविष्यं वासोऽध्वर्युं-ह्रंरित यूपहस्तिनः — यूपपरिवेष्टनवाससोऽध्वर्यवे दानमाचरन्तीति च श्रूयत इत्यर्थः । तत्रापि कर्तृसामान्यहेतुदर्शनाभ्यां धर्मे प्रामाण्याप्रामाण्यसन्देहे पूर्वपक्षमाह — तिदिति । विचारप्रयोजनं तु श्रुत्यदर्शने दृष्टहेतुमूलस्मृत्यर्थाननुष्ठानम् । यथा शिष्टत्रेविणिकप्रणीत्तया तत्रारिगृहीत्तया प्रत्यक्षवेदिरोधाभावेन चाष्टकादि-स्मृतयः प्रमाणम्, तद्ददियमिष स्वार्थानुष्ठापकतया प्रमाणमेवेत्यर्थः, अत्र च शब्द-

[ सु∘

सूचितां प्रतिज्ञां व्याकुर्वन् सिद्धान्तमाह—अप्रमाणं वेति । एवेत्यर्थः यथाष्ट्रकादि-स्मृतेः वेदातिरिक्तमूलं न दृश्यते, नैवमत्र, लोभादिमूलत्वदर्शनादिति हेतुभागं व्याचष्टे—स्मृतेरत्रेति । तदेव दर्शयति—लोभाविति । ततः—लोभाचरणात्, तदेवास्या मूलमित्यर्थः।

ननु वेदमूलत्वस्यापि संभवात् कथं लोभादिमूलत्वनियम इत्याशङ्क्रवाह— उपपन्नतरं चेति । दृष्टे सत्यदृष्टकल्पनानुपपत्तेरित्यभिसन्धिः ।। ४ ॥

त॰ वा॰—इतश्च न प्रमाणत्वं मूलहेत्वन्तरेक्षणात्। व्यभिचारे हि नोत्पत्तिरथपित्यनुमानयोः ॥ १८३

श्रुतिविरोधभग्नप्रसरायां हि स्मृतौ पूर्वोक्तेन न्यायेन श्रुत्यनुमानप्रतिबन्धा-दाकाङ्क्षितम्लान्तरावश्यकल्पयितव्यत्वाच्च ।

> वत्रचिद् भ्रान्तिः क्वचिल्लोभः क्वचिद्युक्तिविकल्पनम् । प्रतिभाकारणत्वेन निराकर्तुं न शक्यते ॥ १८४ स्मृतेश्च श्रुतिमग्नायाः कारणान्तरसंभवः। न तु श्रुतेरतः सैव तद्विरोधे हि बाध्यते ॥ १८५ यथैव वेदमूलत्वमनेकान्तान्न लभ्यते । तथाऽन्यमूलताऽपीति तदाशङ्ख्ये दम्च्यते ॥ १८६ उपपन्नतरं चैतद्वेदवाक्यानुमानतः। दृष्टे हि सत्यदृष्टस्य कल्पना निष्प्रमाणिका ॥ १८७

भाष्यमतेन विरोधाधिकरणम्।

अधिकरणान्तरं वेति।

सर्वव्याख्याविकल्पानां द्वयमेव प्रयोजनम् । पूर्वत्रापरितोषो वा विषयव्याप्तिरेव वा ॥ १८८

अपरितोषस्तावत्प्रथमेनैव श्रुतिविरुद्धत्वहेतुना वलवता सिद्धे बाधे, नान्वा-चयहेतुरतीव प्रयोजनवान् । अधिकरणान्तरे पुनः पूर्वोक्तहेतुनिरपेक्षः पर्याप्त एवैकः स्मृतिवाधनायेति स्वतन्त्रत्वेन प्रदर्शनम् । विरोधेन च व्याप्तायाः स्मृतेरप्रमाण-तद्वचाप्तो नापवादान्तरोद्भवः । 'वैसर्जनहोमीयं वासोऽध्वर्युगृह्णिति' इत्यग्नीषोम-प्रणयनार्थं विसर्जनहोमकालसंबन्धियजमानाच्छादनं वासोऽवध्वयुईरति मुक्तकमेवैत-दावरणानुमितं स्मरणम् । एवं यूपहस्तिनो दानमाचरन्तीति यूपपरिव्याप्तशाटकः यूपहस्तिशब्देन निर्दिश्याध्वर्युहर्तव्यतयाऽऽचारानुमितयैव स्मृत्या प्रतिपादयन्ति ।

१. सर्वंव्यास्याविकल्पानां द्वयमेव प्रयोजनम् । प्वंत्रापरितोषो वा विषयव्यासिरेव वेतिवार्तिकमन्त्रानुसन्धेयम्।

# तत्रापि वेदमूलत्वकल्पना नोपपद्यते । कर्तृसामान्यतः प्राप्ता लोभसंभवपूर्वकात् ॥ १८९

ऋत्विजो हि प्रयोगमध्यपिततं यजमानं प्रक्रान्तकर्मावश्यसमापनीयत्विन-वद्धसमाप्त्युत्तरकालभावि स्वाच्छन्द्यं च विदित्वा कार्यवत्तावेलायामेव खलगत-प्राधान्यविभागव्यावृत्तमृतकवत्स्वयमुत्पाद्योत्पाद्य तानि तान्यादेयकानि श्रद्धाजन-कार्थवादपुरःसरं याचन्ते । प्रत्यक्षश्रुतिविहितदेयान्तरनिदर्शनव्यामोहितश्च यज-मानः श्रद्धानतया तथैव प्रतिपद्य तेभ्यः प्रयच्छनीति, तैरेषा स्मृतिः प्रवितिता स्यादित्याशङ्कायाम्, वेदमूलत्वं नानुमीयते । पूर्ववच्च लोभपूर्वंकत्वकल्पनमेवोपपन्न-मिति निर्णयात्सदेहनिवृत्तिः । इदं च भाष्यकारेण प्रदर्शयता तुल्यकारणत्वात्पूर्वं-वापि प्रदिश्तिनमेवेति योजयितव्यम् ।

( भाष्यकारीयाधिकरणाक्षेपः।)

एतावत्त्विहाधिकरणद्वयेऽपि वक्तव्यम् । स्मृतीनां श्रुतिमूलत्वे दृढे पूर्वं निरूपिते । विरोधे सत्यपि ज्ञातुं शक्यं मूलान्तरं कथम् ॥ १९०

शाखान्तरिविप्रकीर्णानि हि पुरुषान्तरप्रत्यक्षाण्येव वेदवाक्यानि पुरुषधर्मानुष्ठानक्रमेणापिठतानि वेदसमाम्नायिवनाशभयात्स्वरूपेणानुपन्यस्यार्थोपिनिबन्धन्द्वारलभ्यानि विशिष्टध्वनिस्थानीयेन तेनैव परोक्षाण्यपि व्यज्यमानानि पिण्डीकृत्य स्मर्यन्ते । तत्र यथैवाऽऽप्तप्रत्ययादिदमिइ पठचत इति कथितमुच्चारितमनुच्चारितं वा शिष्याः प्रतिपद्यन्ते तथैव सूत्रकारवचनान्यव्यापकवचनस्थानीयानि स्वानुरूपवेदवाक्ष्यसमपंणमात्रं कृत्वा निवृत्तव्यापाराणीति न ताल्वादिध्वनिप्रेरणवत्पौरुषे-यत्वेन परिभवितव्यानि ।

वेदो हीदृश एवायं पुरुषैर्यः प्रकाश्यते ।
स पठिद्धः प्रकाश्येत स्मरिद्धवेति तुल्यभाक् ॥ १९१
अनुच्चारणकाले च संस्कारैरेव केवलैः ।
तत्कृतस्मरणैर्वाऽयं वेदोऽध्येतृषु तिष्ठति ॥ १९२
तेनार्थं कथयिद्ध्यां स्मृतार्था कथ्यते श्रुतिः ।
पठिताभिः समानाऽसौ केन न्यायेन वाध्यते ॥ १९३
स्मृतिशास्त्रं च यद्येकं भवेत्कृतस्नमवैदिकम् ।
तन्मुक्तवैकं ततोऽन्यानि व्यवहाराङ्गतामियः ॥ १९४
कठमैत्रायणीयादिपठितश्रुतिमूलिकाः ।
दृश्यन्ते स्मृतयः सर्वा भद्रोपनयनादिषु ॥ १९५

तदा तन्मध्यपात्येकं वाक्यं किंचिदपस्मृतिः ।
मूलान्तरोद्भवं वक्तुं जिल्ला नो न प्रवर्तते ॥ १९६
बाधिता च स्मृतिर्भूत्वा काचिन्न्यायविदा यदा ।
श्रूयते न चिरादेव शाखान्तरगता श्रुतिः ॥ १९७
तदा का ते मुखच्छाया स्यान्नैयायिकमानिनः ।
बाधावाधानवस्थानं ध्रुवमेवं प्रसज्यते ।। १९८

यच्चैतत्सर्ववेष्टनस्मरणं स्पर्शनश्रुतिविरुद्धत्वेनोदाह्नियते। एतज्जैमिनिनैव च्छान्दोग्यानुपादे शाट्यायनिद्राह्मणगतश्रुतिमूलत्वेनौदुम्बरीप्रकरणे च शाट्याया-निनां तामूर्ध्वदेशेनोभयत्र वाससी दर्शयतीति 'वैष्टुतं वै वासः श्रीर्वे वासः श्रीर्वे

> ततश्च श्रुतिमूलत्वाद्वाध्योदाहरणं न तत्। विकल्प एव हि न्याय्यस्तुल्यकक्षप्रमाणतः ॥ १९९ विरुद्धत्वे च वाधः स्यान्न चेहास्ति विरुद्धता । नहि वेष्टनमात्रं नः स्पर्शश्रुत्या विरुध्यते ॥ २०० यदि द्वित्राङ्गुलं मध्ये विमुच्योत्तरभागतः। वेष्ट्येतौदुम्बरो तत्र कि नाम न कृतं भवेत्।। २०१ सर्वा वेष्टियतब्येति न ह्येवं सूत्रकृद्धचः। न ह्यस्याः वियते कैश्चित्कर्णमूलेषु वेष्टनम् ॥ २०२ परिशब्दोऽपि यस्तव सर्वतो वेष्टनं वदेत्। तद्वर्षितसमन्तत्वे सोऽर्थवानेव जायते ॥ २०३ लोभमुलं च यत्तस्याः कल्प्यते सर्ववेष्टनम् । तल्लोभः सुतरां सिध्येन्मूलाग्रपरिधानयोः ॥ २०४ अन्तरीयोत्तरीये हि योपितामिव वाससी। स्मरेत्कौशेयजातीये नोद्गातकं गुणैविना ॥ २०५ प्राक् च लोभादिह स्पर्शः कुशैरेवान्तरीयते । वेष्टितैषा कुशैः पूर्वं वाससा परिवेष्ट्यते ॥ २०६ कुशवेष्टनवाक्ये च न किचिद्धेतुदर्शनम्। नियमेऽपि च तद् दृष्टं नैवोध्वंदशवाससः ॥ २०७

### दीक्षितान्नभोजनविचारः

क्रीतराजकभोज्यान्नवाक्यं चाथर्ववैदिकम् । न च तस्याप्रमाणत्वे किचिदप्यस्ति कारणम् ॥ २०८

यदि यज्ञोपयोगित्वं नेहास्त्याथवंणश्रुतेः। अर्थान्तरप्रमाणत्वं केनास्याः प्रतिहन्यते ॥ २०९ शान्तिपुष्टयभिचारार्था ह्येकब्रह्मात्विगाश्रिताः। क्रियास्तया प्रमीयन्तेऽत्राप्येवाऽऽत्मीयगोचरा। ॥ २१० न चायमपि यज्ञाङ्गविधिः शान्त्यादिशास्त्रवत् । अतोऽस्यापि प्रमाणत्वं पुरुवार्थेन वार्यते ॥ २११ न ह्येतद्यजमानस्य नित्वजामुपदिश्यते । सर्वेभ्यः पुरुषेभ्यो हि भोज्यान्नत्विमदं श्रुतम् ॥ २१२ वाक्यान्तरैनिषिद्धं यद्दीक्षितान्नस्य भोजनम् । तस्यैव श्रुयते पश्चादभ्यनुज्ञाविधिद्वयम् ॥ २१३ अग्नीषोमीयसंस्थायां क्रीते वा सति राजनि । सोऽयं कालविकल्पः स्यादाशौचच्छेदकालवत् ॥ २१४ नन् चाशौचकालोऽपि धर्मपीडाद्यपेक्षया । अतः समविकल्पत्वं नैव तस्यापि संमतम् ॥ २१५ यस्य ह्यल्पेन कालेन शुद्धिर्भोज्यान्नताऽपि वा । स कस्मात्तावता शुद्धो दीर्घकालत्वमाश्रयेत् ॥ २१६ एकरात्रे त्रिरात्रे वा शुद्धस्य व्राह्मणस्य च। अशुद्धिरनुवर्तेत दशरात्रं कथं पुनः ॥ २१७ पापक्षयो हि शुद्धत्वं धर्मयोग्यत्वमेव वा । प्राग्दशाहात्कथं तस्य सदसद्भावकल्पना ॥ २१८ एवं प्राक् पशुसंस्नानाद्दीक्षितान्नविशुद्धता । अस्ति नास्तीति चेत्येवं सहते नावधारणम् ॥ २१९ स्यादेतद्येन यः कालः पुरस्तात्परिगृह्यते । तस्यासावेव होमस्य प्रागूर्ध्वोदयकालवत् ॥ २२० युक्तं समविकल्पत्वमुदितानुदितत्वयोः। न काचिदत्र पूर्वोक्ता सदसत्त्वविरोधिता ॥ २२१ न चानुदितहोमोक्तावुदितोक्तिरनिथका। क्लेशक्षयव्ययादीनां नातिरेकोऽत्र कश्चन ॥ २२२ इह त्वल्पेन कालेन शुद्धेर्या दीर्घकालता । न वर्धयेदघाहानि साऽनेनापि निवायते ॥ २२३ क्लेशप्रायं च तं पक्षं नाऽऽश्रयेतैव कश्चन । ततोऽनङ्गोकृते तस्मिन् स्यात्तद्वाक्यमनर्थकम् ॥ २२४

तेनर्ते विषयान्यत्वान्न विकल्पोऽवकल्पते । स चोको धर्मपीडाख्यस्तत्र चाह्नामवर्धनम् ॥ २२५ दन्तजातानुजातान्यकृतचूडेषु च क्रमात् । चितिकिया त्र्यहैकाहास्तत्र चाह्नामवर्धनम् ॥ २२६

तथा गौतमेनाप्युक्तम् —राज्ञां च कार्याविघातार्थं त्रःह्मणानां च स्वाध्याया-निर्वृत्त्यर्थमिति ।

> अथ वाऽन्तर्यदाऽऽशीच निमत्तं किचिदापतेत्। तत्र शेषेण या शुद्धिस्तच्छेषोऽयं भविष्यति ॥ २२७ न वर्धयेदघाहानि निमित्तादागतान्यपि। पूर्वस्येव हि कालस्य प्रसङ्गेन तदङ्गता ॥ २२८ प्रवृत्तोऽनपवृक्तश्च दशरात्रादिकोऽवधिः। अन्तः पतितमाशीचं स व्याप्नोति स्वसंख्यया ॥ २२९ वितत्य दश संख्या हि तान्यहानि व्यवस्थिता। शक्नोत्येव परिच्छेत्मन्तराशौचमागतम् ॥ २३० शुद्धचशुद्धी ह्यदृष्टत्वाद्विज्ञायेते यथाश्रुति । नन्वेवं भोजनस्यास्ति विषयाविधकारणम् ॥ २३१ तत्र दोर्घावधिव्यर्थः स्यादल्पावध्यनुज्ञया । तस्मादिहापि वैषम्यहेनुर्वाच्योऽवधिद्वये ॥ २३२ अत्राप्यसंभवे तस्य दीक्षिते वा ददत्यपि । तन्नियुक्तकदत्तान्नं भोज्यं सोमक्रये कृते ॥ २३३ आपद्धमी यथैवान्ये मुख्यासंभवहेतुकाः। तथैव प्राणपीडायां क्रीतराजकभोजनम् ॥ २३४ हन्तेवमप्रमाणत्वम्क्तमन्यप्रकारकम् । जग्धवानापदि ह्यातीं विश्वामित्रः श्वजाघनीम् ॥ २३५

उच्यते—

एकं विनाऽप्यनुज्ञानात् क्रियते गत्यसभवात् । क्रियतेऽनुज्ञया त्वन्यद्विशेषश्च तयोर्महान् ॥ २३६ सामान्येनाभ्यनुज्ञानाद्विशेषश्च विशिष्यते । विशेषोऽत्यन्तनिर्दोषः स्तोकदोषेतरिकदा ॥ २३७ तथा च मनुनाऽप्युक्तमापद्धर्मगतं प्रति । तत्रत्यपापशेषाणामन्ते शौचं भविष्यति ॥ २३८ कर्मणा येन केनेह मृदुना दारुणेन वा । उद्धरेहीनमात्मानं समर्थी धर्ममाचरेत् ॥ इति । २३९ धर्मश्च प्रथमं तावत्प्रायश्चित्तात्मको भवेत् । ततस्तेन विशुद्धस्य फलार्थोऽन्यो भविष्यति ॥ २४०

यत्तु क्रीतराजकभोज्यान्नत्ववचनं तद्गत्यन्तरासंभवे निर्दोषत्वज्ञापनार्थमेव ज्ञायते ।

तत्रापि तु—प्रभुः प्रथमकल्पस्य योऽनुकल्पेन वर्तते ।
स नाऽऽप्नोति फलं तस्य परत्रेति विचारितम् ॥ २४१
इति निन्दितत्वान्न संभवद्भोज्यान्तरेणापि लोकयात्रादिवशेन भोकव्यम् ।

यदि वा कालवैपम्यादसत्समिवकल्पयोः ।
अर्थभेदव्यवस्थानादिवरोधोऽवधार्यते ॥ २४२
दीक्षितान्नमभोज्यं स्यादकीते राजिन घ्रुवम् ।
क्रीते त्वभोजनं नाम मनःकर्मं नियम्यते ॥ ४४३
यथैवाश्राद्धभोजित्वं यथा वाऽमांसभक्षणम् ।
श्रेयसे विह्तं धम्यं न सर्वत्र निषिध्यते ॥ २४४
श्राद्धमन्तर्दशाहं हि नियोगेन निषिध्यते ।
एकोद्दिष्टं सदेकेषां न तु पित्र्यं कदाचन ॥ २४५

तत्राश्राद्धभोजितत्विनयमः स्वर्गायेति विज्ञायते । तथा षष्ठ्यष्टमीचतुर्दशी-पञ्चदशीषु मांसभक्षणमैथुनादिकियाप्रतिषेधाद् गृहस्थस्यान्यत्र कामचारे प्राप्ते तदकरणनियमः श्रेयसे विहितः । यथाऽऽह ।

> न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।। इति । २४६

नतु च वाक्यद्वयदर्शनात्तत्र संयोगपृथक्तवं युक्तमिह त्वेकमेव दीक्षितान्नभोजन-प्रतिषेधवाक्यं कथं क्रयात्प्रतिषेवति तदुत्तरकालं च प्रागग्नीषोमीयसमाप्तेनिः-श्र्यसेन नियच्छतीति ।

तदुच्यते—

स्याद्वाक्यद्वयमेवैतदवधिद्वयकित्पतम् । यः पूर्वः प्रतिषेधोऽत्र संस्थितः क्रोतराजके ॥ २४७ परोऽविधः पुनस्तस्य नैकत्वादवक्रत्पते । द्वितीयान्नादनानुज्ञादर्शनात्तेन गम्यते ॥ २४८ अभोजनविधिर्नूनमस्त्यन्योऽप्यान्तरालिकः । न हि पूर्वमनुज्ञाते स्यादनुज्ञान्तरं पुनः ॥ २४९ वरणादभ्यनुज्ञाते निर्वापे किमनुज्ञया ॥ २५०

यथाऽध्वर्योर्वरणवेलायामेव सर्वं यजमानेन यज्ञोपयोगि स्वयमनुज्ञातमेवेति निर्वापमन्त्रे प्रसवशब्देन तदानींतनयजमानानुज्ञाप्रकाशनं न क्रियते तथेह क्रीत-राजकावस्थानुज्ञातभोजनानुज्ञावचनमग्नीषोमीयसमाप्तौ पुनक्कमित्यवश्यं नियमेन प्रतिषेधान्तरेण वा वारितस्यानुज्ञानार्थमित्यवगम्यते ।

प्रतिषिद्धाभ्यनुज्ञा च विकल्पेनैव दूष्यते ।
पर्युदस्ताभ्यनुज्ञानं तस्मादिष्टं व्यवस्थया ॥ २५१
दीक्षितान्नविशिष्टाभोजनिनयमो हि श्रेयोर्थिभ्यो विधीयते ।
पाश्चात्यभोजनानुज्ञा नान्यथा ह्युपपद्यते ।
अदृष्टार्थप्रसिङ्गित्वान्न विधिश्चायमिष्यते ॥ २५२
एवं विषयनानात्वादिवरोधादबाधनम् ।

# अष्टाचत्वारिशदिति उदाहरणनिरासः

अष्टाचत्वारिशशद्वर्षं वेदब्रह्मचर्याचरणस्यापि स्मृतावेव पक्षान्तरिवकल्पापेक्ष-निबन्धनादाश्रमान्तरिवषयत्वसंभवाद्वा विरोधाभावः । तथा हि—

> 'वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वाऽपि यथाक्रमम्।' सामर्थ्याश्रमयोग्यत्वमङ्गीकृत्यैतदुच्यते ॥ २५३

गौतमेनापि द्वादशवर्षाण्येकवेदब्रह्मचर्यं चरेदिति प्रथमकल्पमाशु गाईंस्थ्य-प्रतिपत्त्यर्थमुक्त्वा, द्वितीयकल्पे द्वादशप्रतिवेदं वा, सर्वेष्वित्यष्टाचत्वारिशत्परि-ग्रहः कृतः।

तत्रैवं शक्यते वक्तुं येऽन्धपङ्ग्वादयो नराः।
गृहस्थत्वं न शक्ष्यन्ति कर्तुं तेषामयं विधिः॥ २५४
नैष्ठिकब्रह्मचर्यं वा परिव्राजकताऽपि वा।
तैरवश्यं ग्रहीतव्या तेनाऽदावेतदुच्यते॥ २५५
उपकुर्वाणकेनैव याप्यः कालो बहुस्ततः।
संप्राप्य ज्ञानभूयस्त्वं पवित्रैः क्षीणकल्मषैः॥ २५६
सर्वश्रिमातिरिक्तेन स्वाध्यायेनैव शोधितः।
स्तोकैरप्याश्रमाचारैर्गतिमिष्टां गमिष्यति॥ २५७

### प्रसंगाद् बादरायणमतस्य निर्देशः

द्वैपायानादयश्चाहुः--

परिनिष्ठितकार्यस्तु स्वाध्यायेनैव हि द्विजः । कुर्यादन्यन्न वा कुर्यान्मैत्रो ब्राह्मण उच्यते ॥ २५८

यानि च प्रतिदिनप्रयुज्यमानऋक्सामयजुर्जाह्मणकल्पव्याख्यनादिव्रह्मयज्ञ-निमित्तानि फलानि ऋत्वधिकृतपुष्ठेभयोऽन्यानथंक्यप्रसङ्गाद्वचावृत्तानि जपध्यान-मात्राधिकृतब्रह्मचारिपरिव्राजकविषयत्वेनावितिष्ठन्ते तान्यपि स्वाध्यायविज्ञानभूय-स्त्वेन भूयिष्ठानि भविष्यन्तीति प्रतिवेदब्रह्मचर्योपदेशः ।

यो वा कश्चिन्मेधावितया शीघ्रमेव वेदचतुष्टयमप्यधीत्य यथोपपत्तिकालं तदर्थंज्ञानाभियोगमपित्त्यजन्म्रहणान्तं वेत्येतत्पक्षाश्चयणेन गृहस्थो भवेतं प्रति द्वादशाष्ट्राचत्वारिशद्वर्षपञ्चावनेनैव स्मरणेन पूर्वपक्षोक्चताविति नातीव श्रुतिविरुद्ध- त्वेनोदाहर्तव्यौ ।

तेन नैव श्रुतिस्मृत्योर्विरोधोऽतीव दृश्यते । श्रुत्योरेव ह्यसौ दृष्टः क्विचद्वा नैव विद्यते ॥ २५९ तेनात्र यदि वा कर्मप्रयोगोऽयं निरूप्यते । यदि वा बाध्यमानत्वमुक्तं बाह्यं स्मृतीः प्रति ॥ २६०

### अत्र जैमिनिमतस्योपन्यासः

एतद्धि जैमिनिनाऽत्यन्तं हितोपदेशिना जिज्ञासुभ्यः प्रतिपाद्यते । यावदेकं श्रुतौ कर्म स्मृतौ वाऽन्यत्प्रतीयते । तावत्तयोविरुद्धत्वे श्रौतानुष्ठानमिष्यते ॥ २६१

त्रीहियवादिष्विप तावत्प्रत्यक्षश्रुतिविहितेषु यदि कश्चिद्यावज्जीवमप्येकमेव पक्षमाश्रित्य व्यवहरेत्र स कदाचिदप्युपालम्भास्पदं गच्छेत् ।

> ततम्ब तुल्यकक्षाऽपि यदि नाम स्मृतिर्भवेत् । तथाऽपि नैव दोबोऽस्ति श्रुत्यर्थमनुतिष्ठताम् ॥ २६२

यानि स्मृतिवचनान्यर्थंमात्रमेव प्रतिपाद्य, मूलभूताः श्रुतीरनुदाहृत्य निवृत्त-व्यापाराणि तेषु श्रुत्यनुमानव्याजसापेक्षप्रामाण्येषु सत्सु वेदवचनमनपेक्षत्वात्प्रमाण-तरत्वेन सुतरां विश्रम्भणीयमिति, श्रद्धाविशेषेण ग्राह्यतरार्थं विज्ञायते ।

# वार्तिकमतेन सूत्रार्थवर्णनम्

सूत्रार्थोऽप्येवं योजयितव्यः—श्रीतस्मार्तविज्ञानविरोधे यदनपेक्षम् अपेक्षा-विजतम्, यस्य वाऽपेक्षणीयमन्यन्नास्तीत्येवं पाठद्वयेऽपि, पूर्वसूत्रात्प्रमाणशब्दमनु- षङ्गेन संवद्धच यदनपेक्षं तत्तावत्प्रमाणं स्यादिति तदानीतनव्यवहारमात्रप्रति-पत्त्यर्थमेवोच्यते ।

ततश्च न तावच्छाखान्तरीयविद्यमानश्चितिमूलत्वाशङ्कायां सत्यामेवात्यन्त-निराकरणपक्षः परिग्रहीष्यते । न च प्रत्यक्षश्चुत्यर्थानुष्ठानहानिः यदा तु क्वचिच्छाखान्तरे स्मरणमूलं श्चितिरिप प्रत्यक्षीभविष्यति, तदोभयोस्तुल्यबल-त्वाद्विकल्पो भविष्यत्येव ।

नन्वनेनैव न्यायेन स्वशाखाविहितविरुद्धं शाखान्तरगतमप्यग्राह्यं स्या<mark>त्।</mark> सत्यम्—

> वार्तामात्रेण तद्यावत्तावन्नेव ग्रहीष्यते । यदा तु श्रवणं प्राप्तं तदाऽस्मान्न विशिष्यते ॥ २६३ अतश्चेवं श्रुतिस्मृत्योविशेषोऽनेन दर्श्यते । नात्यन्तमेव बाध्यत्वं न चाप्यत्यन्ततुल्यता ॥ ५६४ (वार्तिकमतेन बाह्यग्रन्थानामप्रामाण्यिनिरूपणम् । )

यद्वा —यान्येतानि त्रयीविद्भिनं परिगृहोतानि, किचित्तन्मिश्रधमंकञ्तुकच्छा यापिततानि लोकोपसंग्रह-लाभ-पूजा-ख्यातिप्रयोजनपराणि त्रयीविपरीता-संबद्धदृष्टशोभादिप्रत्यक्षानुमानोपमानार्थापित्तिप्राययुक्तिमूलोपिनबद्धानि सांख्य-योगपाञ्चरात्रपाशुपतशाक्यग्रन्थपरिगृहोतधर्माधर्मनिवन्धनानि विषचिकित्सा-वशीकरणोच्चाटनोन्मादनादिसमर्थकितिपयमन्त्रौषधिकादाचित्कसिद्धिनिदर्शनवलेना-हिंसासत्य शचनदमदानदयादिश्रुतिस्मृतिसंवादिस्तोकार्थगन्धवासितजीविकाप्राया - र्थान्तरोपदेशीनि, यानि च बाह्यतराणि म्लेच्छाचारिमश्रकभोजनाचरणनिबन्धनानि, तेषामेवैतच्छुतिविरोधहेतुदर्शनाभ्यामनपेक्षणीयत्वं प्रतिपाद्यते । न चैतत्क्व-चिदिधकरणान्तरे निरूपितम्, न चावक्तव्यमेव गाव्यादिशव्दवाचकत्वबुद्धिवदित-प्रसिद्धत्वात् ।

यदि ह्यनादरेणैषां न कल्प्येताप्रमाणता । अशक्येवेति मत्वाऽन्ये भवेयुः समदृष्टयः ॥ २६५ शोभासौकर्यहेतूक्तिकलिकालवशेन वा । यज्ञोक्तपशुहिंसादित्यागभ्रान्तिमवाप्नुयुः ॥ २६६

द्राह्मणक्षत्त्रियप्रणीतत्वाविशेषेण वा मानवादिवदेव श्रुतिमूलत्वमाश्रित्य सचेतसोऽपि श्रुतिविहितैः सह विकल्पमेव प्रतिपद्येरन् ।

> तेन यद्यपि लभ्येत स्मृतिः काचिद्विरोधिनी । मन्वाद्युका तथाऽप्यह्मिन्नेतदेवोपयुज्यते ॥ २६७

त्रयीमार्गस्य सिद्धस्य ये ह्यत्यन्तविरोधिनः । अनिर।कृत्य तान्सर्वान्धर्मशुद्धिनं लभ्यते ॥ २६८ महाजनगृहीतत्वं पित्राद्यनुगमादि च । तेऽपि द्वीपान्तरापेक्षं वदन्त्येव स्वदर्शने ॥ २६९

तत्र श्रद्धामात्रमेवैकं व्यवस्थानिमित्तं सर्वेषां स्विपितृपितामहादिचरितानुयायित्वात् । यैश्च मानवादिसमृतीनामप्युत्सन्नवेदशाखामूल्य्वसम्युप्यतम्, तान्प्रति
सुतरां शावयादिभिरिष शक्यं तन्मूल्य्वमेव वक्तुम् । को हि शक्नुयादुत्सन्नानां
वाक्यविषयेयत्तानियमं कर्तुम् । ततश्च यावित्विचित्वयन्तमिष कालं केश्चिदाद्वियमाणं प्रसिद्धि गतं तत्प्रत्यक्षशाखाविसंवादेऽप्युत्सन्नशाखामूल्य्वावस्थानमनुभवतुल्यकक्षतया प्रतिभायात् । अत आह—विरोणे त्वनपेक्ष्यं स्यादिति । पारतन्त्रयं
तावदेषां स्मर्यमाणपुरुषविश्रोषप्रणीतत्वात्तरेव प्रतिपन्नं शब्दकृतकत्वादिप्रतिपादनादराञ्च पार्श्वस्थैरिप ज्ञायते ।

# श्ववयादिवनसां प्रायेण श्रुतिस्मृतिविरुद्धत्ववर्णनम्

वेदम्लत्वं पुनस्ते तुल्यकक्षम्लत्वाक्षमयैव लज्जया च मातापितृद्वेषिदुष्टपुत्र वन्नाभ्युपगच्छन्ति । अन्यच्च स्मृतिवाक्यमेकमेकेन श्रुतिवचनेन विरुध्येत । शाक्यादिवचनवर्जं सर्वाण्येव समस्तचतुद्वंशिवद्या-स्थानिवरुद्धानि तु कतिपयदमदानादिवचनवर्जं सर्वाण्येव समस्तचतुद्वंशिवद्या-स्थानिवरुद्धानि त्रयीमार्गव्युत्थितविरुद्धाचरणेश्च वुद्धादिभिः प्रणोतानि । त्रयीध्याद्योभ्यश्चतुर्थंवर्णनिरवसितप्रायेभ्यो व्यामूढेभ्यः सर्मापतानीति न वेदम्लत्वेन संभाव्यन्ते । स्वधर्मातिक्रमेण च येन क्षत्त्रियेण सता प्रवकृत्व-प्रतिग्रहौ प्रतिपन्नौ, स धर्मम्विष्लुतमुपदेक्ष्यतीति कः समाश्वासः ? ।

उक्तं च-परलोकविरुद्धानि कुर्वाणं दूरतस्त्यजेत् । आत्मानं योऽतिसंधत्ते सोऽन्यस्मै स्यात्कथं हित इति ॥ २७० बुद्धादेः पुनरयमेव व्यतिक्रमोऽलंकारबुद्धौ स्थितः, येनैवमाह-कलिकलुषकृतानि यानि लोके । मयि निपतन्तु विमुच्यतां तु लोकः, इति ।

स किल लोकहितार्थं क्षत्त्रियधर्ममितिक्रम्य ब्राह्मणवृत्तं प्रवक्तृत्वं प्रतिपद्म, प्रतिषेधातिक्रमासमयेब्राह्मणेरननुशिष्टं धर्मं बाह्मजनाननुशासद्धमंपीडामप्यात्म-नोऽङ्गीकृत्य परानुग्रहं कृतवानित्येवंविधैरेव गुणैः स्तूयते, तदनुशिष्टानुसारिणश्च सर्व एव श्रुतिस्मृतिविह्तिधर्मातिक्रमेण व्यवहरन्तो विरुद्धाचारत्वेन ज्ञायन्ते।

> तेन प्रत्यक्षया श्रुत्या विरोधे ग्रन्थकारिणाम् । ग्रहीत्राचरितृणां च ग्रन्थप्रामाण्यबाधनम् ।। २७**१**

न ह्येषां पूर्वोक्तेन न्यायेन श्रुतिप्रतिबद्धानां स्वम्लश्रुत्यनुमानसामर्थ्यमस्ति । न च शाखान्तरोच्छेदः कदाचिदपि विद्यते । प्रागुक्ताद्वेदनित्यत्वान्न चैपां दृष्टमूलता ॥ २७२

न हि यथोपनयनादिस्मृतीनां शाखान्तरदृष्टश्रुतिसंवादः । एवं चैत्यकरण-तद्वन्दनशूद्रसंप्रदानकदानादीनां संवादः संभवति । मूलान्तरकल्पनं च प्रागेव प्रत्याख्यातम् ।

### हेतुदर्शनेन शाक्यमतनिरासः।

लोभादिकारणं चात्र बह्वेवान्यत्प्रतीयते । यस्मिन्सिनिहिते दृष्टे नास्ति मूलान्तरानुमा ॥ २७३ शाक्यादयश्च सर्वत्र कुर्वाणा धमंदेशनाम् । हेतुजालविनिर्मुक्तां न कदाचन कुर्जते ॥ २७४ न च तैर्वेदम्लत्वमुच्यते गौतमादिवत् । हेतवश्चाभिधीयन्ते ये धर्मा दूरतः स्थिताः ॥ २७५ एत एव च ते येषां वाङ्मात्रेणापि नार्चनम् । पाखण्डिनो विकर्मस्था हैतुकाश्चेत एव हि ॥ २७६

एतदीया ग्रन्था एव च मन्वादिभि परिहार्यत्वेनोकाः।

'या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्च काश्चित्कुदृष्टयः । सर्वास्ता निष्फलाः प्रोक्तास्तमोनिष्ठा हि ताः स्मृता ॥ इति । २७७ तस्माद्धर्मं प्रति त्रयीबाह्यमेवंजातीयकं प्रामाण्येनानपेक्ष्यं स्यादिति सिद्धम् ॥ ४ ॥

न्या० सु०—सूत्रव्याख्यानार्थं लोमादित्यादिमायं सर्ववेष्टनादिस्मृतीनां लोमकृत्र-पुंसकत्वप्रच्छादनप्रयोजनमूलत्वे प्रामाणामावादयुक्तमाश्चक्क्ष्य श्रुत्यतिरिक्तसम्मवे, मूल-मात्रोपलक्षणार्थंतया व्याचष्टे—इतश्चेति । विरोधो व्यमिचारश्वदेनोक्तः । श्लोकं व्याचष्टे— श्रुतीति । ननु सत्यपि विरोधे भ्रान्त्यादिमूलत्वं विना वाष्यत्वायोगाद् वाष्यत्वेनैव भ्रान्त्यादिमूलकल्पनायामितरेतराश्चयं स्यात्, इत्याशङ्कभाह—स्मृतेश्चेति । विरोधपरि-हारायाऽवश्याङ्गीकार्येऽन्यतरस्य बाष्यत्वे स्मृतेरेव भ्रान्त्यादिमूलत्वनिश्चयापत्तेरितरेतरा-श्चयापत्तिरित्याशयः ।

उपपन्नतरं चैतिदिति वक्ष्यमाणवर्णकमाष्यमिहापि योज्यमिति सूचियतुमाशङ्कोत्तर-त्वेन व्याचष्टे—यथैवेति । भाष्यकृतास्यैव सूत्रस्याधिकरणान्तरिवषयत्वेन वर्णकान्तरं कृतम्, तत् पूर्वापरितोषविषयव्यासिव्यतिरेकेण वविद्वर्णकान्तरस्य प्रयोजनान्तरा-दर्शनात्तयोश्चापरितोषकारणविषयान्तरादशैनेनासम्भवादयुक्तमित्याक्षिपति—सर्वेति । न च तयोमंध्येऽन्तरदप्यत्रास्तीति श्रेषः । समाधातुमपरितोषकारणं तावन्मन्दप्रयोजनत्वमाह — अपिरतोषस्तावदिति । विषयव्याष्ठिरप्यत्राविष्द्धस्मृतिविषयत्वादस्तीत्याह — विरोधेन चेति । सत्यप्यस्याविष्द्धस्मृतिविषयत्वे कारणान्तरेणापि केनचिदपवादान्तरोपपत्तेः कथं विषयव्याष्ठिरित्याशङ्क्षय, कारणान्तरासम्मवान्नापवादान्तरोद्भव इत्युक्तम् ।

वैसर्जनहोमीयिमत्यादिविषयप्रदर्शनार्थं माष्यं व्याचि —वैसर्जनहोमीयिमिति । श्रुत्य-विश्द्धानामिष स्मृतीनां लोभादिमूलत्वसम्भवेनाप्रामाण्याङ्गीकरणे दायधर्मादिस्मृतीनामप्य-प्रामाण्यं स्यादित्याशङ्क्षच, मन्वादिमहिषिनिवन्धनस्य वेदमूलत्वकल्पनाहेतोरिवरोधे कल्पकत्वप्रतिवन्धामावान्मूलान्तरकल्पनानुपपत्तावप्यविश्द्धानामाचारानुमितानामर्वाचीन -मनुष्यस्मृतीनां दृष्टमूलासम्भवेनेव वेदमूलत्वस्यापि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन् १-३-७इत्यत्र वक्ष्यमाणत्वात् सम्भवेऽपवादिवष्यत्वोपपादनार्थं मुक्तकमेवैतदित्युक्तम् ।

तत्कत्त्र्ं सामान्यादिति पूर्वपक्षसिद्धान्तमाष्यद्वयमेकहेलया व्याचष्टे—तत्रापीति । इदानीं धर्मवुद्घ्याऽनुष्ठानेऽपि पूर्वप्रवृत्तिकाले लोमादिमूलत्वसम्मवप्रदर्शनार्थं पूर्वप्रहणम् । लोमस्य मूलत्वसम्मवः पूर्वं कालान्तरे यस्मिन्कतृंसामान्ये, तस्मादिति हेतुगर्मं विशेषणम् । लोममूलत्वसम्मवमुपपादयिति—ऋत्विजो होति । आश्रङ्काश्वदेन लोममूलत्वानिश्चयेऽपि, वेदमूलत्विनश्चयस्तावन्नास्तीति सूचितम् । ननु वेदमूलत्वस्यापि सम्मवात्कथमप्रामाण्य-निश्चय इत्याशङ्कर्च, निराकरणार्थं मुपपन्नतरं चेदिति माष्यं व्याचष्टे—पूर्ववच्चेति ।

ननु वेदमूलत्वामाविनश्वयाभिधान । रत्वेऽस्य माष्यस्य पूर्वेलो भमूलत्विनश्वयाभिधान-परत्वेन योजनमयुक्तं स्यादित्याज्ञङ्क्याह—इदं चेति । दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकल्पनमयुक्तिमिति न्यायस्य वेदमूलत्वामावान्यमूलत्वयोनिश्वयकारणस्य तुल्यत्वादुमयत्रापि योजितीमत्यर्षः ।

#### भाष्यकारीयाधिकरणाक्षः

यथामाध्यमधिकरणद्वयं व्याख्याय दूषियतुं प्रतीजानीते—एताविस्वितः सवंवेष्टनस्मरणस्य लोभमूलत्वित्राकरणेन तुल्यन्यायतया यूपहस्तिदानादिस्मरणस्यालोभमूलत्वनिराकरणाद्धमं बुद्ध्या चेदानीमनुष्ठीयमानानां दृष्टमूलत्वकल्पनासम्भवाद् अधिकरणदृष्येऽपीरयुक्तम् । प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे हि स्मृतिमूलश्रुत्यमावः साधकामावाद्वा स्याद् बाधकसद्भावा तत्र त्रविणिकदृढपरिग्रहादरस्य स्मृतिमूलश्रुतिसाधकस्य विरोधेऽप्यनपायात्साधकाभावस्तावन्नास्तीत्याह—स्मृतीनामिति ।

यत्तु जिज्ञासां विना प्रमाणाप्रवृत्तेः साधकामाव इत्युक्तम् । तत् एवं परिहृत्तं व्यम्, यद्यपि परिच्छिन्ने प्रमेये तत्परिच्छेदार्थं श्रुत्यनुमानं न प्रवर्त्तते, तथापि किमियं स्मृतिः प्रमाणमप्रमाणं वेति जिज्ञासायां तत्परिच्छेदार्थं श्रुत्यनुमानप्रवृत्तिनं वारियतुं शक्यते । प्रमाणान्तरपरिच्छिन्नेऽपि शङ्क्ष्यशौक्त्ये शिङ्क्ष्तपित्तोपधातस्य कि मे चक्षुदुंष्टमदुष्टं वेति जिज्ञासया चक्षुविस्फुरणदर्शनात् परमाण्वादौ च कदाचिदनुपल्रव्यत्वाद्वश्चवहारानुपयोगित्वाच्च जिज्ञासितेऽप्युपल्रव्यस्थलादिकार्यानुपयोगित्वाच्च जिज्ञासितेऽप्युपल्रव्यस्थलादिकार्यानुपपत्तिपरिहारार्थं प्रमाणप्रवृत्तिदर्शनान्न जिज्ञासादरः ।

र्षि च स्मृतेर्मूं छप्रमाणोपस्थापनमात्रेण कृतार्थत्वासौदुःवरी प्रमेया, तत्प्रमेयायाः श्रुतेः प्रत्यक्षश्रुत्यविषयत्वेन तथा परिच्छेत्तुमधक्यत्वासानुमानप्रतिबन्धो युक्त इति ।

वाधकं तु स्मृतिमूलश्रुत्यमावन्यासं लिङ्गं विरुद्धश्रुतिदर्शनस्यानैकान्तिकत्वप्रतिपादनेन पूर्वपक्षवेलायामेव निरस्तम् । अनुपलिन्धस्त्वस्मदादीनां विप्रकीणंशाखान्तरगतश्रुत्यपुर्ललम्मायाक्तेः स्मर्तृप्रत्यक्षस्य च स्मृत्यधिकरणसाधितत्वेनेदानीतनपुरुषान्तरप्रत्यक्षत्वस्य चोपनयादिस्मृतिमूलश्रुतिदृष्टान्तेनानुमानोपपत्तेः, सर्वान्प्रत्यसिद्धत्वान्नामावसाधनयादल-मित्याह—शाखान्तरेति । न च स्मर्तृपुरुपाधीनप्रत्ययत्वमात्रेणानुमेयश्रुतिष्वनाश्वासः अध्यापक-पुरुषाधीनप्रत्यक्षत्वेनेतराह्व-द्यान्वसायाद्वासापत्ते रित्याह—सन्नेति ।

नन्विनिहोत्रादिश्रुतीनां प्रत्यक्षत्वात्र तास्वनाश्वासापित्तिरित्याशङ्क्षय वर्णस्वह्नस्य प्रत्यक्षत्वेऽय्यनादिसम्प्रदायागत्त्वस्य पुरुषाधीनत्वाक्तुत्यतामाह—वेदो होति । न च स्मरणार्थत्वेन पूर्वदृष्टघटादिवित्तित्यत्वानवधारणं शङ्कानीयमग्निहोत्रादिश्रुतिष्वप्यविशेषादि-त्याह—अनुच्चारणकालेति । उपसंहरित—तेनिति ।

ननु वेदिवरोधेन स्मर्तुरनाष्ठत्वाम्म मूलश्रुत्यनुमानं सम्मवतीत्याशङ्क्षय, प्रत्यक्ष-वेदमूलोपनयनादिस्मृतिप्रणेनृत्वेनावधारितत्वाधमावस्य सत्त्वादेरेकदेशिवरोधेऽप्यनाष्ठत्व-कल्पनं न युक्तिमित्याह—स्मृतीति । कि च नित्यानुमेयाया श्रुतेन्ययिन वाधो युज्येवापि, शाखान्तरपठितश्रुतिवाधे तु प्रत्यक्षिवरोधाशङ्का दुःपरिहरेत्याह बाधिता चेति । उपरिष्ठात्ते इति शब्ददर्शनात्त्वया न्यायविदा भूत्वेत्यव्याहारेण योज्यम् । न चिरादित्य-व्ययान्वयेऽपि नवो विमापाधिकारे नव्यमासस्मरणाम्न होतारं वृणीते इतिवदसमासाम्न-लोपामानो न दोषः । प्रत्यक्षविरोधाशङ्काया च त्वदुक्तस्य न्यायस्य सम्यक्त्यानवधारणान्यायामासेन मूलश्रुत्यनुमानवाधाङ्गीकरणे मर्यादातिक्रमादिसव पूर्वोक्तमपरिहार्यं स्यादित्याह—वावेति ।

न्यायं दूषियत्वोदाहरणानि दूषयन्नाद्यं तावदुदाहरणं 'तामूध्वंदशेन' वा ससा परिवेष्टयन्तीति प्रत्यक्षश्रुतिमूलत्वात् दूषयति—यज्ज्ञैतिति । एतज्ज्ञान्दोग्यानुपपदे जीमिनिकृते
सूत्रग्रन्थे जैमिनिनैवीदुम्बरीधकरणे चेत्यादिना दर्शयतीत्यन्तेन स्वग्रन्थेन शाट्यायनिव्राह्मणगतश्रुतिमूलत्वेनान्वाख्यातमित्यन्वयः । शाट्यायनिनां शाखिनामौदुम्बरीप्रकरणे तामूध्वंदशेनेति श्रुतिष्ठमयत्र विष्टुत्यामौदुम्वयीं च वाससी दर्शयतीति जीमिनिग्रन्थस्यार्थः । उमयत्र
शब्दः कि विषय इत्यपेक्षायां वैष्टुत इत्याद्युक्तं स्तोत्रीयपरिगणनार्थानामौदुम्बरीणां प्रादेशमात्राणां कुशानां विष्टुतिशब्दवाच्यानां स्थापनार्थं वासो वैष्टुतमुच्यते । विस्मन् श्रीवें वासः
श्रीः सामेत्यर्थंवादपुरःसरं प्रत्यक्षश्रुतिमूलत्वेन दिश्वते तत्प्रसङ्गिनौदुम्बरीवेष्टनवाससाऽपि
प्रकाशश्रुतिमूलत्वमेवान्वाख्यातं तामूर्घ्वंशिनेति प्रकृतौदुम्बरीपरामशिप्रतीकोपन्यासेनेत्यर्थं ।
उपसंहरि —ततश्चिति । अविरोधादपीदं नोदाहरणं युक्तिसत्याह—विषद्धश्वे चेति ।
औदुम्बरी परिवेष्टियतब्येत्येतावन्माश्रं सूत्रकारेणोक्तम्, न सर्वेति तत्र यथोपनेष्यमाणमहतेन

वाससा छादयन्तीति चक्षुमुँखानाच्छेदनेऽपि शास्त्रार्थंसम्पत्तिः प्रसिद्धा, तथात्रापि भवतीत्याशयः।

ननु सर्वशब्दामावेऽपि परिश्वव्देन।पि सर्वशब्दार्थंसम्पत्तेविरोध इत्याशङ्कमाह—
यदीति । औदुम्वर्याश्चत्तरदेशे पृष्टेन तां स्पृश्वतोदङ्मुखेनोपविष्टेनोद्गातव्यं तेन चौदुम्वरीमध्यस्योत्तरमागे द्वित्राङ्कुलमात्रं स्पृश्यते तदनुरोधेन चोत्तरमागतो मध्ये द्वित्राङ्कुलं
विमुच्यते, सर्ववेष्टनेऽपि परिशब्दार्थंसम्पत्तेरिवरोध इत्यर्थः । एतदेव क्लोकद्वयं ययाक्रमं
क्लोकद्वयेन विवृणोति —सर्वेति । माध्यकारेण गौरवात्किस्मिश्चत्सूत्रे, कल्पे वा सर्वशब्दो
मविष्यतीति कल्पनां निराकत्तुंम्—न हीत्युक्तम् । सर्ववेष्टनवचने हि कर्णयोर्वेष्टनं कृत्वा
वंशो निथेयः, मूलं च वेष्टयित्वा निखातव्यं स्यात्, न चैवं याजिकाः कुर्वन्ति । परिशब्दस्तु
समन्तार्थः सर्वतो देशवेष्टनं यूते । न कृत्स्नाया इत्यौदुम्बरीमध्योत्तरमागा द्वित्राङ्कुलब्बिजतसर्वौदुम्बरीवेष्टनेऽप्यथंवानित्यर्थः ।

हेनुदर्शंनोदाहरणत्वमप्यस्य न सम्भवतीत्याह — लोभमूलं चेति । यदि तर्हि शब्दार्थं-योर्यंत्तदित्यव्यमे मूलाग्रयोश्च वंशाधारयोः कर्णयोः परिधाने वेष्टने दीर्थंवासोलाभाल्लोममूले तदनुष्ठाने याशिकाचारविरोधः स्यादित्यर्थः ।

अयं चापरोऽचारिवरोधो लोममूलस्वे प्रसज्येतेत्याह्—अन्तरीयेति । पूर्वापरकाययो-रन्तरस्य, मध्यस्य परिधानार्थं मधोवासो नान्तरीयैक्देशस्य कल्पियत्वान्तरीयतामाचामे-दिति, प्रयोगदर्शंनादन्तरीयशब्देनोच्यते । अधरीयोत्तरीये हीत्यपि पाठे तदेवोक्तम् । कोशै-यस्य गुणामावात्कार्पासस्य गुणराहित्यम् ।

लोममूलस्वे च कुशवेष्टनपूर्वंकत्वोध्वंदेशस्वित्यमौ न स्यातामित्याह — प्राक्वेति । उटाहरणान्तरमिप दूपयित — कि चेति । अष्टाचत्वारिशद्वर्षं व्रह्मचर्यं स्यचाधाचत्यारिशद्वर्षं स्यां वेदग्रह्मचर्यं मित्यादि । अष्य सवंवैदिकविहितत्वादनुदाहरणता चकारसूचिता । पूर्वोक्त-बलावलिवशेपं निराकरोति — यदोति । कि तदर्थान्तरमित्यपेदायामाह — शान्तीति । न चास्यानारम्याधीतन्यायेन दौबंल्यम् । तस्य कल्प्यक्रतुसम्बन्धमनारम्याधीतम्, क्लृष्ठं क्रनुसम्बन्धात्प्रकरणाधीताद् दुवंलम्, क्रनुसम्बन्धविप्रकर्पादित्येवं रूपस्य क्रत्वङ्गविष्यत्वामावादित्याह — चेति । एतदेवोपपादयित — न होति । विरोधपरि-हारस्तिहं कथमित्यपेक्षयामाह — वाक्यान्तरैरिति ।

दशाहं शावमाशीचं सिपण्डेषु विधीयते। अर्वानसञ्चयनादस्थ्नां त्रयतुमेकाहमेव च ॥

इत्याशीचच्छेदकालानां यथा व्यवस्थितो विकल्पः, तथेहापि मविष्यतीति व्यववस्थित-विकल्पसूचनाय दृष्टान्ताभिधानपरत्वादाशीचकालानाम् ।

> 'एकाहाच्छुद्धचते विप्रो योऽग्निवेदसमन्वितः । त्र्यहात्केवलवेदस्तु द्विहीनो दशमिदिनैः॥'

इति वचनान्तरेण।

(दन्तजातपदेन वर्द्धमानोपलक्षकः क्रुमारादनुजातपदेन वध्वोपलक्षकः, क्रुतचूडपदेन वर्षंत्रयोपलक्षकः।)

> 'दन्तजातेऽनुजाते च कृतचूडे च संस्थिते । अजुद्धा वान्धवाः सर्वे सूतके च तथोच्यते ॥'

इत्युपक्रमानुसारेण वा व्यवस्थावगमान्न तद्दृष्टान्तेनेह विकल्पाङ्गीकरणं युक्तमित्यगृहीतामित्रायः चङ्कते—ननु चेति । अग्निवेदसमन्वितस्य दशाहाशीचानुवृत्तावृत्रयसाघ्यहोमजपादिलोपाद् भूयसी धर्मपीडा स्यात्केवलवेदस्य तन्मात्रसाघ्यजपादिलोपादलपाद्विहीनस्यालपतरेति धर्मपीडालपत्वमहत्वापेक्षया आदिश्वव्दाष्जातदन्ताद्यपेक्षया चाशीचकालोऽपि
व्यवस्थितविषय इत्यव्याहारेण योज्यम् । उमयत्र समिवकल्पानाश्रयणे कारणं पक्षयोरसाम्यं
तावदाह – यस्य होति । यस्तु विरोधं चापरं विकल्पानाश्रयणे कारणं दृष्टान्ते तावदाह—
एकरात्र इति । दार्धान्तिकेऽप्याह—एविमिति । ननु योऽल्पेन कालनाहं शुद्धः स्यामिति
सङ्कल्पयति, तस्याल्पेन कालेन शुद्धिः बहुकालसङ्करूपे तु बहुनेति परिग्रहव्यवस्थयाऽशीचकालानामविरोधः ।

यश्वाहमक्रीतराजकस्य बीक्षितस्यात्रं न मोध्य इति सङ्कल्पयित, तं प्रति तावत्कालम्मोज्यात्रता । पशुसंस्थावधिसङ्कल्पे तावत्कालोमत्युमयत्रापि वस्तुविरोधपिरहारमाशङ्कते— स्यादेतिदिति । यथा यः प्रागुदये-सूर्योदयोत्तरकालेऽग्निहोत्रं होष्यामाति सङ्कल्पयित, तं प्रत्युदयोत्तरकालोऽग्निहोत्राङ्कम् । यस्तूष्ट्योदये सूर्योदयात्प्रावकाले होष्यामीति सङ्कल्पयित, तं प्रत्यसाविति परिप्रहाव्यवस्थाया प्रागूष्ट्योदययोः कालयोरविरोधः तथेहापीत्यर्थः । प्रागूष्ट्यं चोदयो याम्यामिति विग्रहः । सर्वेष्विप वैकल्पिकेषु न्नीहियवादिषु परिग्रहव्यवस्थाये वाऽविरोध इति समविकल्पत्वाविधातः ।

आशिक्कता विकल्पे इमं परिहारं दूषयित—युक्तमिति । परिग्रहव्यवस्थया वस्तु-विरोधपरिहारो वाभिन्नेतः । अनुष्ठानविरोधपरिहारो वा । तत्र वस्तुस्वरूपस्य पुरुषेच्छा-धीनत्वात्र तद्वशेन वस्तुविरोधपरिहारः सम्मवित उदितानुदितहोमयोस्त्वनुष्ठानात्मकत्वा-द्वस्तुविरोधो नास्त्यनेन २लोकेनोक्तम् । अथानुष्ठानविरोधपरिहारः परिग्रहव्यवस्थयानेन दृष्टान्तेनोच्यते । तदप्ययुक्तम् । पक्षद्वयस्य हि साम्ये सित पुरुषेच्छावद्याद्विकलेनोमयानुष्ठानं युज्येत । दृष्टान्ते च पक्षद्वयसाम्यात्तद्युक्तमित्याह—न चेति । क्लेशः=शरीरायासः । क्षयो= न्यूनद्रव्यत्वम्, व्ययः=अत्यन्तनाशः । आदिशब्दात्तस्कालीनलौकिककार्यान्तरवाधः । दाष्टीन्तिके तु सिद्धे वस्तुनि सदसत्त्वविरोधस्यापरिहार्यंत्वाद्विकल्पो—न सम्भवतीत्युक्तम् ।

न च दीर्घकालस्य परिग्रहः सम्मवत्याशीचाहवृद्धेनिषिद्धत्वादित्याह—इह त्विति । न केवलं सदसत्त्रविरोधान्निवार्यते, कि त्वनेनापि मनुवचनेनेत्यपिश्चब्दार्थः । ननु दीक्षि-वान्नमोज्यत्वस्य दीर्घकालत्वनिषेधामावात्परिग्रहव्यवस्थयाऽनुष्ठानिवरोधपरिहारो मविष्य-तीत्याश्चक्क्योमयत्राप्यल्पकालनिरोयेन कृतार्थस्य बहुकालनिरोधे प्रवृत्त्यसम्मवाद्दीर्घकाल- वाक्ययोरानर्थं क्यमेवापद्येतेत्याह — क्लेशेति । उमयत्रापि समिवकल्पासम्मवमुपसंहरित — तेनेति । वस्तुविरोधात्पक्षयोश्वासाम्याद्विषयान्यत्वमेव विरोधपरिहाराय वाच्यं न तु विकल्पो युक्त इत्यर्थं: । स चान्यो विषयो दृष्टान्ते दिशत इत्याह — स चेति । ननु यस्यापि धर्मपीडा नास्ति, तस्याप्याद्यौचाहनृद्धीनिपद्धत्वान्नेयं विषयव्यवस्था युक्तेत्याशाङ्क्रम, निषेधोऽपि तद्विषय एवेत्याह — तत्र चेति ।

धमंपीडाधपेक्षयेत्यादिशब्दसूचितमाशौचकालानां व्यवस्थान्तरमाह—दन्तेति । आहिताग्नधादिपाठाजजातश्वस्य परनिपातः । मानवीयानुजातपदरयानुपश्चाज्जातमपत्यं यस्मादिति
व्याख्यान।थोऽन्यशब्दप्रक्षेपः । चितिक्रियाश्वव्यश्चतुरहोपलक्षणार्थः । चितिक्रियाज्यहैकाहा ये
विहिताः ते दन्तजातादिविषया इत्यर्थः । पारिशंष्याद् शाहं कृतचूड़े चेति चकारसूचितोपनीतविषयो ज्ञायते । कथमेषा व्यवस्था प्रतीयत इत्यपेक्षायां—क्रमादित्युक्तम् । दन्तजातादिषु संस्थितेष्वशुद्धा वान्धवा इत्युक्ते कस्मिन्संस्थिते कियन्तं कालमशुद्धतेत्यपेक्षायां
दशाहादोनामुक्तत्वात्समृत्यन्तरपर्यालोचनया प्रातिलोम्यक्रमेणेयं व्यवस्था प्रतीयत इत्यर्थः ।
अस्मिश्च पक्षे वृद्धिनिपेधोऽप्येकशास्त्रगतत्वादेतद्विषय एवेत्याह—तत्र चेति ।

नन्वस्तु प्रातिलोम्यक्रमेणैकाहादीनां दन्तजातादिविषयत्वम्, धर्मेपीडाल्पत्वविषयत्वे तु

किं कारणं दक्षवचनाच्चाग्निवेदसमन्वितादिमात्रविषयत्वं प्रतीयते, न चाग्निवेदसमन्वितत्वं
धर्ममूर्यिष्ठत्वेन नियतम् । दाम्भिकादी व्यभिचारदर्शनादित्याशङ्क्षय दक्षवचनस्य धर्मेपीडाविषयत्वद्योतनाथं गौतमवचनमुदाहरति—तथेति । कार्यशब्दस्य धर्मेविषयत्वात् तत्साहचर्मेण च स्वाध्यायशब्दस्यापि स्वाध्यायसाध्यजपादिधर्मेविषयत्वप्रतीतेः तदिधाताथं सद्यः
शौचं विदधताऽल्पाशौचस्य धर्मपीडापरिहाराथंत्वद्योतनान्महत्यामापद्यग्निवेदसाध्यकर्मानुष्ठानं विना प्रतीकारासम्मवेऽनुष्ठात्रन्तरामावे वा तत्प्रतीकाराथंकर्मानुष्ठानमात्रविषयाशौचामावप्रतिपादनपरम् 'एकाहाच्छुद्धधते विप्र' इति दक्षवचनं व्याख्येयमिति मावः ।

यथा अस्माधिरंक्षवचनस्य धर्मंपीडापिरहारर्थंत्त्राङ्गीकरणेनाल्पाशौचकालानां—तिह्रव-यत्वमुक्तम् । गीतमेनापि तथोक्तं-द्योतितमित्यर्थः ।

नन्वेवं सित तत्कालमात्राशीचामावप्रतिपादनपरत्वेनोत्तरकालानुवृत्तेरनुजातत्वाज्जा-तदन्तादिविषयाणां चाशीचकालानां मिन्नविषयत्वेन वृद्धेरप्रसक्तत्वान्निषेधो न युक्त इत्याशङ्क्रय विषयान्तरमाह—अथ वेति ।

> अन्तर्दशाहात्स्यातां चेत्रुनमंरणजम्मनी । तावत्स्यादशुचिविशे यात्रत्तत्स्यादनिद्दशम् ॥

इति पूर्वाशीचासमासावाशीचान्तरनिमित्तसित्रपात्ते पूर्वाशीचकालशेषेण मनुना शुद्धमुक्त्वा, निमित्तावृतौ नैमित्तकाशीचानावृत्तिरन्याय्येत्याशङ्कानिराकरणार्थं पूर्वाशीच-परिच्छेदार्थंप्रवृत्तेन दशाहादिना प्रसङ्गेनान्तः पिततस्याशीचान्तरस्यापि परिच्छेतुं शक्य-त्वादाशीचानावृत्तेन्ययियत्वं न वद्यंयेदषाहानीत्यनेनोक्तमिति मावः।

एतदेव विवृणोति—न वद्धंयेविति । प्रसङ्गन्यायमात्रं योजयति —प्रवृत्त इति । नन्वसमाप्तेनापि दशरात्राद्यविधना शौचान्तरस्यैकदेशवर्तिनः कथं व्याप्तिरित्याशङ्काह—वितत्येति । नात्राह्मामाशौचपरिच्छेदक्तवं कि तु संख्यायाः । तस्याश्च व्यासज्यवृत्तित्वेनान्त्येऽहन्युपजायमानायास्तत्कालवित्तिवविशेषास्तूर्वापरीभूतानेकाशौचापरिच्छेदकत्वमि - रुद्धिमत्याशयः ।

नन्वेवं तिह पूर्वाशीचकालशेषेण तदन्तःपात्याशीचान्तरिनवृक्तेन्यायिसिद्धत्वाद्वचनान्तरा-दर्थंक्यं स्यादित्याशङ्कयाह—भुद्धोति । अयमाशयः । शब्दैकसमिधिगम्योऽशों न स न्यायस्य विषयः तथा सत्यपेक्षाबुद्धिहेतुकत्वेनैकत्वातिरिक्तसंख्यायाः संख्येयाहिवशेषमूहापेक्षत्वात्तस्य च जातमृतवन्युभेदेन जन्ममरणाविधभेदेन भेदाज्जन्ममरणसामान्यविविक्षायां शावेन सूतिशुद्धेरसम्भवादाशीचिनिमत्तसामान्यविवक्षायां सूत्यापि शावशुद्धशापत्तेः ।

यत्तु न वर्द्धयेदघाहाहानीत्यनेन शेषाहः शुद्धेन्यायमूलत्वदर्शनं तच्छुद्धिप्रतीक्षि जातेष्टिमासिकादिमान निषयशेषमुद्धचिमधानशङ्कानिवृत्त्यर्थमिति । नन्वेवं तह्याशीचमालवहीक्षितान्नकालयोरिप व्यवस्थैवास्तु, व्यवस्थितः कल्पो-निकल्प इति तु व्युत्पत्त्या व्यस्थामेव
निकल्पशब्देनामिप्रेत्याशौचच्छेदकालवित्युक्तमित्याशङ्कचाह—नन्वेविभिति । अस्मिन्विषये
अयमविधिरिति निषयव्यस्थितोऽवधिविषयावधिरिति मव्यमपदलोपी समासः । तस्य कारणं
निषयनिशेषावधिव्यवस्थापकं कारणं मोजनान्वयेऽप्यवशेनित्यमवत्यसापेशत्वात्कारणशब्दसमासाविधातः । तस्माहाधिन्तिके निकल्पव्यस्थायोद्धंयोरप्यसम्भवाद्विरोधपरिहाराशक्तेहोर्धावधेश्वावश्यविधाधं विनात्मलामायोगादल्पावधेविध इत्याशिङ्कता स्वामिप्रेतिसद्धमुपसंहरति— तत्रेति ।

एवमार्शक्किते विरोधपरिहारवादी स्वागिप्रायं प्रकटयित — तस्मादिति । यस्मादल्पावधेरिप वैदिकत्वात् वाधो न युक्तः । तस्मादशीचच्छेदकालविदहापि भोजनाविधिद्वये
वैवम्यस्य व्यवस्थाया हेर्नुविधयभेदो वाच्यः, न तु कस्यचिद् वाध इत्यर्थः । कीदृशो विपयभेदे इत्ययेक्षायामाह — अत्रापीति । अनापद्यित वा दीक्षितिनयुक्तपुष्पान्तरदक्ताश्वस्य
राजक्रयोत्तरकालं मोज्यत्वमिति परिहारान्तरम् दीक्षिते वेत्युक्तम् । अत्र सत्रिणो हि
अन्यैः प्रदापयेदन्नं भोज्यं तिदृद्वजसत्तमैरिति स्मृतिपर्यालोचनया सूत्रका दसिन्नपातभयान्मासादिपर्यासं ब्राह्मणमोजनार्थंमन्नमुकल्प्य, अन्यमन्नं दानाय नियुञ्जते । अग्नीधोमीयोत्तरकालं तु दीक्षितदक्तान्नमोजनमप्यदृष्टमित्याश्चयः । एतश्च परिहारान्तरं दीक्षितो न
ददातीति निपयेन अग्नीधोमीयोत्तरकालम्प दीक्षितस्यान्नदानायोगादापातप्रतिमानमान्नेणापारमाधिकमेवोक्तमित्यपिशव्देन सूचितम् । नन्वन्नान्तरासम्मवेऽपि निषद्धान्नमोजनं न
कार्यमित्याशङ्काचाह — आपद्धमंइति । ननु करिष्यमागश्चयित्तवलेनापत्कालेऽप्यनुष्ठितस्य
निषद्धस्य निद्यित्वामावादनुज्ञाशास्त्रमप्रमाणमित्याशङ्कते—हन्तैविमित । आपद्यपि
निषद्धस्य दीषत्वोपपादनायेतिहासमुदाहरिति—जम्बवानिति । स च प्राप्नवानिति-

धेषः । द्वमांसमक्षणस्याननुज्ञानात्सदोषत्वं क्रीतराजकान्नमोजनस्य त्वनुज्ञानान्निर्होषत्वमिति परिहरति—उच्यतद्वति । विशेषक्षपेणानुज्ञानस्यात्यन्तनिर्दोषत्वसूचनार्थम्-महानित्युक्तम् ।

नन्वापत्काले निषिद्धान्नमोजनस्य ।

जीवनात्ययमापन्नो योऽन्नमत्ति यतस्ततः। आकाश इव पन्द्वेन न स पापेन छिप्यते॥

इति सामान्येन मनुनानुज्ञातःवाद्विशेषानुज्ञाऽनिषकेत्याशङ्कश्चाह-सामान्येनेति । अनुज्ञासाफल्यप्रदर्शनार्थः स्तोकशब्दः । सामान्यानुज्ञातानुष्ठानस्य अल्पदोषत्वं कथमव-गम्यतः इत्यपेक्षायामाह--तथा चेति । विशेषानुज्ञातादन्येषां निषिद्धानां पापत्वेऽपि तानि शेपाण्यल्पानीति, अल्पवाची शेषशब्दः । अन्ते शीचं मविष्यतीत्यापद्धमंगतं प्रत्युक्त-मितीतिकरणाध्याहारेण योज्यम् । मनुबचनमुदाहरति—कमंगेति । ननु कथं घमंमाचरे-दित्यस्य शीचविधानार्थताऽत्रसीयत इत्यपेक्षायामाह—धर्मश्चेति । फलार्थस्य धर्मस्य वानवान्तरविद्वितत्वेन विब्यानर्थन्यात्, आपत्कालीनस्य वा कार्यंकरणस्य निदौंषत्वे धर्माधिकारनिवर्त्तंकत्वायोगात्प्रतिप्रसवार्थंमपि विघ्यनुपपत्तेः सदोषत्वे वा प्रायश्चित्तं विना धर्माधिकारामावात्प्रायश्चित्तविधानार्थंमेवेदं वचनमिति मावः। अतो विशेषानु-ज्ञानस्यात्यन्त्रनिर्दोपत्वज्ञापनार्थंत्वान्नानर्थंक्यमित्युपसंहरति — यरिवति । ननु क्रीतराजकान्न-मोजनस्यात्यन्तनिर्दोषत्वे द्वितीयोऽवधिरनर्थंकः स्यादित्याशङ्क्ष्यानापदि सदोषत्वात्तः द्विषयोऽसाविति दर्शयतुमाह-तत्रापि त्विति । एवमाशीचच्छेदकालवदापदनापद्विषय-त्वेनावधिद्वयस्य व्यवस्थामुपपाद्याऽशीचकालानां जातदन्तादिविषयत्वपक्षे तत्साम्यार्थम्; अन्यथा व्यवस्थामाह—यदि वेति । कालवैषम्यात्समविकल्पत्वामावेऽप्यविरोघोऽवधार्यते इति अपि शब्दाब्याहारेण योज्यम् । कयमित्यपेक्षायाम् — अर्थभेदव्यवस्थान।दित्युक्तम् । तस्मा-द्दीक्षितस्याविज्ञातस्य क्रीतराजकस्यामोज्यं भवतीत्यायर्ववैदिकस्य दीक्षितान्नमोजननिषेघोऽर्थः तस्य तस्माद्दीक्षितस्य विज्ञातस्य क्रीतराजकस्य भोज्यं मवतीत्याथवंवैदिकोऽविधनं दीक्षि-तस्यारनीयादिति त्रयीगतस्यामोजनसङ्कत्यविधिरर्थः । तस्य त्रयीगतोऽविधिरिति त्रय्ययवं-वेदगतयोर्वाक्ययोर्थंभेदेन तद्विषयतयाः विधिद्वयस्य व्यवस्थानादविरोध इत्यर्थः । अर्थंभेदं दशंयति—दोक्षितान्नमिति । नित्यत्वप्रदर्शनार्थम् — ध्रुवमित्युक्तम् । न मोक्ष्य इति मोजन-विषयो मनोव्यापारः सङ्गल्पो विधीयत इत्यर्थः ।

नन्वमोजनियमस्यापि मोजनिषधार्थंत्वात्तत्करणे दोपापत्तेः क्रीतराजकस्याप्य-मोज्यान्नत्वं स्यादित्याशङ्क्षय, फलार्थं वज्जंनीयस्यानुष्ठानं न दोषापादकमिति दशंयितुं दृष्टान्तद्वयमाह—यथैवेति । श्राद्धमोजन-मांसमक्षणयोरिप निषिद्धत्वेन दोषवस्वात्साच्य-विकलत्वाशङ्कानिराकरणार्थंम्—न सर्वत्र निषिध्यत इत्युक्तम् । वव निषिद्धता, वव वा नेति विवेकापेक्षायामाह—श्राद्धमिति । सदेति सिषण्डीकरणात्यागूच्वं चेत्यर्थः । सिषण्डीकरणो-त्तरकालमप्येकोद्दिधमप्यन्येषां स्मतुंणां मतेनानिषिद्धमिति द्योतनाय—एकेषामित्युक्तम् । त्रैतस्वनिवृत्त्या पितृत्वप्राप्त्यर्थात्सिपण्डीकरणात्प्राक् पार्वेणस्याविधानेन सिपण्डीकरणा-नन्तरभाविपार्वेणश्राद्धस्येत्यादिप्रेतश्राद्धस्यामावात्पित्र्यशब्देनाभिधानम् ।

मांसमक्षणेऽपि विवेकमाह—तथेति । एतदेव मनुवचनेन द्रहयित—यथाहेति । श्राद्धमोजनमांसमक्षणाभ्या दीक्षिताक्षमोजनस्य वैषम्यमाशक्कृते—मनु चेति । निःश्रेयक्षेत्र कारणेन प्रयोजनेनेति चतुर्थ्यर्थे तृतीया—निःश्रेयसार्थं नियमयतीत्यर्थः । 'न दीक्षितस्या- इतीयादि'त्यस्यायवंवेदिकवच्छूतशब्दसामानाधिकरण्यविकत्पप्रसक्तिक्षपपर्युंदासकारणामावा- क्रिषेषार्थंत्वप्रतित्यविशेषण स्वरूपभेदेऽप्यर्थेकत्वमिभप्रत्य वानयैकत्वामिधानम् ।

अन्यत्राव्युत्पादितमप्यत्रिष्ठयान्यथानुपपत्तेः पर्युदासकारणत्वं न्यायोपेतत्वादिहाङ्गीकार्यमित्यिभप्रायेण परिहरति—स्य।दिति । प्रत्यक्षस्यापि वाक्यद्वयस्याभिन्नार्थत्वं न्यायकल्पमिष्ठिस्य —कल्पितिमित्युक्तम् । कथमविष्ठद्वयेन मिन्नार्थंकत्वकल्पनेत्यपेक्षायामाह—
यः पूर्वं इति । यः प्रतिपेषः, स क्रीतराजके स्थितो निवृत्तः । कथं निवृत्तताविषयेव
इत्यपेक्षिते—पूर्वं इत्युक्तम् । अक्रीतराजकस्येति । क्रयप्राग्मावावगमात्प्रतिषेषस्योत्तरकालं
व्यापारामाव इत्यर्थः । तत्व्य तस्य केवलप्राग्मावित्वेनैकरूपत्वाद्वितीयोऽत्रधिर्मावकल्पत
इत्येकत्वादित्यनेनोक्तम् । यदि ह्यसौ प्रतिषेषौ राजक्रयात्प्रागुत्तरकालं च व्याप्रियेत
वतस्त्यस्यवापदनापद्विषययत्वेनाऽविषद्वयमवकल्पेत । अतोऽन्यथानुपपत्त्यायवंवैदिकादन्यस्य
त्रयीगतस्य पर्युदासार्थत्वं कलानीयमित्याह – द्वितीयेति । नन्वमोजनविधित्वेऽपि तत्र कालविशेषाश्रवणात् क्रीते त्वमोजनं नामेति निष्प्रमाणमित्याशङ्कथ—अथान्तरालिक इत्युक्तम् ।
निषेवेनैव प्राय्वर्जनसिद्धेः पर्युदासानर्थक्याद्वाजक्रयाग्नीषोमीयान्तरालकालिवशेषवत्त्वमिष्

दृष्टान्तं विवृणोति—यथेति । "देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽिवनोर्वाहुम्यां पूष्णो हस्ताम्यामस्तये जुष्टं निर्वणमी"ति निर्वाणमन्त्रे सिवत्रिश्चिपूषशब्दानामसभवेतदेवताप्रकाशनार्थंत्वायोगादन्यदेवत्यायां विकृतावनृहे प्रतिपादिते, किमथंस्तिहं सिवत्रादिशब्दप्रयोग इत्याशङ्कष्य
सिवत्रादिशब्दानां यज्ञमानपरत्वात्प्रसवशब्दस्य चानुनार्थंत्वाद्यजमानानुनाप्रकाशनार्थंतेऽमिहते, यजमानबहुत्वे तह्यूहो मविष्यतीत्याशङ्क्र्य पूर्वानुन्नातत्वेनेदानीं तत्प्रकाशनार्थंक्यान्निर्वापस्तुत्यर्थंत्वेन तत्प्रकाशनस्य पारार्थ्याद्यज्ञपतिशब्दवद्वतृह इति निगमसिद्धो
हष्टान्तः । ननु निर्वापकालेऽपि यजमानहिर्वानवेद्यमित्याव्वयुणानुन्नायां पृष्टायामो
निर्वपेति यजमानेनानुन्नानात्तदनुसन्धानार्थं निर्वापमन्त्रे प्रकाशनं मविष्यतीत्याशङ्कानिरासार्थं—तवानीन्तनेत्युक्तम् । पूर्वंमेवानुन्नात्तत्वान्त निर्वापस्तुत्यर्थंमिति मावः ।

दार्ष्टान्तिके योजयति—तथेहेति । उमयथापि सम्मवे तर्हि कथं पर्युदासस्वावधारणेत्या-शक्क्र्य 'न होतारं वृणीत' इति तिह्वकल्पप्रसक्त्येव पर्युदासत्वावधारणमाह—प्रति-विदेति । क्रयोत्तरकालमर्थं प्राप्तदीक्षितान्त्रमोजनप्रतिषेषे पूर्वं प्रतिषेधगतस्याक्रीतराजकस्येति विशेषणस्यानर्थंक्यापत्तेः शास्त्रानुज्ञातप्रतिषेधस्याम्युपगमनीयत्वाहिकल्पप्रसिक्तिरित्यर्थः । जपसंहरित—बीक्षिताश्चेति । ननु माभृदनुज्ञाग्नीयोमीयोत्तरंकालं दीक्षितान्नमीजनस्य विधिरयं मविष्यतीत्याशङ्क्ष्य, दृष्टार्थंस्यादृष्टार्थंत्वायोगाद्विशिष्टविधौ च गौरवापत्तः फलान् अवणात्प्रकृताश्चयालामादनेकगुणोपादानाच्च फले गुणविष्ययोगाद्विधित्वं न युक्तमित्याह—अवृष्टार्थंति । 'न दीक्षितस्याक्ष्मीयादित्यस्य त्वदृष्टार्थंतोमयसाधारण्याददूषणम् । द्वितीयान् नुपपत्या च पर्युदासत्वं न्याय्यमेवेति भावः । कोऽनयोः पक्षयोमंध्ये सम्मत इत्यपेक्षायामापद्विषयत्वेऽनुकत्पत्वेन स्वरसावगतनुल्यकल्पत्ववाधापत्तेरथ्वंवेदिकस्य च निषेष्रस्यावध्य-विक्षत्वेन तस्माहीक्षितस्य विज्ञातस्य क्रीतराजकस्य मोज्यं भवतीत्यस्यावधिसमर्थकत्वान् योगाच्छेयोऽर्थंमयं यजते न प्रायश्चित्तार्थमित्येवं विज्ञातस्य क्रीतराजकस्यान्नमदुष्टमेवेत्यव-ध्यन्तरदर्शंनजनितदोषाशङ्कानिराकरणार्थंत्वप्रतीतेद्वितीयस्य पक्षस्य सम्मतत्वं दर्शयितुमाह—एविमिति । ऐतरेयत्राह्मणगतस्य त्वशितव्यं वपायां हुतायामित्यस्यानिषोमीयसंस्या-विधवाक्यवत्यपुँदस्तदोक्षितान्नमोजनानुज्ञानार्थंत्वेऽिष बह्वल्पकलगुरुल्खुकल्पत्वेनाविधद्वय-ध्यवस्थानादिवरोध इत्येवंशव्देन सूचितम् । पर्युदस्तानुज्ञानर्थंत्वसाम्येन चैतदविधद्वयमेकी-कृत्याविधद्वयोपन्यासः।

अष्टाचरवारिशद्वर्षं ब्रह्मचर्यस्मृत्युदाहरणमि दूषयति—अष्टेति । स्मासंत्वेन तुल्यत्वाद्विकल्पेनाविरोधं वक्तुं—स्मृतावेवेत्युक्तम् । स्मासंत्वाविशेषेऽपि पक्षाणामसाम्याद्विक् कल्पानुपपत्तेरपरिनोषाद्विषयव्यवस्थां वक्तुमाश्रयान्तरेत्युक्तमिति विवेकः । कीदृशानि पक्षान्तराणोत्यपेक्षिते मनुवचनं तावदुदाहरति—तथा हीति । अविष्लुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेदित्युत्तराद्धंम् । तत्र द्वेधा विषयव्यवस्थामाह्न-सामर्थ्येति । योऽल्पेन कालेन बहुन्वेदानध्येतुं समर्थः तं प्रति बहुवेदपक्षः, असमर्थं प्रत्यव्यवेदपक्ष इति सामर्थ्यमञ्जीकृत्यगाहंस्थ्याश्रमायोग्यं प्रति बहुवेदपक्षः तद्योग्यं प्रत्यव्यवेदपक्ष इत्याश्रमयोग्यत्वमङ्गो कृत्यगोक्ष्यंतन्मनुनोच्यत इत्याश्रमयोग्यत्वमङ्गो कृत्यगोक्ष्यंतन्मनुनोच्यत इत्याश्रमयोग्यत्वमङ्गो

'इह षट्त्रिशवाब्दिकं चर्यं गुरी त्रैवैदिकं व्रतम् । तद्धिकं पादिकं वा ग्रहणान्तिकमेव वा ॥'

इति मनुनैवोक्तत्वात् ग्रहणान्तिकपक्षे सामध्यपिक्षा । वर्षसंख्यापक्षे त्वाश्रमयोग्यत्वा-पेक्षेति विवेकोऽवसीयते ।

अष्टाचत्वारिशद्वर्षं ब्रह्मचर्यं समर्ता गौतमेनापि पक्षान्तर मुक्तमित्याह्—गौतमेनापोति । तत्राप्यष्टाचत्वारिशत्पक्षो गार्हं स्थ्याश्रमायोग्यविषय इत्याह — तत्रैविमिति ।
नन्वाश्रमान्तरं तान्प्रति कस्मान्न विधीयत इत्याशङ्क्ष्य, तेषां बहुक्लेशस्वादिवरक्तानिधकाराच्चाल्पक्लेशबहुक्कलोपकुर्वाणकत्वेनैव बहुकालक्षपणायैतद्विधानिमत्याह्—नैष्ठिकेति ।
उपकुर्वाणकः—अध्यननार्थं गुक्कुलवासी ब्रह्मचारिविशेषः । गमिष्यतीत्येतदुच्यत
इत्यन्वयः ।

स्वाष्यायमात्रेणेष्टगतिप्राप्त्युपपादनार्थं द्वैपायनवचनमुदाहरति—द्वेषायनादयश्चाहुरिति । ब्रह्मयज्ञफलाविषयोपयोगितापि स्वाष्यायतदर्यज्ञानभूयस्त्वस्यास्तीत्याह्—यानि चेति । प्रतिदिनं प्रतिदिनं प्रयुज्यमानैऋंगादिधिक्यों ब्रह्मयज्ञः तिश्वमित्तानि यानि यं यं क्रतुमधीयते तस्य तस्याप्नुयात्फलमिति क्रतुमाध्यानि फलानि क्रत्विधकृतेक्यो गृहस्थवानप्रस्थेक्यो निवृत्तत्वादनिधकृतिक्यतेक्वाविषयत्वेनाविष्ठिन्त इत्यथः । ब्रह्मयज्ञस्याग्निहोत्रादिविज्ञत्विषयत्वेनाविष्ठिन्त इत्यथः ।

स्०

द्वादश्वर्षपक्षोऽपि गौतमीयेनैव शीघ्रवेदग्रहणसमर्थं विषयेण ग्रहणान्तं वे ति पक्षान्तर-स्मरणेन स्वविषयाद्वयावित्ततत्वान्न सर्वंगृहस्थविषय इत्याह—यो वेति । वाश्वव्दोऽष्टा-चत्वारिश्वत्पक्षविषयः । पूर्वपक्षोकृतौ स्वविषयाद्वयाविततावित्यर्थः । उपसंहरति — इतीति ।

माष्यमङ्गमुपसंहरति—तेनिति । स्वयं द्वेधा सूत्रद्वयं व्याचि —तेन।त्रेति । ननु
न्यायनिष्ठत्वान्मीमांसायाः प्रयोगनिरूपणमयुक्तिमित्याङ्क्ष्य प्रयोगार्थं त्वाथयस्य तत्साम्येऽपि,
यत्र प्रयोगवंषम्यम्, तत्र तिक्तिरूपणीयमित्याह—एतद्वीति । कि प्रतिपाद्यत इत्यपेक्षयामाह—
याविति । ननूभयोः प्रामाण्ये, कथं नियमेनैकार्थानुष्ठानिमत्याङ्क्ष्याह— बोहीति ।
स्नीहिमिरिष्ट्वा स्नीहिमिरेव यजेत यवेम्यो यवैरिष्ट्वा यवैरेव यजेत त्नीहिम्य इत्याग्रयणेऽत्रिष्ठव्यवस्थया न्नीहियवव्यस्थाविधानदिग्नहोत्री वै नानादियत्वात्तस्याः पयसा जुहुयादित्येतत्पक्षाश्रयणाविषयोऽत्रत्यो यावज्जीवशव्द इति प्रागेवोपपादितम् । श्रृत्या सह नुल्या कक्षा यस्याः
सा तथोक्ता । अनुष्ठानियमे कारणमाह—यानीति । वेदवचनस्य विश्वम्मणीयत्वं वदता
स्मृतेयंश्रकृतमूळानिश्चयेन।विश्वम्मणीयताऽर्यादुक्ता ।

कथमस्मिन्नर्थे सूत्रं योजयिमत्याशङ्कचाह— त्रुत्राथांऽपि चेति । यकाररिहतः पूर्वपाठः । तत्सिहितो द्वितीयः तावच्छव्दाध्याहारे कारणमाह— तदानीन्तनेति । तावत्कालीनव्यवहारप्रतिपादनार्थत्वाङ्गीकरणे प्रयोजनमाह — तत्रश्चेति । आशङ्काशव्दो यथाश्रुतमूलानिश्चयामिप्रायः । मात्रशब्दव्यावत्त्र्यंमाह — यदा त्विति ।

ननु प्रामाण्यस्य तुल्यत्वेऽपि केनचिद्विशेषेणैकार्यादरे मिन्नशाखागतयोविदतादिश्रुत्योरिष पठितत्विशिषेणैकार्यादरापत्तेः एव प्रातक्ष्योदयम्, व्युपिते, उदिते वेत्याश्रलायनस्य समिव-कल्पामिधानं विषद्धधेतेत्याशङ्कते—निवति । स्मृतेविद्याक्षेपकमन्त्रार्थवादमूलत्वस्यापि सम्मवान् नैकस्यै बहवः सह पत्य इत्यर्थवादाक्षिप्तस्य च निपेधविधेर्नेका बहून्पतीन्विन्देति श्रुतिनिषेधविद्यनुसारेणाविविक्षितसाहित्यानेकपतिमात्रनिषेधपरत्या व्याख्यानदर्शनादुच्चा दिवि दक्षिणावन्तो अस्यर्थे अश्वदाः सहते सूर्येणेति मन्त्राक्षिप्तस्य चाश्वदानफलविधेनं केसिरिणो ददातीति श्रुतिपयानुसारेण साक्षादिहिताश्वदानविषयत्वेन व्याख्यानदर्शनात्तमूलानां स्मृतीनां प्रत्यक्षश्रुत्यनुसारेणान्यथाव्याख्यानसम्मवात्प्रत्यक्षमूलादर्शने यथाश्रुतमूलानिक्षयादनादरो न वैलक्षण्यमात्रमित्यिप्रायेण परिहरति—सत्यिमित । अमिप्रायं विवृणोति—अतश्चिति । विप्रलम्ममूलत्वामावान्नात्यन्तवाध्यत्वं यथाश्रुतमूलानिश्चयाच्य नात्यन्ततुल्य-क्ष्यदेति । विप्रलम्ममूलत्वामावान्नात्यन्तवाध्यत्वं यथाश्रुतमूलानिश्चयाच्य नात्यन्ततुल्य-वेत्यथंः । एवं च वदता यथाश्रुतमूलानिश्चयामिप्रायेणाऽसिति ह्यनुमानमिति सूत्रावयवस्य हेतुदर्शनसूत्रस्य च यथाश्रुतमूलत्वनिश्चयानिश्चयक्ष्यिद्यान्यत्वतुल्यत्वहेतोदंशंनादित्येवं

व्याख्या सूचिता । माध्यं च ययाश्रुतायंत्रामाण्यामावामित्रायस्वेत समाहितम् । उदाहरण-माष्यमध्यदृष्टमूलावस्थास्मृतिविषयस्वेन नेतव्यमिति सर्वमदुष्टम् ।

#### इति वातिकमतेन प्रथमाधिकरणादायः

#### अथ द्वितीयव्याख्यानम्

द्वितीयन्याख्यानं प्रपश्चयति—यद्वेति । यान्येतानि सांख्यादिपरिगृहीतानि तैर्विपरीतगृहीतयोद्धंमधिमंथीनिवन्धनानि यानि च बाह्यान्तराणि म्लेच्छाचारस्य बहुसमाहतैकदेशामिश्राम्नमोगनाचरणस्य निबन्धनानि तेषामेवैतदनपेक्षणीयत्वं प्रतियाद्यत इत्यन्वयः । न च
तदप्राम्,ण्याङ्गीकरणे पूर्वोक्तमर्यादातिक्रमादिदोषापत्तिः, शिष्टत्रैवणिकपरिग्रहादरस्य स्मृतिप्रामाण्यहेतोस्तेष्वसम्मवादिति त्रयीविद्धिनं परिगृहीतानीत्यनेनोनोक्तम् । त्रयीवित्परिग्रहामावेऽप्यहिसासत्यवचनादिवावयेषु वेदमूलत्वदर्शनेन वाक्यान्तरेष्विप वेदमूलत्वानुमानसम्मवात्कथमप्रामाण्यमित्याद्यञ्चय किन्दत्रयीमिश्रस्य धर्मकञ्च कस्य छायायां पतितानीत्युक्तम् ।
यथा नत्तंकी स्वाङ्गवेकृत्यं कञ्चकेन छादयति, तथा लोकवञ्चनार्थं चेत्यवन्दनादिवाक्यानां
मिथ्यात्वं छादयितुं ववचिद्वेदमूलार्थामिथानं न सर्वत्र तथात्वानुमानायालमित्याद्यः । किं
तेषां लोकवचनं प्रयोजनमित्यपेक्षायां लोकोपसंग्रहादिप्रयोजनपरत्वमुक्तम् । कस्मात्युनः क्वचिद्वेदमूलत्वदर्शनेनान्यत्र तथात्वानुमानं न सम्मवतीत्याशङ्कानिराकरणार्थं—त्रयोत्यक्तम् ।
त्रयप्रमामाण्यापादकत्वात्तद्विपरोतेनात एवातन्मूलत्वात्तदसम्बद्धेन दृष्टशोमामिप्रायेण
तत्त्रधानेन तन्मूलेनोपनियद्धानीत्यर्थः, प्रत्यक्षादिमूलत्वस्य प्रागेव निरस्तत्वात् प्रत्यक्षाद्याः
मासेक्वेच परामिमानात्प्रत्यक्षादिशब्दप्रयोगः ।

एवं तिंह प्रामाण्याशङ्कानुपपत्तेस्ति त्रिराकरणमयुक्तिमित्याशङ्कय — विषिविकित्सेति । पूर्वपक्षवीजमुक्तम् विषविकित्सादिसमर्थानां कित्ययमन्त्रीषधीनां या कादाचित्कासिद्धिः तिम्नवर्धन्वलेन जीविकाप्रधानस्यार्थान्तरस्योपदेशकानीत्यर्थः । ननु विषचिकित्सादिदृष्टान्तेन प्रामाण्याध्यवसाने जीविकाप्रधान्याच्वानुष्ठानादरे सत्यपि धमंत्वाध्यवसाने कि कारणमित्याशङ्कथ — अहिसादिस्तोक। थंगन्धवासितत्वमुक्तम् । ननु प्रत्यक्षादीनां धमंप्रामाण्यनिराकरणेन प्रत्यक्षसूत्र एव तन्मूलानां व। ह्यस्मृतीनां प्रामाण्यस्य निराकृतत्वात्युनकक्तमेतत्स्यादित्याशङ्कथाह — न चैताव त । वेदमूलत्वं पूर्वमिनराकृतम् । इह निराकार्यमित्याशयः ।

ननु वेदमूलत्वस्य परेरनङ्गोकृतत्वेन तिश्चराकरणमितप्रसिद्धत्वास कार्यमित्या-शङ्क्ष्याह्—न चेति । मीमांसकातिरिक्तैः सामवायिकार्थप्रतीत्यम्युपगमेन कस्मिथिच्छव्दे वाचकत्वानङ्गोकरणाद् गाव्यादिशव्दवाचकत्वस्य परेरनङ्गीकृतस्यापि निराकरणं छोके वाचकविवेकस्याप्रसिद्धत्वाद्यथायुक्तम्; नैवं वाह्यस्मृतीनां वेदमूलत्विनराकरणं युक्तमित-प्रसिद्धत्वादिति वैधम्यदृष्टान्तः । यद्वा यथा गाव्यादिशब्दानामवाचकत्वे प्रामाण्यस्यातिप्रसिद्धत्वादनादरे लीकिकानां वाचकावाचकेषु समदृष्टित्वापत्तेस्तत्कथनं साधुशब्दाधिकरणे करिष्यते, तथा बाह्यत्वधर्मान् धर्मनिवन्धनाप्रामाण्यस्याप्यतिप्रसिद्धत्वादनादरेणाकथने लीकिकानां मन्वादिनिवन्धनेषु बाह्येषु च समदृष्टित्वापत्तेस्तत्कथनोयित्युक्तरशेषः साधम्यंदृष्टान्तः।

यद्वा शोमादिविशेषवशेन किलकालवशेन वाऽधमंत्रावत्याद् वाह्येष्वेव श्रद्धाविशेषा-पत्तेः श्रोतस्मार्तार्थस्यैव त्यागः प्रसज्येतेत्याह—शोभेति । सन्तु वा लोकिकाः परीक्षकाणा-मिप सम्भवद्वेदसंयोगत्रैवर्णिकप्रणीतत्वाविशेषाःसमदृष्टित्वापत्तिरित्याह—ल्राह्मणेति । बाह्य-स्मृत्यप्रामाण्यस्यावश्यप्रतिपाद्यतामुपसंहरति— तेनेति ।

पूर्वपक्षमाह—महाजनेति । (आदिपदेनानुपलिधिवरोधपरिहाराय मूलश्रुतेरिप द्वीपा-न्तरवित्वमुपादीयते) ननु विरोधे का गितिरत्याश्चक्क्याह—तत्रेति । विरोधेऽप्युक्तेन न्यायेन मूलश्रुत्यनुमानाविधाताद्वधवस्था विकल्पो वा भविष्यतीत्याश्यः । मूलानुमानस्य चानुपलिधिवरोधः । प्रत्यक्षश्रुतिमूलत्वपक्षे तु विरोधशङ्क्रैव नास्तीत्याह—यैश्चेति । अस्मिन्पक्षे यस्मै यद्रोचते तत्प्रामाणीकुर्यादिति पूर्वोक्तं दूषणं परिहरत्नुपसंहरित—तत्रश्चेति ।

सूत्रेण सिद्धान्तमाह—अत आहेति । ननु पारतन्त्र्ये सित विरोधे मूलानुमानासम्मवे-नानपेक्षत्वं स्यात्, वेदवत्तु स्वातन्त्र्यसम्भवे मूलानुमानासम्भवेऽपि न किचिद् दूष्यतीत्या-शुङ्कचाह—पारतन्त्रयं तावदिति । अतो वेदमूलस्वमात्रं निराकार्यंम् । तच्चापसिद्धान्तापत्ते-बौद्धादिभिवंत्तुं न शक्यत इत्याह —वेदमूलस्वं पुतरिति । यदि तु तावदेकदेशी कश्चिदम्य-पंगच्छेत् तं प्रत्यनेन सुत्रेण निराकरोति-अन्यच्चेति । वेदिवरुद्धस्यापि मन्वादिवाक्यस्य वेद-मूलत्वाम्युपगमान्न तेन वेदमूलत्वं निराकत्त् वनयिमत्याद्यञ्जय समस्तविद्यास्थानविरुद्धत्व-मुक्तम् । ग्रन्थकाराणां वा अनेन सूत्रेण वेदविरोधोऽमिधीयत इत्याह - त्रवीमार्गेति । वेद-विरुद्धाचरणानां तन्मूलोपदेशानुपपत्त्या वेदमूलानुमानस्य वाध इत्याशय: । वेदविरोधिम्यश्र समप्पंणं वेदविरोधिनां वेदमूलोपदेशपरिग्रहानुपपत्तेर्वेदमूलानुमानस्य बाधकमित्याह— त्रयी बाह्येभ्यश्चेति । चतुर्थंवर्णः शूद्रः । निरवसितः वर्णाश्रमाचाररहितः । तृणामिप वेदिवरोघो वेदमूलानुमानस्य वाधकोऽनेन ग्रन्थेनोक्तो मवित । आत्मविरुद्धा-चरितृत्वेन च शाक्यादेलींकहितैषित्वस्य दूरिनरस्तत्वात्तदुपदेशस्य प्रमाणमूलत्वानुमानं न यक्तिमित्याह—स्वधर्मेति । एतदेवामियुक्तवचनेन द्रढयति—उक्तं चेति । मनोस्तु क्षत्रिय-स्यापि प्रवर्तंकत्वे 'यद्वै किचिन्मनुरवदत्तद्भेषजिमति वेदानुज्ञातत्वादविरुद्धमित्याशयः। स्वधमातिक्रम एवालङ्कारामिमानादत्यन्तमूढ्त्वं प्रतीयत इत्याह — बुद्धादेः त्रद्यन्यपरिग्रहीतृणामिपं न शूद्राय मति दद्यादित्यादिप्रतिषेधातिक्रमसामध्येन ब्राह्मण-निन्दाम् तत्कारित्वेन च शाक्यस्तुति कुवैतामत्यन्तमूढ्त्वमाह--स किलेति । तद्ग्रन्य-विहिताचरित्णां च वेदविरोधो वेदमूलस्वस्य वाधक इत्याह—तदनुशिष्टेति ।

ं षट्स्वप्यर्थेषु सूत्रं योजयित—तेनेति । बाह्यप्रन्थजातं वेदविरोधादनपेक्ष्यमिति प्रथमन्याक्यानेऽर्थः । ग्रन्थकारिणां वेदविरोधात्तत्कृतं ग्रन्थजातमनपेक्ष्यमिति द्वितीये परि-

ग्रहीतॄणां वेदविरोधात्तेम्यः समर्पेकाणां ग्रन्यकारिणां सम्बन्धिग्रन्थजातमपेक्ष्यिमिति तृतीये परिग्रहीतॄणां वेदविरोधात्तर्परिगृहीतं ग्रन्थजातमनपेक्ष्यमित्यर्थोक्ते चतुर्थे । ग्रन्थकारिणा-मात्मविरुद्धाचरितृत्वात्तत्कृतं ग्रन्थजातमनपेक्ष्यमिति पञ्चमे । आचरितॄणां वेदविरोधात्त-दनुस्मृतं ग्रन्थजातमनपेक्ष्यमिति षष्ठे ।

वेदिवरोधामावेऽप्यनुपलव्धिवरोधेन पिठतश्रुत्यनुमानायोगानित्यत्ववाधापत्तेश्व प्रलीन-वाखागतश्रुत्यनुमानायोगाद् बाह्यग्रन्यप्रामाण्यवाधिमत्याह—न चेति । ननु मन्वादिस्मृति-विद्विप्रकीणंशाखागतश्रुतिमूल्रत्वेनानुपलव्धिवरोधपरिहारो भविष्यतीत्यादाङ्क्ष्य तासां क्विचत्संवाददर्शनात् तद्दृष्टान्तेनान्यत्रापि वेदमूल्रत्वानुमानं युक्तमिति, इह तु क्विचिदिष संवादामावाद्वैषम्यमित्याह—न होति । अहिसादिवचनस्यापि विषयविशेषानविच्छन्नस्य विहित्वव्यतिरिक्तविषयहिसादिनिषेधश्रुत्या संवादो नास्तीत्याश्यः ।

ननु श्रुतिमूलस्वासम्भवेऽिप प्रामाणान्तरमूलस्वेन प्रामाण्योपपत्तेग्रॅन्यप्रामाण्यवाधनं न युक्तिमित्याशङ्कयाह—मूलान्तरेति । अत्रैव हेतुदर्शनाच्चेतिसूत्रं यो नयति—लोभावीति । किंचात्रोत्प्रेक्षणीयलोमादिविषयतया हेतुशब्दन्याख्यानेन युक्त एव हेतुशब्दािभधेया धर्माधर्मोपदेशमूलस्वेन तैरुपन्यस्ताः प्रत्यक्षं दृश्यन्ते इत्याह शाक्यादयश्चेति । ननु याज्ञ-वल्क्यादिभिरिप ।

'यदुच्यते द्विजातीनां शूद्राचारोपसंग्रहः । न तन्मम मतं यस्मात्तत्रात्मा जायते स्वयम् ॥' या० स्मृ० अ० ५६

तेन पुनिरित्यदिहेतुदर्शनपूर्वकं घर्माधर्मोपदेशनाम्न तन्मात्रेण वेदमूलत्विनराकरणं युक्तिमित्याशङ्क्ष्य वेद एव द्विजातीनां निःश्रेयसकरः परः इत्यादिना तैः प्राधान्येन वेद-मूलत्वाद्यमिधानात् तेन ह्यन्नं क्रियत इति वदयंवादार्थं हेत्विमधानं विज्ञायते । ननु शाक्यादिभिर्वेदमुलत्वं वविदुक्तिमित्याह—न चेति । हेतुमूलत्वेनैव तिहं प्रामाण्यं मिविष्यत्यत् आह—हेतवश्चेति । हेत्वामासाः—ते, न सम्यग्वेतव इति मावः । हेतुकत्वेन वा शाक्यादीनामनपेक्यत्वप्रतिपादनार्यतत्त्रप्रमित्यर्थान्तरन्यासेनाह—एत एव चेति ।

पाषण्डिनो विकर्मस्थान्वैडालव्रतिकांश्छठान् । हैतुकान्वकवृत्तीश्र वाङ्मात्रेणापि नार्चयेत् ॥ मनु० अ० स्लो०

इति स्मरणाद्वाङ्मात्रेणापि येषामचंनं न कार्यं ते शाक्यादय एवेत्ययः । पाखण्डित्वम्, विकमंस्थत्वं च प्रसङ्गादुक्तम्, हेतुदर्शनाच्चेति चकारपूचितं वा । अस्यैव सूत्रस्यान-पेक्षत्वहेतोर्वेदवाह्यत्वस्य कुदृष्टित्वस्य च दर्शनादिति चतुर्थं व्याख्यानमाह—एतवीयेति । स्वामिन्नेतं सिद्धान्तमुपसंहरति तस्माविति ।

।। इति वार्तिकमतेन द्वितीयं बाह्यमताप्रामाण्यम् ।। ४ ॥

मा० प्र०—औदम्बरीस्तम्म के सम्पूर्ण वेष्टन को कहने वाली स्मृति का आशय प्रदर्शन करते हुए सुत्रकार ने कहा कि सम्पूर्ण औदुम्बरी के वेष्टन करने पर बड़ा वस्त्र होगा और उससे उपकार होगा। इसी दृष्टि से किसी ऋत्विक् ने औदुम्यरी स्तम्म प्रमाण वस्त्र से उसका वेष्टन किया था और वही स्मृति हो गई, अतः, लोभ आदि दृष्ट कारणों के आधार पर ही स्मृति होने से श्रुतिमूलक यह स्मृति नहीं है। यतः श्रुतिमूलक यह स्मृति नहीं है, अतः यह आदरणीय नहीं है। फलतः यह स्मृति अप्रमाण है।

'हेतुदर्शनाच्च' इस सूत्र का माष्यकार ने स्वतन्त्र एक अधिकरण के रूप में व्याख्यान किया है। यथा:-वैसर्ज्जनहोमीयं वासः अध्वर्युर्गृहणाति अर्थात् वैसर्जन नामक होम का वस्त्र अव्तर्युं ग्रहण करे, इत्यादि स्मृति प्रमाण है या अप्रमाण है — इस प्रकार के संशय में पूर्वपक्षी ने कहा कि प्रथम अधिकरण में कथित नियम के अनुसार ही यह स्पृति भी प्रमाण होगी । इसी प्रस्तुत प्रसङ्घ में सिद्धान्ती ने कहा है कि-"हेतुदर्शनात् च" । इस प्रकार का स्मृतिवचन प्रमाण नहीं। क्यों कि ऐसे स्थल में स्मृति का मूल लोमादि ही हेतु के रूप में दृष्ट होता है। किसी ऋत्विक् के द्वारा लोग आदि के कारण सभी वस्त्रों का ग्रहण करने पर इस प्रकार की प्रथा का प्रचलन हुआ। अतः इस प्रकार की स्मृति श्रुतिमूलक नहीं है, किन्तु लोमादिमूलक है, अतः यह श्रुतिमूलक न होने से अप्रमाण है। यह भी आशक्ता सङ्गत नहीं है कि एकत्र अप्रमाण होने पर सर्वत्र ही अप्रामाण्य होगा; कारण, ऐसा मानने पर उत्सर्ग और अपवाद का नियम ही समाप्त हो जायेगा। समी शास्त्रों में सामान्य विधि और विशेष विधि है और सामान्य विधि विशेष विधि से वाधित होती हैं। किन्तु ऐसा होने से ही क्या सामान्य विधि सर्वथा अप्रमाण हो जाती है ? अतः विशेष विधि के द्वारा सामान्य विधि का वाध होने पर भी जैसे सामान्य शास्त्र का अप्रामाण्य नहीं होता है वैसे ही किसी-किसी स्थल में स्मृति अप्रमाण होने पर भी उसका सामान्यतः प्राष्ठ प्रामाण्य व्याहत नहीं होता है । वरन् वह प्रामाण्य अव्याहत ही रहता है ।

तन्त्रवातिक में इस सूत्र की ब्याख्या मिन्न रूप से की गई है उनका कथन है कि—
''स्मृतीनां श्रुतिमूलत्वे दृढ़े पूर्वं निरूपिते।
विरोधे सत्यपि ज्ञातुं शक्यं मूलान्तरं कथम्॥''

पूर्व अधिकरण में बर्णित युक्तियों के द्वारा महाजन परिगृहीत स्मृतियों की वेदमूलकता जब दृढ़ रूप से अवधारित है तब उसकी स्थल विशेष में अन्यमूलकता स्वीकार करना उचित नहीं है, विभिन्न वेद शाखाओं में उपिदृष्ट सामान्य अवश्यकत्तं व्यवचन का मनु आदि सर्वज्ञ महिषयों के द्वारा स्मृति के रूप में स्वतन्त्र मान से निबद्ध किया गया है। क्योंकि, उसमें साधारण अनुष्ठेय अन्य शाखाओं में उपिदृष्ट समी विषयों की अवगित होती है एवं शाखा के साङ्क्र्य से सम्प्रदाय का भी उच्छेद नहीं होता है। ऐसी स्मृति को स्थल विशेष में श्रुतिमूलक और स्थल विशेष में लोमािमपूर्ण कहना शोमाध्यक नहीं है। यदि यह कहा जाय कि उन स्थलों में लोमािद रूप कारण का जब अनुमान होता है तब अनुमित का पुनः अनुमान न होने से श्रुतिमूलकता या मूल प्रकृति का अनुमान नहीं हो सकता है। ऐसी स्थिति में कहना है कि—

रागद्वेषमदोन्मादप्रमादालस्यलुब्धताः । कव वा नोत्प्रेक्षितुं शक्याः स्मृता प्रामाण्यहेतवः ॥ का वा धर्मक्रिया यस्यां दृष्टो हेतुनं युज्यते । कथन्त्रिद् वा विरुद्धत्वं प्रत्यक्षश्चृतिमिः सह ॥ लौकायतिकमूर्लाणां नैवान्यत्कमं विद्यते । यावत्, किन्चिददृधार्थं तत् दृष्टार्थं हि कुवंते ॥ वैदिकान्यापि कर्माणि दृष्टार्थान्येव ते विदुः ।

अर्थात् राग, हेष, मद, प्रमाद आलस्य एवं लुब्धता=लोम आदि के स्थलों में जिसको स्मृति के मूल की कल्पना कर विशेष स्मृतियों का अप्रामाण्य माना जाता है, किसी स्थल में ही या उनको स्मृति का मूल मानकर स्मृति के अप्रामाण्य की कल्पना नहीं की जा सकती है। क्यों कि, सभी स्मृति-वाक्य को राग, हेष लोमादिमूलक ही मानना पड़ेगा। कारण, ऐसा कोई भी धमं, कमं नहीं है; जिसके द्वारा साध्य कोई न कोई लौकिक प्रयोजन न रहे अर्थात् सभी धमों का साध्य कोई लौकिक प्रयोजन रहेगा ही और ऐसी कोई स्मृति भी नहीं है जिसका किसी न किसी श्रृतिवाक्य से किसी न किसी अंश में विरोध न हो। लौकायतिक एवं मूलों को इससे अतिरिक्त कोई काम मी नहीं है। उनको जो भी अदृश्यंक कर्म है सभी को दृश्यंक अर्थात् ऐहिक प्रयोजन सम्पादक सिद्ध करना है। जैसे होम लक्ष्यकर इस समय के चार्वाक कहते हैं कि इतसे दूषित वायु नष्ट होती है। इसीप्रकार जितने भी वैदिक कर्म समूह है उनको दृश्यंक अर्थात् लौकिक प्रयोजन का सम्पादक मानते हैं। यदि स्मृति को लोमादि मूलक कहते हैं तो वेद में भी दक्षिणा-दान, नुलायुखदान, महादान आदि जो कर्म हैं उनको भी स्मृति के समान लोममूलक कहा जा सकता है। इसकी पर्यालोचना कर कहा जा सकता है कि —

''तस्माल्लोकायतस्थानां धर्मनाश्चनशालिनाम् । एवं मीमांसकैः कार्यं न मनोरथपूरणम् ॥ यच्चादौ श्रद्धया सिद्धं पुनन्यियेन साधितम् । आज्ञासिद्धप्रमाणत्वं पुराणादिचतुष्टयम् ॥ तत्तर्थैवानुमन्तव्यं कर्तव्यं नान्तराश्लयम् ॥''

आशय यह है कि — इस प्रकार से लोकायतमतावलिम्बयों के मनोरथ की पूर्णं करना मीमांसकों का वर्तंव्य नहीं है। किन्तु पुराण, न्याय, मीमांसा और धर्मशास्त्र इन स्मृतियों का प्रामाण्य उनके द्वारा उपदिष्ट विधि से ही सिद्ध है, इसलिए वैदिक पूर्वं से ही स्वामाविक श्रद्धा से इन्हें स्वीकार करते हैं और यह युक्तियों से भी साधित है। इनका प्रामाण्य इसी रूप में अर्थात् वेदमूलक ही सिद्ध करना उचित है, किन्तु मध्य में उसको शिथल करना उचित नहीं है अर्थात् स्मृति को स्थल विशेष में लोगादिमूलक

कहना उचित नहीं है। यद्यपि इस उद्घृत कारिका में प्रथम को छोड़कर अन्य समी माष्यकार के सिद्धान्त की व्याख्या का पूर्वपक्ष है, तयापि वार्तिककार ने बाद में जो अपने सिद्धान्त को व्यक्त किया है, वे उस सिद्धान्त पक्ष में प्रयोज्य है। माध्यकार एवं वार्तिककार के मत के भेद का कारण प्रदर्शन करते हुए भाट्टदीपिका में वार्तिक का सार सङ्कलन करते हुए कहा है कि-माध्यकार के मत में जिज्ञासा अर्थात साध्य सन्देह माट्टदीपिका के माट्ट चिन्तामणि टीकाकार यज्वा के मत में अनुमान का कारण है--अतः, औद्म्बरी स्पर्शं विधि के द्वारा आवेष्टित रूप में ही औद्म्यरी का निश्वयात्मक ज्ञान होता है और उसी से जिज्ञासा की निवृत्ति हो जाती है। इसलिए स्मृति के मूली-भूत वाक्य का अनुमान नहीं होता है। वार्तिककार ने कहा है कि अन्वय और व्यक्तिक व्यमिचार होने से जिज्ञासा अर्थात् साव्य सन्देह अनुमिति का कारण नहीं है। अत:, प्रत्यक्ष श्रुति विरुद्ध स्मृति का मी मूलीभूत श्रुतिवाक्य अनुमेय है और उस अनुमेय श्रुति के साथ प्रत्यक्ष श्रुति का विरोध होने पर ब्रीहियव के समान विकल्प ही आश्रय<mark>णीय</mark> है। ऐसी स्थिति में विकल्प होने पर मी ऐसे स्थल में प्रत्यक्ष श्रुतिविहित पदार्थ ही अनुष्ठेय है क्योंकि, प्रत्यक्ष श्रृति से वोधित अर्थ का अनुष्ठान करने पर किसी मी दोष की सम्मावना नहीं है। दूसरी बात यह है कि अनुमान को अपेक्षा प्रत्यक्ष पर ही अ<mark>धिक</mark> आस्या होनी चाहिए और ऐसी स्थिति में स्मृति के द्वारा अनुमेय श्रुति के अर्थ का उस सभय अनुष्ठान न करने पर ही स्मृति का अननुष्ठापकत्व रूप अत्रामाण्य होगा, किन्तु वाधितायँकत्व रूप अप्रामाण्य नहीं है भाष्यकार का भी यही अभिप्राय है। इस पक्ष में सुत्रार्थं भी इस रूप में योजनीय है। यथा—'विरोधे' अर्थात् प्रत्यक्ष श्रुति के साथ ·विरोध होने पर "अनपेक्ष्यं स्यात्" अर्थात् स्मृति वचन अपेक्षणीय अर्थात् उस समय तक जब तक उस स्मृति का मूलभूत श्रुतिवचन उपलब्ध नहीं हो जाता है तब तक आदरणीय या अनुष्ठेय नहीं है । वस्तुतः कात्ययनी ब्राह्मण, गोपथब्राह्मण आदि में इन स्मृतियों का मूलीभृत वेदवचन मिलता है। इस प्रकार आचमन, उपवीतित्व, बद्धशिखत्व, दक्षिणा-चारता आदि का मूलीभूत श्रुतिवचन उपलब्ध है।

"हेतुदर्शनात्" लोमरूप हेतु दृष्ट होने से, 'च' = और । लोमरूप हेतु दृष्ट होने से ही उक्त स्मृति प्रमाण नहीं है ॥ ४॥

# अथ तृतीयं शिष्टाकोपाधिकरणम्

# [३] शिष्टाकोपेऽविरुद्धमिति चेत् ॥५॥ सि०

शा० भा०—आचान्तेन कत्तं व्यम्, यज्ञोपवीतिना कर्त्तं व्यम्, दक्षिणाचारेण कर्त्तं व्यमित्ये वं स्वर्धान्य वाहरणानि । किमेतानि श्रुतिविष्द्धानि न कर्ते व्यानि, उताविष्द्धानि कार्याणीति चेत्पश्यसि, तैरप्यनुष्ठीयमानैवैदिकं किचिन्नं कुप्यति । तस्मादिवश्द्धानीति ॥५॥

भा० वि०—विषयमाह् — आचन्तेत्यादिना । यद्यप्त्र कर्तव्यमात्रमन्तद्या-चमनादिविधायकानामुदाहरणत्वं प्रतीयते, तथापि पुरुषार्थाचमनादिस्मृतीना-मप्यविरोधे, विरोधे च प्रमाणत्वाप्रमाणत्वयोनिरूपितत्वात् क्रत्वर्थाचमनादि-विशेषविषयाणामेवोदाहरणत्वमिति मन्तव्यम् । तत्र श्रुत्यर्थाबाधकत्वबाधकत्वाभ्यां सन्देहमाह — किमेतानीति । इति विचार्यत इति शेषः, विरुद्धान्युताविरुद्धानीत्येवं सन्देहः, न कर्तव्यानि, कार्याणीति तु तत्फलनिर्देशः, अत्र विरोधाविरोधमात्रं विचार्यम्, अप्रामाण्यप्रमाणते तु पूर्वाधिकरणाभ्यामेव सिध्यत इति भावः । तदनेन यदि विरोधादप्रामाण्यम् तह्याचमनादिस्मृतीनामिष क्रमादिश्रुतिविरोधाद-प्रामाण्यं स्यादित्याशङ्क्र्याविरोधप्रतिपादनात् अधिकरणसङ्गतिस्सूचिता ।

यद्वा क्रमकालादिश्रुतिविरोधमङ्गीकृत्य तद्विरुद्धान्याचमनादीनि न कर्तव्यानि उत धर्मविरोधेऽपि धर्मिभिः पदार्थैरविरुद्धानि कर्तव्यानीति विचार्यंत इत्यर्थः । इह तृत्सृष्टस्य विरोधादप्रामाण्यस्य प्रमेयबलीयस्त्वेनापवादात् सङ्गितः, विचार-फलं च आचमनादीनां कृत्वङ्गत्वसिद्धः, अत्राप्याचारपक्षे कृत्वङ्गपदार्थविष-याणामाचाराणां कृमाद्यविरोधं विरोधेऽपि वा प्रमेयबलीयस्त्वेनाप्रामाण्यापवादं वक्तृमारम्भः, सिद्धान्तिनरासेन पूर्वपक्षं दर्शयनुं तदनुवादपरं सूत्रं—तस्येति । चेदितिभागं व्याचष्टे—इति चेदिति । इति शब्दार्थं दर्शयन् अवशिष्टं व्याचष्टे—तैरिति । न विरुध्यते न बाध्यत इत्यर्थः । यथैव हि श्रुत्यादिभिः समाख्यापर्यन्तैः प्रापितान् पदार्थानादाय कृमादीनां प्रवृत्तिः, तथा स्मृत्याचारप्राप्तानपीति, न स्मार्तराचमनादिभः अनुष्ठीयमानैवैदिकं किचदिप हीयत इति भावः । अवाध-फलमाह्—तस्मादिति । कृमादिभिरविरुद्धानि, विरोधेऽपि वा तैः पदार्थेरविरुद्धानि कर्तव्यानीति भावः ॥ ५ ॥

त० वा०—शिष्टाकोपे-एवं तावत्पुरुपार्थस्मृतीनामविरोधे विरोधे च प्रमाण-त्वाप्रमाणत्वे निरूपिते । संप्रति तु क्रत्वर्थानां यज्ञोपवीतोदकाचमनदक्षिणहस्ता-चरणस्मृतीनां बहुश्रुत्यर्थमध्यपातिनीनां विरोधाविरोधमात्रमेव विचार्यते । तिक्षणये तु कृते, पूर्वाधिकरणाभ्यां प्रमाणत्वाप्रमाणत्वसिद्धिः ।

> कथं पुनर्विरुद्धत्वं कथं वा न विरुद्धता । श्रुत्यर्थविगुणत्वेन तदभावेन चेष्यते ॥ २७८

यदि यज्ञोपवीतादीनि कतुमनुप्रवेश्यमानानि चोदकप्रयोगवचनाभ्यां न परिगृह्यन्ते, निराक्रियन्ते वा, ततो विरोधः । यदि पुनरानुगुण्यात्प्रकरणादिपठितवत्स्मृत्यनुमितवाक्यसंयोगेन कतुमनुप्रविशन्ति, न च पूर्वगृहीतं किचिद्वाधन्ते, ततो
न विरुद्धानीति ।

#### प्रमाणप्रमेयबलाबलविचारः

अन्यत्तु दर्शनं सत्यपि विरोधे प्रमाणप्रमेयबलाबलविसंवादारसंदेहः। तथा हि—

> श्रुतिस्मृत्योविरुद्धत्वे ज्ञातमेव बलाबलम् । धर्मंधर्मिविरोधे च धर्मिणो बलवत्तराः ॥ २७९

वक्ष्यति हि 'अङ्गगुणिवरोधे च ताद्य्यादिति' न चेह स्मार्तः कस्यचिदिष श्रोतस्य पदार्थस्य वाध आशङ्क्ष्यते । क्रमकालपिरमाणानि तु समस्तपदार्थः धर्मत्वेन निश्चितानि । तत्र यदि प्रमाणवलावलं बलीयः ततो बलवच्छ्रुतिप्रमे-यत्वाद् दुर्बलस्त्रभावैरिप क्रमादिभिराचमनादीनां बाधः । प्रमेयवलाबलबली-यस्त्वे तु पदार्थधर्मेभ्यः क्रमादिभ्यः पदार्थत्वेनाऽऽचमनादयो बलीयांस इति । सत्यपि स्मृत्याख्यप्रमाणे दुर्बलत्वे वलवदाश्रयानिप स्वरूपेण दुर्बलान्क्रमादीनेव बाधिष्यन्ते ।

किं युक्तमविरुद्धत्वं क्रत्वर्थाङ्गस्मृतेरिप । न तदर्थिकियायां हि श्रृतं किंचन हीयते ॥ २८०

यथैव विज्ञातवलावलैरिप श्रुत्यादिभिः समाख्यापर्यन्तैर्यावन्तः शेषाः प्रमी-यन्ते, ते सर्वे शेषिकथंभावेन प्राथिता इत्यंभावेन सहानारभ्यवादाधीतैर्गृह्यन्ते।

> स्मृत्या तथैव सन्तुष्ट्या शिष्टाचारेण चार्पिताः। गृह्यन्ते भावनाभाव्यैरपूर्वैः साधनांशवत्॥ २८१

कथंभावापेक्षितापूर्वोपकारस्याज्ञातपरिमाणाङ्गसाध्यत्वाद् याविकिचिद्येन केनचिदपि प्रमाणेन प्राप्नोति, तत्सर्वमङ्गं भवति । तस्मादाचमनादीन्यपि यज्ञप्रयोगाङ्गानीत्युपन्यस्ते अभिधीयते ॥ ५ ॥

## भय चतुर्यं शिष्टाकोपाधिकरणम्

न्या । सु अत्र भाष्यकारेणाचमनादीन्युदाहृत्य किमेतानि श्रुतिविष्द्वानि न कत्तं-च्यानि, उताविष्द्वानि कार्याणीति विचाररूपं दिश्विम्, तच्छ्षतिविष्द्वस्मृत्यर्थाकत्तं व्यत्वस्य पूर्वाधिकरणे सिद्धत्वात्, अविष्द्वार्थंकार्यंत्वस्य चाद्याधिकरणसिद्धत्वादनथं कम् । भोजनादि-निमित्तस्य चाचमनस्य शुद्धचर्थंत्वेन पुष्पर्थंस्य यज्ञोपवीतस्य च हिरण्यादिवत्पुष्पार्थं-रूपेण नित्यधार्यंतया विहितस्य, दक्षिणाचारत्वस्य च भोजनादौ पुष्पार्थंतया विहितस्या-नाशक्काविरोधत्वेन पूर्वपक्षासम्मवादयुक्तमाशक्क्र्य व्याचष्टे— एवं ताविदित । उक्तेन न्यायद्वयेन यद्यपि सर्वासां पुष्पार्थानां क्रत्वर्थानां च स्मृतीनामिवरोधाविरोधयोः प्रामाण्या प्रामाण्ये निरूपिते, यद्यपि च तावन्मात्रेण पुष्पर्थानामाचमनादिस्मृतीनामनाशक्क्र्य विरोधत्वेन पर्यंवसितं निरूपणम् । तथारि सम्बति क्रत्वर्णानां यज्ञोपवीताविसमृतीनां विरोधाविरोधमात्रमेव विचार्यंत इत्यर्थं: ।

ननु क्रत्वर्थस्मात्तंपदार्थानुष्ठानस्य श्रौतपदार्थंपरिमाणविरोधाविरोधशङ्काऽस्तु नाम,
न तु किंचिन्मात्राधिक्येन पूर्वाह्णदिकालविरोधशङ्काः। न च सर्वादावनुष्ठीयमानस्य
क्रमविरोधशङ्कित्याशङ्कयः, बहुश्रुत्यर्थेत्युक्तम्। श्रौतपदार्थानां बहुत्वेन सकलपूर्वाह्णदिव्यापित्वारिकचिदाधिक्येऽपि कालातिक्रमापत्तिः। तन्मध्ये च स्मार्त्तपदार्थानुष्ठानक्रमबाधापत्तिरित्याशयः। ननु विरोधाविरोधमात्रस्य विचार्यत्वे कार्याकार्यंशब्दावनर्थंकौ स्यातामित्याशङ्कयः, विचारप्रयोजनप्रतिपादनार्थंत्वेन तयोः साफल्य ग्रह—तन्निणंये त्विति।

नन्वाचमनादीनां निषेधाश्रवणे विरोधो नास्ति श्रवणे विरोध इति सन्देहानुपपत्ति-माशङ्कते—कथं पुनिरिति । नात्र निषेधश्रवणाश्रवणाम्यां सन्देहः, किन्तु स्मात्तंपदार्थानुष्ठाने श्रुत्यश्रंवैगुण्यापत्त्यनापत्तिसन्देह।दिति परिहरित—श्रुत्यर्थेति । एतदेव विवृणोति— यदोति । प्रकृतिमनुप्रवेश्यमानानि प्रयोगवचनेन निराक्रियन्ते, तन्निराक्रतानि च सामि-धेनी साष्ठदश्यविद्वकृतिमनुप्रवेश्यमानानि प्राक्कताङ्गिनराकाङ्क्षत्वाच्चोदकेन न परि-गृह्यन्त इत्यर्थः ।

यद्वा नात्र विरोधाविरोधमात्रं विचार्यते कि तु सत्यपि विरोधे किमाचमनादीनां धर्मित्वेन वलीयस्त्वादवाधः, प्रमाणदौर्वं त्याद् वाध इति विरोधाधिकरणापवादार्यं विचार्यत इति, अन्यथा सन्देहमाध्यं व्याख्यातुमाह— अन्ये त्विति । सन्देहः कि कत्तं व्याच्युता- कार्याणीत्येवं रूप इति श्रेषः । अस्मिन्पक्षे सिद्धान्तवचनव्यक्तिप्रतिपादकमुताविषद्धानि कार्याणीति माध्यमविषद्धानि, विषद्धान्यपि था धर्मितया बलीयस्त्वेनावाधितत्वात्कार्याणीति द्विविधसिद्धान्तप्रतिपादकत्या व्याख्येयम् ।

यद्वा श्रौतैः क्रम-काल-परिमाणैविरोधेऽपि तदीयैः पदार्थेरिविरुद्धत्वास्कार्याणीत्येकरूपसिद्धान्तप्रतिपादकतयेति । यद्यपि शाखान्तराधिकरणसमाष्ठावपि वा क्रमसंयोगाद्विधपृथक्त्वमेकस्यां व्यवतिष्ठते(२-४-३२)इति सूत्रेण क्रम-काल-परिमाणविरोधाच्छाखान्तरीयपदार्थानुपसंहारमाशङ्क्य विरोधेनाथंसंयोगादैकधम्ये तत्संयोगाद्विधीनां सर्वप्रत्यय
(२-४-३३) इति सूत्रेण पदार्थानां क्रमादिवाधकत्वं वक्ष्यते तथापि स्मार्तानां पदार्थानां
प्रमाणदौर्वंत्याद् बाध्यत्वाशङ्का न विरुध्यते । तत्रत्यस्यैव प्रमेयबलावलस्य प्रमाणवलावलबाधायाऽत्रोपन्यासात् तस्यापि नानेन पौनरवत्यं शङ्कनीयम् । यद्यपि च पिकनेमाधिकरणे
स्वरूपबलावलेन आध्यवलावलस्य बाध्यत्वं वक्ष्यते, तथाप्यनादित्वेन लब्धात्मकत्वात्समुबायप्रसिद्धेराश्रयदौर्वंत्येऽपि, क्लुसत्वेन स्वरूपबलीयस्त्वादलब्धात्मकावयवप्रसिद्धिवाधकत्वेऽपि प्रमाणदौर्वंत्ये प्रमेयस्यात्मलामायोगादलब्धात्मकस्मतृप्रमेयबाधकत्वं युक्तिमित्याशङ्काऽत्र न विरुद्ध्यते । आश्रयदौर्बंत्येन त्वात्मलामायोगाशङ्का तत्र निराकरिष्यत
इति विवेकः ।

प्रत्यक्षश्रुतिरोधे तु स्मृतिमूलश्रुत्यननुमाने स्मार्त्तपदार्थानामात्मलामायोगाहिरोघेऽपि श्रुत्यनुमानमञ्जीकृत्य यथाश्रुतमूलानिश्वयात्प्रत्यक्षश्रुत्यनुरोधवृत्तित्वप्रतिपादनपरतया नात्यन्तबाध्यत्वम् । 'न चाप्यत्यन्ततुल्यतेत्यनेन यत्पूर्वाधिकरणस्य व्याख्यानं कृतम् तदिभप्रायेण
पूर्वाधिकरणोक्तस्य श्रुत्यनुरोधवृत्तित्वस्यापवादार्थंमेतदिधकरणमिति योजयितुम्—अन्यबर्शनमित्युक्तम् ।

एतदेव विवृणोति—तथा होति । कथं धर्मिणां बलवत्तेत्यपेक्षायां द्वादशाधिकरणन्यायमुदाहरति—वस्यति होति । यथा य इष्टघा पश्चना सोमेन वा यजेत, सोऽमावास्यायां
पौणंमास्यां वेति दीक्षिणीयेष्टचादीनामङ्गानाम्, प्रधानस्य च सोमस्य बहुदिनव्यवधानेनोमयोः
पर्वकालत्वसम्पादनाशक्तेः कि पर्वणि सोमः, पर्वणि दीक्षा, विपरीतं वेति सन्दिग्धे
प्राथम्यात् दीक्षायाः पर्वकालत्वे प्रासे—प्रधानसादगुण्यार्थत्वादङ्गानुष्ठानस्य प्रधानस्यवैव
पर्वकालतेति वक्ष्यते । तथेहापि प्रधानस्याचमनादेर्यथाश्चतस्यानुष्ठानक्रमादेस्वदनुरोधेनान्यथाकरणं प्रतीयत इत्यर्थः । सूत्रं च मुख्यं वा पूर्वचोदनाल्लोकवदिति (१२-२-२५) पूर्वाधिकरणसूत्रात्प्रायम्यार्थं मुख्यशब्दं प्राधान्यार्थंत्वेनानुष्ठ्य विप्रतिपिद्धधर्मसमवाये भूयसां
स्यात् स्वधर्मत्विमिति तत्पूर्वसूत्राच्च स्वधर्मत्वशब्दं मुख्यशब्दान्वयाय भावप्रत्ययलोपेनानुषज्य प्रधानगुणस्याङ्गगुणेन सह विरोधे मुख्यं प्रधानं स्वधर्मकं कार्थं प्रधानार्थत्वादङ्गगुणस्येति योज्यम् ।

नन्वस्तु क्रमपरिमाणयोद्धंमं रूपत्वाद्दीबंत्यम्, कालस्य स्वतन्त्रद्वव्यत्वेन धरिमरूपत्वास्कथं दौवंत्यिमित्याशङ्कश्चाह—न चेति । अनुष्टेयपदार्थावच्छेदकत्वेन कालस्यापि विधेयत्वास्त्व-तन्त्रविधेयत्वस्य धर्मित्वेन विविधितस्याभावाक्रमपरिमाणवद्धमंत्विनिश्चय इत्याद्यः । नन्वस्तु प्रमाणप्रमेयव्रकावलयोविसंवादः, कथं त्वाचमनादीनामकर्त्तव्यत्वम् । कथं वा कार्यंतेत्य-पेक्षायामाह—तत्रेति ।

सिद्धान्तोपक्रमाथंत्वेन सूत्रं व्याख्यातुमिति चेदिति माध्यं व्याचष्टे – कि युक्तःमिति । दितीयिवचारेऽपि सिद्धान्तद्वेविव्ये क्रमादिविरोधेऽपि वा पदार्थः सहाविरोधाद्विरोधा-मावामिधानमिकद्वम् । नन्वविरोधेऽपि शीष्ठप्रासेः श्रौतेरेवाङ्गीनराकाङ्क्षत्वेन मन्थराणां स्मात्तानाममञ्ज्ञानां कृत्वपूर्वेरप्रहणान्नानुष्ठःनं सिद्धचतीरयाशङ्क्ष्यः, कृत्वपूर्वाणामिनज्ञातोपाय-परिमाणतया श्रौताङ्गमात्रेण नैराकाङ्क्ष्यामावाल्लिङ्गादिगम्याङ्गवत्स्मृत्याचारप्रापि-ताङ्गानामि ग्रहणमित्याह—यथैवेति । मावनामिमाव्येरपूर्वेश्वेषिकथममावेन प्राधिताः सन्तस्ते सर्वेऽनारम्यवादाधीतेः सह यथेच्छमावेन गृह्यन्ते, तथेव स्मृत्याचारापिता अपिगृह्यन्त इत्यन्वयः । स्मृत्याचारापितानामवैदिकत्वेनापूर्वंग्राह्यत्वाशङ्कानिराकरणार्थम्—साधनाशविद्यक्तम् । यथाऽष्टकादयः साधनांशाः स्मृत्याचारापिता अप्यपूर्वेगृंह्यन्ते, तथेति-कर्त्वंव्यतांशा अपीत्यर्थः । एतदेव विवृणोति—कथमभावेति । उपसंहरति—तस्मादिति ॥५॥।

मा० प्र०—''शिष्टाकोपे'' = शिष्ट अर्थात् अनुशिष्ट अर्थात् श्रुतिविहित विषय के अकोप से = अनुष्ठीयमान स्मातं पदार्थं के द्वारा व्याकोप अर्थात् वाधा न होने, पर "अविरुद्धम्" = आचमनादि आदि स्मृतिविहित पदार्थं = कमं अविरुद्ध अर्थात् प्रमाण या अनुष्ठेय होता है, ''इति चेत्" = यदि यह कहा जाय तो । जिस स्थल में स्मृति विहित कमं का अनुष्ठान करने पर श्रुति अनुशिष्ट विषय का व्याकोप अर्थात् पीडा या बाधा नहीं होती है, वहाँ स्मातं कमं का अनुष्ठान करना कर्तव्य है—यदि सिद्धान्ती ऐसा समझता है ॥ ५ ॥

# न शास्त्रपरिमाणत्वात् ॥ त। पू०

शा० भा०—नैतदेवम् । शास्त्रपरिच्छिन्नं हि क्रमं बाघेरन् । कथम् ? 'वेदं कृत्वा वेदि कुर्वीते'तीमां श्रुतिमुपरुन्ध्यादन्तरा वेदं वेदि चानुष्ठीयमानमाचम-नादि । दक्षिणेन चैकहस्तेनानुष्ठीयमानेषु पदार्थेषु कदाचित्प्रधानं स्वकालमित-कामेत् । उभाभ्यां हस्ताभ्यामनुतिष्ठन्प्रधानकालं संभाविष्यित ॥६॥

भा० वि०—एवं सिद्धान्तमनूद्य पूर्वपक्षमाह—इति । नत्रथंमाह—नैतदेवमिति । हेतुं व्याचष्टे - शास्त्रेति । हिशव्दो यस्मादर्थः । यतः स्माताः पदार्थाः
श्रौतपदार्थानुप्रवेशिनः शास्त्रेण श्रुत्या प्रथमत एव परिच्छिन्नं प्रमितं क्रमादिकं
बाधेरन्, अतो नाविरोध इत्यर्थः, एवं च शास्त्रेणावगतं परिमाणं क्रमादिनियमरूपं येषामञ्जानां तेषां भावः तत्त्वं तत्त्वादिति सूत्रावयवो व्याख्यातः,
अनेनैव शास्त्रशब्देन पदार्थविषयस्मृतेः बहिरङ्गरूपप्रभेयप्राबल्ये सत्यपि श्रुतेः
स्वरूपप्राबल्यात् तद्विरोधे स्मार्ताचमनादीनामननुष्ठेयत्वं सूचितम् ।

ननु यदि पदार्थविधायिना शास्त्रेण क्रमादयोऽपि परिच्छिन्नाः, ततो बाध्येरन् तदेव कथिमित चोदयित—कथिमिति। तत्र तावत् क्रमस्य सह पदार्थैः प्रिम-तस्यान्तरनुप्रवेशिना स्मार्तेन वाधमुपपादयित—वेदिमिति। कालस्यापि प्रयोग-विधिविहितस्य प्रधानप्रत्यासत्त्यादिरूपस्य वाधमाह—दक्षिणेनेति। प्रधानकालं पूर्वीह्णादिरूपं सम्भावियव्यति नातिक्रंमिव्यतीत्यर्थः॥ ६॥

त० वा० — न शास्त्रपरिमाणत्वात्पदार्थोऽभ्यधिको भवेत् । शास्त्रितं परिमाणं हि कोऽतिक्रमितुमर्हति ॥ २८२ शास्त्रेण हि पदार्थानां परिमाणं त्रिधा गतम् । क्रमेयत्ताशुनिर्माणरू । तदिह बाध्यते ॥ २८३ द्वाभ्यां श्रुत्यादिषट्काभ्यां कालेयत्ताक्रमात्स्थितान् । पदार्थाः प्रविशन्तो हि बाधेरन्स्मार्तलौकिकाः ॥ २८४

सर्वे हि पदार्थाः प्रधानकालान्न विष्ठक्रष्टव्या इति प्रयोगवचनेन प्रतिपादितम् । तत्र स्मार्तेशिष्टलोकाचारप्रमाणकपदार्थानुष्टानविक्षेपाद्दक्षिणैकहस्ताधीनविल-

म्बितानुष्ठानाच्च प्रधानप्रत्यासत्तिबाधप्रसङ्गः । समस्तप्रयोगनालाश्च पूर्वाह्मध्यं-दिनादयोऽतिकम्येरन् ।

क्रमश्च यः श्रुत्यर्थपाठस्थानमुख्यप्रवृत्तिवत्क्रमेरवगतः, स च वैदिकपदार्था-रूढतया विज्ञाताश्रयप्रमाणपरिमाणः सन्नन्ययात्वं क्षुतादिनिमित्ताचमनव्यवधाना-त्प्रतिपद्येत । एवमायासस्त्रस्तोपवीतपुनःकरणव्यवधानेऽपि योजनीयम् ।

> यो ह्यसावन्तः स्मार्तः पदार्थः क्रियते तदा । तस्य क्रमप्रमाणं हि न श्रुत्याद्यवगम्यते ॥ २८५

उक्तपरिमाणस्य क्रमस्य नान्यदपि किचित्प्रमाणमवकल्पते ।

तथा श्रुत्याद्यवगतप्रचयशिष्टपदार्थपिरमाणमवश्यमध्वय्योदिभिरविस्मृतसम् स्तपदार्थनिर्माणायावधारणीयम् । ततश्च प्रथमापिरकल्पितपश्चादागतस्मार्त-पदार्थानुष्ठाने पूर्वावधारणभ्रंशात्समस्तकृताकृतानिरूपणादिनवृत्तवैगुण्याशङ्कस्य सम्यक्कृतत्वदाढयंनिमित्तसंस्कारपाटवाभावादपूर्वदौर्वल्येन न्यूनफललाभप्रसङ्कः।

> तच्चातिशयवत्सर्वं सार्थवादाद्विधेगंतम् । न्यूनत्वाक्षमयाऽवश्यं विरुद्धां बाधते स्मृतिम् ॥ २८६

परिमितश्रुत्याद्युपदेशातिदेशात्मकाङ्गशास्त्रपरिमाणत्वाद्वा न तद्वचितिरिक्ता-ङ्गशास्त्रवकाशः सहकर्तव्यावगतेषु च पदार्थेषु सर्वात्मना त्वरमाणस्य यावाने-वात्यन्ताशवत्या कालविष्ठकर्षो भवति; तावन्मात्रमेव प्रयोगवचनोऽनुमन्यते। शक्तस्तु क्षणमात्रमपि यदि विक्षेपं कुर्यात्, तदस्य प्रयोगवचनविधिनं सहेत। तस्मात्त्रिविधस्यापि शास्त्रपरिमाणस्यान्यथाकरणान्नाऽऽचमनाद्यविरुद्धमिति। तदुच्यते॥ ६॥

ं न्या० सु० — पूर्वंपक्षसूत्रमवतारणपूर्वंकं व्यावष्टे — इतीति । नाचमनादिपदार्थः कत्तंव्यो मवेदिति नवर्थंव्याख्या । अभ्यधिकत्वापत्तेरिति शास्त्रपरिमाणत्वादित्यस्य विरोधोप-पादनार्थंत्वेन व्याख्या । न तु सत्यपि विरोधे प्रमेयवलावलानुसारेणाचमनाद्यनुष्ठानं मविष्य-तीत्याश्चन्न्यः, प्रमाणाधीनत्वात्रमेयसिद्धः प्रमाणवलावलस्य तस्माद् वलीयस्त्वामिषानार्थं शास्त्रशब्दं व्यावधे — शास्त्रितमिति । ननु सूत्रकृता परिणामशब्देनेयत्तावाधापत्ते कत्तत्वात् शास्त्रपरिच्छन्नं हीत्यादिक्रमकालबाधापत्त्यमिधानमाध्यमयुक्तिमित्याशङ्क्रय नेयत्ताववनः परिमाणशब्दः, कि तु परिच्छेदाथात्रैतत्क्षमका एव, एतत्संख्याका एवैतत्काला एवेति त्रिविधावधारणाह्यान्तराचमनाद्यनुष्ठाने बाद्येतत्याह — शास्त्रेण हीति । आशुनिर्माणशब्देन प्रधानप्रत्यासित्तः, पूर्वोह्णाद्यनितक्रमः, प्रयोगशैद्ययं चेति त्रिविधा कालाविच्छन्नतोक्ता । समासस्त्रात्र शास्त्रेण परिमाणं येषां पदार्थानामिति बहुन्नीहिरिममतः । कथं शास्त्रेण

१. मु॰ मु॰ उच्यत इत्येव पाठः।

क्रमेयता कालावगितः ? कि च तेषां वाधकिमत्यपेक्षायामाह—द्वाभ्यामिति । प्रयोगिविधिश्रुत्याऽङ्गप्रधानविशिष्टमावनाविधानेन युगपदनुष्ठानाक्षेपादत्यन्तयौगपद्याशक्तेश्व प्रधातप्रत्यासित्तलक्षणप्रयोगप्रांशुमावलक्षणश्च कालोऽवगम्यते । पूर्वाह्मादिकालः पूर्वाह्मादिश्वुत्या,
अङ्गान्तरिविनयोजकैः श्रुतिलिङ्गादिभिः प्रचयशिष्टाङ्गसंख्यावगम्यते । क्रमित्यामकैः
श्रुत्यर्थादिभिः क्रमः तेषां श्रौतपदार्थेषु प्रविशन्तः स्मृत्याचारप्राप्ताः पदार्था वाधका इत्यर्थः ।
प्रयोगवचनावगतस्य प्रधानप्रत्यासित्तलक्षणस्य च शेषक्षपप्रत्यासित्तलक्षणस्य च कालस्य
पूर्वाह्मादिविनियोजकश्चरयवगतस्य च पूर्वाह्मादिकालस्य स्मृत्याचारप्राप्तपदार्थानुष्ठाने
वाधापित्तं विवृणोति—सर्वे हीति । अनेन च माष्यकारीयस्य दक्षिणाचारप्रधानकालयोविरोधोपन्यासस्योपलक्षणार्थंत्वं दिश्वतम् । प्रयोगवचनावगम्यस्य प्रत्यासित्तलक्षणस्य च
कालस्योपपाद्यत्वाभ्यहितत्वात्पूर्वं तद्वाधप्रसङ्गापादमाष्यव्याक्ष्येति व्युत्क्रमदोषामावः ।

क्रमवाघप्रसङ्गभाष्ये प्रकृतोदाहरणविषयं श्रुतिग्रहणं क्रमप्रमाणमात्रोपलक्षणार्थम् । आचमनग्रहणं च प्रयोगमध्यपातियज्ञोपवीतकरणोपलक्षणार्थमिति व्याचल्टे —क्रमश्चेति । ननु वेदवेद्यन्तरालाचमनविध्यमावात्सर्वादी च क्रियमाणस्य क्रमविरोधाभावात्कष्यमन्य-धात्वप्रतिपत्तिरित्याशङ्काय —क्षुतादिनिमित्तत्यस्कौ तावदाश्रयः क्रमो मविष्यतीत्याशङ्काय —विद्यातेत्युक्तम् । यस्याश्रयणं प्रमाणानां च परिमाणमेतावत्त्वं विज्ञातम्, स तथोक्तः, कीदृशमाश्रयपरिमाणमित्यपेक्षिते यावन्तो वैदिकाः पदार्थाः तावन्तः एवति —वैदिकेत्यनेनोक्तम् । प्रमाणपरिमाणं तु श्रुत्याद्यनुक्रमणेन जातमेवान्तराले यज्ञोपवीतस्य नैमित्तिकस्याप्यप्राप्तेः कथं क्रमान्ययात्वापादकत्विमत्या-शङ्काय—आयासेत्युक्तम् ।

नन्वन्तराले स्मृत्याचारप्रमाणकपदार्थंप्राप्त्यमावे वैदिकमात्राश्रयत्वेऽपि तत्प्रासावधि-काश्रयत्वं मविष्यतीत्याद्यङ्कयाह —यो होति । प्रमाणान्तरं तिंह कल्पयिष्यते, अत आह — उक्तेति । अङ्गपरिमाणप्रमाणस्येति पाठे त्वश्रुगतिपूजनयोरिति गत्यर्थादश्वतेरकत्तंरि च कारके संज्ञायामिति को मवता दायो दत्त इत्यादिषु संज्ञाव्यमिचार्यत्वाच्च कारकस्या-संज्ञायामिष कमंणि घलमुत्पाद्यः चजोः कुघिण्यतोरिति कुत्वेन गतशब्दार्थं गमिति रूपानु-सारेणावगतपरिमाणस्येत्यर्थः ।

नित्वयत्तायाः केनचिच्छास्त्रेणाविधानात्तद्वाधेऽपि न शिष्टकोपापत्तिरित्याराङ्क्ष्य, तस्या अपि शास्त्रीयतामाह—तथेति । किं किश्वत्पदार्थो विस्मृतः, कृतं वा सर्वमिति सन्देहस्यान्षुष्ठेयपदार्थसंख्यासम्पत्तिपर्यालोचनं विना निराकर्त्तुमशक्यत्वात्प्रयोगवचनेनेयत्तावधारण-मप्यर्थादाक्षिप्यते । अज्ञातस्य परिमाणस्यानुष्ठानकालेऽवधारणासम्मवमाशङ्क्रय श्रुत्याद्यवग्तानां पदार्थानां प्रचयशिष्टिमित्युक्तम् । ननु विस्मरणेऽपि सकलवैदिकपदार्थानुष्ठाने कृते सम्पूर्णं-फलप्राप्तेनं किश्चदोष इत्याशङ्क्ष्याह्—ततस्र्येति । यतश्य पदार्थपरिमाणमवधारणीयम्, ततश्य स्मात्तंपदार्थानुष्ठानेन न्यूनफललाभप्रसङ्ग इत्यन्वयः । अपूर्वंवलदौर्बंल्येनेति न्यूनत्वकरणम् अपूर्वंदौर्बंल्ये किं कारणमित्यपेक्षायामनिवृत्ते वैगुण्याराङ्क्षस्यिति हेतुगर्भं विश्वेषणम्, किं कृतं कि

वा नैति कृताकृतनिरचयो वैगुण्याशङ्काकारणम् । कृताकृतानिश्वयकारणं-पूर्वावधारणभ्रंशः। कयं तस्यानिश्वयकारणत्विमित्यपेक्षिते सम्यक्कृतत्वदाढर्यनिमित्तसंस्कारपाटवाभावादित्यक्तम्। सम्यग्ब्यैतत्कृतमिति स्मृतिदाढर्थंस्य यन्निमित्तं संस्कारपाटवम्, तस्यामावादित्यर्थः। अनुष्ठानात्पूर्वं ह्येतावन्तोऽनुष्ठेया इत्यवधारिते यावन्तोनुष्ठेयाः तावतामनुष्ठानोत्तरकाले-ऽन् ष्ठितत्वावधारणात्तत्प्रसूतसंस्कारपाटवेन सम्यक्कृतत्वसमृतिदाढचांत्कृताकृतसन्देहो निवर्त्तते, नान्यथा । नन् सहेयत्तायाः पूर्वमवधारणास्कथं स्मार्त्तंपदार्थानुष्ठाने पूर्वावधारण-भ्रंच इत्याचङ्क्रय-प्रथमेत्युक्तम् । प्रयोगवचनस्य श्रुत्याचवगतपदार्थमात्रपर्यवसायित्वेन स्मार्त्तेष्वव्यापारात्प्रथमं प्रयोगवचनव्यापारवेलायामियत्ताश्रयत्वेनापरिकल्पितस्य पश्चात्तः द्वचापारपर्यंवसानोत्तरकालं स्मृतिवद्यादागतस्य प्राप्तस्य पदार्थस्यानुष्ठानेन पूर्वस्य प्रयोग-विधिव्यापारकालीनस्येयत्तावधारणस्य भ्रंशादित्यर्थः । वैदिकस्य सुनेदेन होमादेर्नेमित्ति-कस्यापि प्रयोगविधिव्यापारवेलायामेवानुष्ठेयत्वावधारणान्न तदनुष्ठाने पूर्वावधारणभ्रं-शापत्तिः । वैगुण्याशङ्कायां चापूर्वातिशयहेतुश्रद्धाविरहादपूर्वदीर्वेस्यमात्रं भवति न तु सर्वंथाऽनुपपत्तिः । तदुत्पादकसमस्ताङ्गप्रधानानुष्ठानस्य निष्पन्नत्वाच्छुद्धायाश्चापूर्वातिशय-हेतुत्वं 'यदेव विद्यया करोति, श्रद्धयोपनिषदा तदेव वीर्यंवत्तरं मवती (छा० उ० १.१.४) त्यतिशयवाचितरप्रत्यययुक्तया शृत्या ।

> श्रद्धयेष्टं च पूर्तं च नित्यं कुर्यादतन्द्रितः । श्रद्धाकृते ह्यक्षये ते भवतः स्वागर्तधंनैः ॥

इति स्मृत्या चाक्षयहेतुत्वं श्रद्धाया वदन्त्यार्थान्तरमावे क्षीणत्वप्रतिपादनादवसीयते ।
ननु किंचित्फललाभेऽपि विधेरथंवत्त्वान्न शिष्टकोपापत्तिरित्याशङ्क्र्याह — तन्त्रेति ।
विधिसिद्धप्रवर्त्तनातिश्यार्थेनाथंवादेन प्रवर्त्तनातिशयावसेयफलातिशयावसायात्तरफलं सर्वं
समग्रमतिशयवन्त्रार्थंवादसहिताद्विधेरवगतिमिति कृत्वा न्यूनत्वासहिष्णुतया फलातिशयहेतुश्रद्धाविरहवैगुण्याशङ्कापादकपदार्थान्तरविधायकत्वेन विरुद्धामाचमनादिस्मृति वाधतइस्पर्थंः ।

इयत्ताविरोध एव सूत्रं योजयित-परिभितेति । अङ्गशास्त्राणां यत्परिमाणम्, तदेवाङ्गनामित्यर्थः । क्रमकालेयत्तासाधारणपूर्वंव्याख्यानापेक्षा वाशव्दः । प्रयोगविधिप्रमितप्रधानप्रत्यासत्त्याक्षिप्तप्रयोगशैद्यचिरोधं प्रधानप्रत्यासित्तिवरोधाभिधानेनार्थादुक्तमपीदानीं प्रयोगविधिना साक्षादिप प्रयोगशैद्यचावगमात्पदार्थान्तरानुष्ठाने तद् विरोध इति प्रकारान्तरेणाह—सहेति । उपसंहरति—तस्माविति ॥ ६ ॥

मा॰ प्र॰ — 'न' ना अर्थात् यह सङ्गत नहीं है, ''शास्त्र परिमाणत्वात्'' = क्योंिक शास्त्र परिमाण अर्थात् वेदशास्त्र से उपदिष्ट कर्म रहता है। किन्तु सिद्धान्ती का यह मत ठीक नहीं है, क्योंिक वेद वचन विहित अनन्तर वर्तव्य कर्म रहता है। यह पूर्व पक्ष है।

आराय यह है कि माध्यकार के मत के अनुसार प्रत्यक्ष श्रुति विषद्ध स्मृति अप्रमाण है—यह पूर्व अधिकरण में कहा गया है। प्रकृत में यह विचारणीय है कि वह कहाँ

प्रमाण है और कहाँ अप्रमाण है। स्मृतियों में कहा गया है कि ''धुत आचमेत'', "'आचान्तेन कराँच्यम्'', एक शास्त्रोक्त कर्म के करने के वाद दूसरे कर्म को करने से पूर्व यदि क्षुत् (छीक) होने पर आचमन करना चाहिये अर्थात् आचमन पूर्वंक कर्म करना चाहिए। श्रुति में कहा गया है कि "वेदं कृत्वा वेदि करोति" वेद अर्थात् कुश के गुच्छे से निर्मित सम्मार्जनी कर वेदि = आहवनीय एवं गार्हंपत्य इन दो अग्नियों के मध्य में चार अङ्गल परिमाण भूमि में गड्ढा करे इस स्थल में वेद करने के बाद यदि छींक हो तव स्मृति से विहित आचमन का अनुष्ठान करे और इसके बाद वेदि करे या आचमन किए विना ही वेदि का निर्माण करे ? इस प्रकार के संशय होने पर सिद्धान्ती यदि यह कहते हैं कि प्रकृत में जब श्रुति के साथ स्मृति का विरोध नहीं है, तब स्मृति के बचन से श्रुति वचन का व्याकोप या वाधा नहीं है, अतः स्मृति से उपदिष्ट वचन अविरुद्ध या प्रमाण होने से अनुष्ठेय है, किन्तु यह सङ्गत सहीं है, क्योंकि, "वेदं कृत्वा वेदि करोति", इस स्यल में श्रुति में प्रयुक्त कृत्वोपद में 'क्त्वा', प्रत्यय से आनन्तय अर्थ का बोघ हो रहा है। अतः वेद के बाद वेदि का निर्माण करना होगा-यही वेदवचन के द्वारा अर्थ अवगत हो रहा है, किन्तु स्मृति वचन के अनुसार यदि वेद करने के बाद आचमन करके अनन्तर वेदि किया जाय तो श्रुति के द्वारा कथित आनन्तर्यं क्रम का बाध होगा। इसलिए श्रीतक्रम का विरोध होने से स्मृति के द्वारा प्रतिपादित आचमन कर्तव्य नहीं है, क्योंकि स्मृति की अपेक्षा श्रुति वलवती होती है। यही पूर्वपक्षियों का आश्रय है।

इसी प्रकार "दक्षिणाचारेण कर्तंच्यम्" दक्षिण हस्त से ही शास्त्रोक्त कमं करे, यह
समृति वचन श्रीत काल के साथ विरुद्ध होने से अनादरणीय है, क्योंकि, श्रुति में पूर्वाल्ल
आदि काल नियमित है, किन्तु केवल दक्षिण हस्त से कमं का अनुष्ठान किया जाय तो
पूर्वाल्ल आदि श्रीतकाल के मध्य में कमं का समापन नहीं होगा, अतः, दोनों हाथ से
शास्त्रीय कमों का सम्पादन करना उचित है। क्योंकि; ऐसा करने से अतिश्रीय कमं का
सम्पादन होने से श्रीतकाल का अतिक्रमण नहीं होगा। परिमाण के सम्बन्ध में इसी
प्रकार समझना चाहिये। अत एव श्रुति संवोधित पदार्थ के = कमं के समान श्रीत क्रम
काल एवं परिमाण आदि के साथ विरोध होने पर भी स्मृति विहित कमं अनुष्ठिय
नहीं है। ६॥

# यह पूर्व पक्ष है।

# अपि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन् ॥७॥ सि॰

शा॰ भा॰—अपि वेति पक्षन्यावृत्तिः । अगृह्यमाणकारणा एवंजातीयकाः प्रमाणम् । ननु क्रमकालौ विरुग्धन्ति ? विरुग्धन्तु । नैष दोषः । आचमनं पदार्थः, पदार्थानाञ्च गुणः क्रमः । न च गुणानुरोधेन पदार्थों न कर्तन्यो भवति । अपि च प्राप्तानां पदार्थानामुत्तरकालं क्रम आपति । यदा पदार्थः प्राप्नोति, तदा क्रम

एव तास्ति, केन सह विरोधो भविष्यति इति । तथा यदि दक्षिणेन नाऽऽचयंते, मा विरोधोदिति, तत्र कालानुरोधेन पदार्थो नाऽऽन्यथात्वमभ्युपगच्छेत् । प्रयोगाङ्गं हि कालः पदार्थानामुपकारकः । अतो न कालानुरोधेन व्यथितव्यः पदार्थः । अपि च शौचम्, दक्षिणाचारता, यशोपवीतित्वम्, चैवंजातीयका अर्था व्यवधातारो न भवन्ति, सर्वपदार्थानां शेषभूतत्वात् । तस्मादाचमनादीनां प्रामाण्यम् ॥ ७ ॥

मा० वि०—एवं श्रौतार्थंबाधकतया विरोधे, विरोधाद्वाननुष्ठाने प्राप्ते सिद्धान्तयित् — अपि वेति । तत्र विरोधादननुष्ठानमिति मतं व्यावर्तयिनुं सूत्रान्यवं व्याचष्टे — अपि वेति । अविष्ठ ं व्याकरोति — गृह्यमाणेति । यसमादपरि-दृश्यमानलोभादिकारणाः आचमनादयोऽर्थाः, तस्मारप्रमाणमनुष्ठेया इत्यर्थः । यद्यपि स्मार्ताचमनाद्यनुप्रवेशे श्रौतक्रमादिबाधात् श्रुत्या सह स्मृतेविरोधः, तथापि हेतुदर्शनविशिष्टस्यैव विरोधस्याप्रामाण्यप्रयोजकत्वाद्विशेषणाभावे च विशिष्ट-प्रयोजकाभावेन तदप्रामाण्याभावाद्युक्तं तदर्थानुष्ठानमित्यभिसन्धः । कारणा-प्रहणे सति प्रयुक्तानि-शिष्टैरनुष्ठीयमानानि, प्रतीयेरन्-आश्रीयेरन् इति सूत्रार्थः । परिहारान्तरं वक्तुं चोद्यमुद्भावयित — निवति । विरुम्धन्ति एवंजातीयका इत्यनुषङ्गः, क्रतुमनुप्रवेश्यमाना शाचमनादय इत्यर्थः । आचमनादीनां पदार्थतया प्राधान्यात्, क्रमादीनां च पदार्थवर्मतया गुणत्वात्, गुणानुरोधेन च प्रधान-वाधासम्भवाद्युक्तमाचमनादीनामनुष्ठानमिति, परिहरति — विरुम्धित्विति । एत-दुप्पादयित - आचमनित्यादिना । कम इति कालस्याप्युण्वक्षणम्, न च कालस्य स्वतन्त्रपदार्थतया पदार्थधर्मत्वासंभवः । अनुष्ठेयपदार्थावच्छेदकतया तस्यापि तद्धमैत्वादिति द्रष्टव्यम् ।

एवं ताविद्वरोधेऽप्याचमनादीमनुष्ठेयतां प्रतीयेरिक्तत्येतदन्तस्य सूत्रवाक्य-स्यार्थतया व्युत्पाद्येदानीं तेष्वदर्शनाद्विरोधस्येत्युक्तसूत्रावयवमनुषङ्गेणात्रापि योजयन् विरोधपूर्वपक्षं दूषयित—अपि चेत्यादिना। तत्र क्रमविरोधं तावित्र-रस्यित—प्राप्तानामिति। विनियोगवचनवशेन हि पदार्थेषु प्राप्तेषु पश्चाद-नुष्ठानाङ्गतया क्रमोऽपेक्ष्यते अतः प्राप्तेषु पदार्थेषु पश्चात् क्रमः प्राप्तः, ततः किमत आह—यदेति। इति शब्दः क्रमिनराससमाप्तौ, कालविरोधं निरस्यित—त्येति। प्रधानप्रत्यासस्यादिष्ट्षपः कालो बाधितो मा भूदिति, यदि दक्षिणेनैव हस्तेन नाचार्येतेत्यर्थः। व्यथाबाधः अस्तु को दोषस्तत्राह—प्रयोगेति। न हि पदार्थानां उत्पत्तिविनियोगयोः कालापेक्षा, अपि तर्हि प्रयोगे कर्तव्यमित्युक्ते क्रदेत्यपेक्षा भवित। तेन प्रयोगाङ्गत्वात् कालोऽपि पदार्थसिद्धत्युत्तरकालीन इत्याह—पदार्थानामिति। क्रणोपु-

कारकतया विनियुक्तानां पदार्थानामवच्छेदक इति यावत् । पदार्थानामुपजीव्यत्वे फिलितमाह—अत इति । निखिलाङ्कप्रधानोपकारकत्वाच्चाचमनादीनां न तैव्यंवधानिमत्याह—अपि चेति । शौचं-शुद्धता, आचान्तता यज्ञोपवीतत्वं चेत्यस्यान्तत्तरिमित शब्दमध्याहृत्यैवं जातीयकपदेन सम्बन्धनीयम् । सर्वोपकारकत्वमेवं जातीयकपदेन सूचितम्, तेन यदा वेदं कृत्वा वेदिमकृत्वापि क्षुत आचामित, तदा स वेदिमेव करोति । अनाचमने वेदिकरणस्यैव वेगुण्यापातादित्याशयः, तदनेन तेष्वाचमनादिषु क्रतुमनुप्रवेश्यमानेषु श्रीतकमादिभिः विरोधस्यादर्शना-दिति सूत्रावयवो व्याख्यातः, यस्मादेवमविरोधः।

विरोधेऽपि वा पदार्थतयाचमनादीनां प्राबल्यं तस्मात् कर्तव्यानीति निगम-

यति-तस्माविति ॥ ७ ॥

त० वा—तेष्वदर्शनाद्विरोधस्येति वा समाप्तिः । अनन्तरसूत्रे विप्रतिपत्त्यु-पात्तविरोधाभावोक्तरनुपयुज्यमानत्वात्, इह च प्रक्रान्तविरोधाभावस्यावश्यवच-नीयत्वात् । उपयोगसद्भावेऽपि च काकाक्षित्रदनुषङ्गेण, तन्त्रेण चोभयसम्बन्धात् ।

> अपि वा कारणं दृष्टं यस्मादेषु न गृह्यते । तस्मान्नाऽऽचमनादीनां ऋतुश्रुतिविरुद्धता ॥ २८७

विरोधत्याजितयुतिविरुद्धता । विरोधत्याजितश्रुतिमूलस्य हि स्मरणस्य यस्य मूलान्तरिमदं संभवदुत्प्रेक्षामात्रेणोपप्रवते, तत्राल्पेनैव प्रयासेन निराशङ्क-प्रमाणत्वं निश्चीयते ।

यत्र तूत्प्रेक्षयाऽप्यन्यत्कारणं नावलम्ब्यते । अत्यन्तानन्यमूलत्वाच्छ्तितस्तत्प्रमाणता ॥ २८८

न वाऽऽचमनादिस्मृतेः कामक्रोधलोमद्वेषमानलज्जादिकारणं किचित्संभाव्यते, यन्मूलत्वेन श्रुतिमूलत्वमपह्नूयेत ।

अनन्यमूलिकायां च श्रुतौ मूलेऽवधारिते। विरोधेऽपि प्रमाणत्वं स्मृतेः श्रुत्या न वार्यते ॥ २८९ इयत्ताक्रमकालाश्च श्रोतत्वाद्वलवत्तराः। पदार्थधर्मभावात्तु दुर्वलत्वादबाधकाः॥ २९०

ननु पूर्वभावित्वात्प्रमाणवरु।बलमेव प्रमेयबलाबलाज्ज्यायस्त्वेन प्रतिभाति ।

उच्यते—नैव तावच्छ्रतिस्मृत्योः स्वरूपेण विरुद्धता । बलाबलपरीक्षा वा प्रमेयद्वारिका हि सा ॥ २९१

प्रमेयगतं हि विरोधमालोच्य प्रमाणविरोधबुद्धिभैवति । तद्यस्यामेव वेलायां विरोधो दृश्यते तयोः । प्रमेययोः स्वरूपस्थं तस्मादेव बलाबलम् ॥ २९२ येषां पदार्थधर्मत्वाहोर्वल्यं पूर्वनिश्चितम् । न तेषा श्रुत्यवष्टमभात्तत्पश्चादपगच्छति ॥ २९३ पदार्थत्वेन येषां च वलीयस्त्वं निरूपितम् । न स्मृतेद् बलत्वेन पूनस्तदपनीयते ॥ २९४ नित्यमेवाप्रमाणं यत्तदेवं बाधमर्हति । आपेक्षिकात्रमाणं तु स्यात्त्रमाणमपेक्षया ॥ २९५ न च प्रमेयदौर्वल्यबलीयस्त्वनिबन्धनम् । प्राप्तं स्मतिप्रमाणत्वं प्रमाणस्थेन बाध्यते ॥ २९६ न च प्रमेयदौर्वल्ये सत्यपि श्रुतिबाधनम् । तावता मन्दतेजस्त्वात्स्मृतिस्तां नैव बाधते ॥ २९७ एतदेव श्रुतेः पार्श्वाद् वहु यत्र स्मृतिर्वृथा । महास्मृत्याऽपि या काचिन्न शक्या बाधितुं श्रुतिः ॥ २९८ युगपत्प्राप्तिहेतुश्च विरोधस्तुल्यकार्ययोः। इह तू द्वयमप्येतन्नास्ति तेनाविरुद्धता ॥ २९९ कालेयत्ताक्रमाणां हि सर्वान्ते प्राप्तिरिष्यते । सुजधन्यप्रमाणोऽपि पदार्थः पूर्वमश्नुते ॥ ३०० प्राप्तेषु हि पदार्थेषु क्रमः पश्चादपेक्षते । यदा प्राप्तेष्वसौ क्लप्तः केन पश्चाद्विरुध्यते ॥ ३०१ परिमाणमपि त्वार्थमविस्मरणसिद्धये। स्वयमालोच्यते प्राज्ञैः स्मार्तैः सह तदिष्यते ॥ ३०२

न केनिचत्त्रमाणेन पदार्थेयता परिच्छिद्यते। तत्र यदि तेन विनाऽन्ये समस्तपदार्थंस्मृतिहेतवो न स्युः, तत एतदप्येकं कारणमिति परिमाणमिष स्थाप्येत। तस्यामिप त्ववस्थायां यथा श्रौतमात्रपरिमाणमसमाप्य, समाख्यापर्यन्त-प्रापितपदार्थंगतपरिमाणावधारणमाश्रीयते, तथा स्मृत्याचारपर्यन्तावगतपरिमाणामाश्रयिष्यत इति निर्दोषम्।

## कालस्याङ्गत्वोपपादनम्

कालोऽपि च प्रयोगाङ्गं सर्वान्ते सोऽपि गृह्यते । स्मार्तेः सह ससाहित्यमाशुत्वं वा प्रपत्स्यते ॥ ३०३ कालो ह्ययं प्रधानस्य सर्वाङ्गसहितस्य यः । अङ्गैरविप्रकृष्टत्वमीदृशस्यैव चोद्यते ॥ ३०४ तस्माद्यत्किचनप्रमाणकसर्वपदार्थप्राप्त्युत्तरकालापेक्षितसम्बन्धः कालोऽपि नैव सर्वोपसंहारविरोधीति तेषु क्रमकालपरिमाणेष्वदर्शनाद्विरोधस्येत्युच्यते ।

#### विरोधो नास्तीतिकथनं

यद्वा तेष्वाचमनादिषु क्रियमाणेष्वदर्शनाद्विरोधस्येति सूत्रार्थयोजना । अपि च---

शौचयज्ञोपवीतादेर्न स्वतन्त्रपदार्थता ।
सर्व ह्यञ्कप्रधानार्थं तेन न व्यवधायकम् ॥ ३०५
अतदञ्जेन हि तुल्यकक्षेण व्यवधानं भवति, न सर्वपदार्थेन ।
वेदं कृत्वा यदा वेदिमकृत्वाऽऽचामित क्षुते ।
वेदिमेव करोतीति स वक्तुं शक्यते तदा ॥ ३०६
वेदिरेव ह्यनाचम्य कुर्वतो विगुणी भवेत् ।
तामेव सगुणां कर्तुं शुद्ध्या न व्यवधास्यते ॥ ३०७

इममेवार्थमभिप्रेत्य भाष्कारेणोक्तं न चैवंजातीयका अर्थाः पदार्थानां व्यघ-धातारो भवन्तीति । इतरथा ह्यङ्गप्रधानार्थत्वेऽनाश्रीयमाणे शून्यहृदयवचन-मेवैतत्स्यात् ।

> तस्मादाचमनादीनां क्रतुभिः संग्रहे सति । पश्चात्प्राप्तक्रमेयत्ताकालशास्त्रविरोधिता ॥ ३०८

## भाष्यकारोक्तोदाहरणाक्षेपः

निन्वदं यज्ञोपवीतमुदाहर्तव्यम् । दर्शपूर्णमासिद्षु 'उपव्ययते देवलक्ष्ममेव तत्कुरुते (२-५-११) इति कृतवङ्गप्रत्यक्षविधानात् । तथा काठके चानारभ्यवाद-विधिना सर्वयज्ञगतयजनयाजनसम्बन्धः, अध्यापनाध्ययनसम्बन्धश्च श्रूयते । प्रसृतेन वै यज्ञेन देवा स्वर्गं लोकमायन्नप्रसृतेनासुरान्पराभावयन् । प्रसृतो ह वै यज्ञोपवीतिनो यज्ञोऽप्रसृतोऽनुपवीतिनो यह कि च बाह्यणो यज्ञोपवीत्यधीते यज्ञत एव तत्तस्माद्यज्ञोपवीत्येवाधीयीत याजयेद्यजेत वा यज्ञस्य प्रसृत्या २-२—इति'

तथाऽऽचमनविधिरिप 'दक्षिणत उपवीयोपिवश्य हस्तावविनज्य त्रिराचम्य, द्विः पिरमृज्य, दर्भाणां महदुपस्तीर्योपस्थं कृत्वा, प्राङ्मुख उपविश्य, स्वाध्यायम-धीयीत' इति । यद्यपि ब्रह्मयज्ञप्रकरणे श्रूयते तथाऽपि वेदोच्चारणसंबन्धात्तद-ङ्कारवेनापि तावज्ज्ञायमानं सर्वयज्ञानां मन्त्रवत्प्रयोगित्वात्तदङ्कां भवति । तथा च "न सोमेनोच्छिष्टा भवन्ति" इति प्राप्ताचमनप्रतिषेधार्थमेवावधार्यते । दक्षिणाचारत्वं तु-

यत्राऽऽहत्य विधानेन स्यात्सव्याञ्जलिचोदना । तस्मादेव निवर्तेत नान्यत्राऽऽशङ्क्ष्यतेऽपि तत् ।। ३०९

"यथा वे दक्षिणः पाणिरेवं देवयजनम्" इति प्रागुदक्षप्रवणविधिपरे वाक्ये देवयजनवद्यज्ञाङ्गत्वीचित्यादुपमानमवकल्पते । तेन नात्रेकमपि विरोधवाधशङ्कायोग्यमित्यनुदाहरणानि । तस्मान्नव तद्धिकरणान्तरम् ।

वेदाविरुद्धशाक्यादिवचसामप्रामाण्यनिरूपणम्।

सूत्राणि तु पूर्वाधिकरणाक्षेपपरिहारसूत्रत्वेनैव व्याख्यातव्यानि । यत्तिंह् वेदविहितं न बाधते, शिष्टान्वा वेदविदो न कोपयित । विहाराराममण्डलकरण-वैराग्य-ध्यानाभ्यासाऽहिंसा-सत्यवचन-दम-दान-दयादि, तद्बुद्धादिभाषितं प्रमाणे-नाविरुद्धमिति चेत् ?

न । शास्त्रपरिमाणत्वात् । परिमितान्येव हि चतुर्दशाऽष्टादश वा विद्यास्थानाित धर्मप्रमाणत्वेत शिष्टैः परिगृहीतािन, वेदोपवेदाङ्गोपाङ्गाष्टादशधर्मसंहिता-पुराणशास्त्रशिक्षा-दण्डनीतिसंज्ञकािन, । न च तेषां मध्ये बौद्धार्हतािदग्रन्थाः स्मृताः गृहीता वा ।

प्रतिकञ्जुकरूपेण पूर्वशास्त्रार्थगोचरम् । यदन्यत्क्रियते तस्य धर्मं प्रत्यप्रमाणता ॥ ३१०

तथा च प्रायश्चित्तादिदानकाले यो वाक्यमात्मीयम्, अन्यकविकृतं वा रलोकम्, सूत्रं वोच्चार्यं मानवादिप्रायश्चित्तं दद्यात् कश्चिदपि धर्मार्थं प्रतिपद्येत ।

> वेदेनैवाभ्यनुज्ञाता येषामेत्र प्रवक्ता । नित्यानामभिधेयानां मन्वन्तरयुगादिषु ॥ ३११ तेषां विपरिवर्तेषु कुर्वतां धर्मसहिताः । वचनानि प्रमाणानि नान्येषामिति निश्चयः ॥ ३१२

तथा च "मनोर्ऋंचः सामिधेन्यो भवन्ति" इत्यस्य विधेर्वान्यशेषे श्रूयते "मनुर्वे यत्किचिदवदत्तःद्भूषजं भेषजतायै" इति प्रायश्चित्ताद्युपदेशवचनं पापव्याधेर्भेषजम् ।

> न वैतच्छुतिसामान्यमात्रं नित्येऽपि संभवात् । यज्ञेऽध्वयुँरिव ह्यस्ति मनुर्मन्वन्तरे सदा ॥३१३ प्रतिमन्वन्तरं चैवं ैस्मृतिरन्या विधीयते । स्थिताश्च मनवो नित्यं कल्पे कल्पे चतुर्दश ॥ ३१४

१. श्रुतिरन्येति पाठः ।

तेन तद्वाक्यचेष्टानां सर्वदैवास्ति संभवः । तदुक्तिज्ञापनाद्वेदो नानित्यऽतो भविष्यति ॥ ३१५ प्रतियज्ञं भवन्त्यन्ये सर्वदा षोडशित्वजः । आदिमत्त्वं च वेदस्य न तम्चरितबन्धनात् ॥ ३१६

उक्तं च-यथर्तावृतुलिङ्गानि नानारूपाणि पर्यये । दृश्यन्ते तानि तान्येव तथा भाति युगादिषु ॥ इति । ३१७ इतिहासपुराणं च कृत्रिमत्वेन निश्चिते । यथाऽप्यकृत्रिमे वेदे तद्विद्यात्वेन संमतम् ॥ ३१८

एवं ह्यपनिषत्सूक्तम्—"ऋग्वेदं भगवोऽध्येमि, यजुर्वेदम्, सामवेदम्, अथवंवेदं चतुर्थमितिहासं पुराणं पञ्चमम्" (छा० उ० ७.१ इति) । तेन प्रतिकल्प-मन्वन्तर-युगनियतिन्त्यऋषिनामाभिधेयकृत्रिमविद्यास्थानकारा ये वेदेऽपि मन्त्रार्थवादेषु श्र्यन्ते, तत्प्रणीतान्येव विद्यास्थानानि धर्मज्ञानाङ्गत्वेन संमतानि । तथा च ऋग्वेदादिविहितयज्ञाङ्गभेषप्रायश्चित्तविशेषानिभधःय 'यज्ञविज्ञात इति ।' प्राय-श्चित्तान्तरं विदधत् नैविद्यवृद्धस्मृतिविहितविनष्टोद्देशेनैव विदधातीति गम्यते । अन्यथा हि प्रत्यक्षवेदविहितं सर्वं विज्ञातम् लिवशेषत्वादिवज्ञातम् लत्वेनानिभधेय-मेव स्यात् । यदि च स्मर्थमाणवेदमूलग्रन्थनिवन्धनानामिवज्ञातृवेदविशेषपूर्वकत्वेनापि स्थितानां प्रामाण्यं नाऽऽश्चीयेत, तथा सित नैवाविज्ञातमूलं किचिद्यज्ञे क्रियतः इति, तद्धनष्टप्रायश्चित्तविधर्नवेपपद्येत ।

तस्माद्यान्येव शास्त्राणि वेदमूलानितकमात् । अवस्थितानि तैरेव ज्ञातो धर्मः फलप्रदः ॥ ३१९ यथैवाऽन्यायविज्ञाताद्वेदाल्लेख्यादिपूर्वकात् । शूद्रेणाधिगताद्वापि धर्मज्ञानं न संमतम् ॥ ३२० तथाऽतिक्रान्तवेदोक्तमर्यादाव्यवहारिणाम् । संवादिष्वपि वावयेषु नेष्यते धर्महेनुता ॥ ३२१ समर्यन्ते च पुराणेषु धर्मविप्लुतिहेतवः । कलौ शाक्यादयस्तेषां को वाक्यं श्रोतुमहंति ॥ ३२२ यथा कृतककर्पूरसुवर्णादिषु दीयते । यद्वीजं तदिष व्यक्तमग्राह्यत्वादप्रलीयते ॥ ३२३

तेन कर्मानुरूप्यसामान्यतो दृष्टार्थापत्तिवलात्तदिभप्रायकल्पितधर्माभासमध्य-पतितं सन्मूलमप्यहिंसादि श्वदृतिनिक्षप्तक्षीरवदनुपयोग्यविश्रम्भणीयं च। तन्मात्रोपलब्धं भवतीत्यवश्यम्, यावत्परिगणितधर्मशास्त्रेभ्यो नोपलभ्यते, तावद-ग्राह्यं भवति । यदा शास्त्रान्तरेणैव सोऽर्थः स्पष्टोऽत्रधार्यते । तदा तेनैव सिद्धत्वादितरस्यादनर्थकम् ॥ ३२४

तस्माद्यावत्परिगणितवेदादिशास्त्रव्यतिरिक्तनिवन्धनं तद्धर्भप्रमाणत्वेन नापे-क्षितव्यमिति ।

### सदाचारप्रामाण्याधिकरणम् ।

यत्त्वेतत् । 'अपि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन्', इति । सूत्रम् । अत्र सदाचारानुदाहृत्य त्रिवर्गेसिद्ध्यर्थं विचार्यते । तद्विपरीतसंकीर्णव्यव-हारिषु शिष्टेष्वपथ्यकारिवैद्यात्रवदविस्नम्भणीयचरितत्वात्संभाव्यमानवेदमूलत्वाञ्च धर्मसंशयं दर्शयित्वा "धर्मस्य शब्दशुलत्वादशब्दमनपेक्ष्यम्" इति पूर्वः पक्षः क्वचिच्च "बिरोधे त्वनपेक्ष्यम्" इत्येतन्त्यायानुसारेण । सदाचारेषु हि दृष्टो धर्मव्यतिक्रमः, साहसं च महतां प्रजापतीन्द्रवसिष्ठविश्वामित्रयुधिष्ठिरकृष्णद्वैपायन-भीष्मधृतराष्ट्रवासुदेवार्जुनप्रभृतीनां बहूनामद्यतनानां च । प्रजापतेस्तावत्प्रजापति-रुषसमभ्येत्स्वां दुहितरमित्यगम्यागमनरूपादधर्माचरणाद्धर्भव्यतिक्रमः। इन्द्र-स्यापि तत्पदस्थस्य च नहुषस्य परदारानियोगाद्धर्मव्यतिक्रमः। तथा वसिष्ठस्य पुत्रशोकार्तस्य जलप्रवेशात्मत्यागसाहसम् । विश्वामित्रस्य चाण्डालयाजनम् । वसिष्ठवत्पुरूरवसः प्रयोगः। कृष्णद्वैपायनस्य गृहीतनैष्ठिकव्रह्मचर्यस्य विचित्र-वीर्यंदारेष्वपत्योत्पादनप्रसङ्घः । भीष्मस्य च सर्वाश्रमधर्मव्यतिरेकेणावस्थानम् । अपत्नीकस्य च रामवत्क्रतुप्रयोगः । तथाऽन्धस्य धृतगष्ट्रस्येज्या पाण्ड्वर्जितैर्घ-नैरित्यनिधकृतिक्रया । तथा युधिष्ठिरस्य कनीयोर्जजतभातृजायापरिणयनमाचार्य-ब्राह्मणवधार्थमनृतभाषणं च । वासुदेवार्जु नयोः प्रतिषिद्धमातुलदुहितृरुक्मिणी-सुभद्रापरिणयनम्, उभौ मध्वासवक्षीबाविति सुरापानाचरणम् ।

#### अद्यतनानामाचाराक्षेपः

अद्यत्वेऽप्यहिच्छत्रमथुरानिवासित्राह्मणीनां सुरापानस् । केसर्यश्वाश्वतरखरो-ष्ट्रोभयतोदद्दानप्रतिग्रहिविकयव्यवहारभार्यापत्यिमत्रसहभोजनाद्युदीच्यानास् । मातु-लदुहित्रुद्वाहासन्दीस्थभोजनादीनि दाक्षिणात्यानास् । मित्रस्वजनोच्छिष्टस्पृष्ट-भोजनं सर्ववर्णपरस्परस्पृष्टताम्बूलादनतदवसानानाचमनिर्णेजकधौतगर्दभारूढ-वस्त्रपरिधानब्रह्महत्यातिरिक्तमहापातककार्यपरिहरणादीन्युभयेषास् । अतिस्थ्लानि प्रतिपुरुषजातिकुलावस्थितसूक्ष्मस्वधर्मव्यतिक्रमणानि त्वनन्तभेदानि सर्वत्र विगानहेतुदर्शनानि च प्रायेणैव संभवन्तीति, नैवंजातीयकमिश्रसदाचारधर्मत्वा-ध्यवसानसंभवः ।

> किं च—के शिष्टा ये सदाचाराः सदाचाराश्च तत्कृताः । इतीतरेतराचीननिर्णयत्वादनिर्णयः ॥ ३२५

## बात्मतुष्टेः प्रामाण्याक्षेपः

ननु—सदाचारप्रमाणत्वं मन्वादिभिरपि स्मृतम् । आत्मनुष्टिः स्मृताऽन्या तैर्धमें सा चानवस्थिता ॥ ३२६

यथाभ्यासं ह्याशयर्वेचित्र्येण शुभाशुभोभयहोनिक्रियानुष्ठायिनामात्मतुष्टिरिप विचित्रैव भवति ।

तथा हि-कस्यचिज्जायते तुष्टिरशुभेऽपि हि कर्मणि। शाक्यस्येव कुहेतूक्तिर्वेदब्राह्मणदूषणे॥ ३२७

तथा-पशुहिंसादिसंबन्धे यज्ञे तुष्यन्ति हि द्विजाः। तेभ्य एव हि यज्ञेभ्यः शाक्या कुध्यन्ति पीडिताः॥ ३२८

तथा—शूद्रान्नभोजनेनापि तुष्यन्त्यन्ये द्विजातयः । स्वमातुलसुतां प्राप्य दाक्षिणात्यस्तु तुष्यति ॥ २२९ अन्ये तु सव्यलीकेन मनसा तन्न कुर्वते ।

ततश्चानवस्थितत्वाद्यथैवाऽऽत्मनस्तुष्टिरेव चेत्येतन्मनुवचनं कथमप्यन्यथा नेतव्यम् । एवमाचारक्चैव साधूनामित्येतदपीति ।

> स्वयमज्ञातमूलाश्च शिष्टाचारप्रमाणताम् । वदन्तोऽपि न शोभन्ते स्मृतिकारास्ततोऽधिकाः ॥ ३३०

स्मृतिकारवचनाथों हि शिष्टैराचरितव्यः शिष्टत्वाय । अन्यथा हि तदनपेक्षाः स्वातन्त्र्येण व्यवहरमाणा दुष्टा भवेयुः, न शिष्टाः ।

न च तेषां श्रुतिर्मूलं व्यवहारस्य दृश्यते । यदि च स्यात्परोक्षाऽपि स्मर्येतैव ह्यसौ घ्रुवम् ॥ ३३१ तस्मान्निर्मूलस्वादपेक्षाणि शिष्टाचरणानीति प्राप्ते ।

#### सिद्धान्तः

अभिधीयते—"अपि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन्।"
दृष्टकारणहीनानि यानि कर्माणि साधुभिः ।
प्रयुक्तानि प्रतीयेरन्धर्मत्वेनेह तान्यपि ॥ ३३२
शरीरस्थितये यानि सुखार्यं वा प्रयुक्तते ।
अर्थार्थं वा न तेष्वस्ति शिष्टानामेव धर्मधीः ॥ ३३३
धर्मत्वेन प्रपन्नानि शिष्टैर्यानि तु कानिचित् ।
वैदिकैः कर्तुसामान्यात्तेषां धर्मत्वमिष्यते ॥ ३३४

प्रदानानि जपो होमो मातृयज्ञादयस्तथा । शुक्रव्वजमहोयात्रा देवतायतनेषु च ॥ ३३५ कन्यकानां च सर्वासां चतुर्थ्याद्युपवासकाः । प्रदीपप्रतिपद्दानमोदकापूपपायसाः ॥ ३३६

अनिष्नियम्बमाघसंप्तमीपौर्णमासीफालगुनोप्रतिपद्वसन्तोत्सवादीनां नियमिक्र<mark>या-</mark> प्रमाणं न शास्त्रादृते किंचिदस्ति ।

स्मृतिकाराश्चाऽऽचारश्चेव साधूनाम्, देशजातिकुलधर्माश्चाऽऽम्नायैरविरुद्धाः प्रमाणमिति (आपस्तम्ब-धर्म-सूत्रम्), वेदाविरुद्धानामाचाराणां सामान्यतः प्रामाण्यमनुमन्यन्ते । तथाऽनध्यायाधिकार अध्वं भोजनादुत्सव इति देशनगरोत्सव-प्रामाण्याश्चयणम् । वेदेऽपि च महावते प्रेङ्खमारुह्य होता शंसतीत्येतद्वावयशेषे श्रूयते । यदा व प्रजा मह अविश्वन्ति, प्रेङ्खं तह्यारोहन्तीति । महःशब्द-वाच्योत्सवप्रसिद्धिरनूदिता ।

यत्तु परिमितशास्त्रप्रमेयत्वाद्धर्माधर्मयोरिह च तदसंभवादित्युक्तम् । तद्वेद-मूलत्वानुमानात्पूर्वंवदेव प्रत्याख्येयम् । न च स्मृतिर्निर्मूला, विस्तरवचनानामिष् प्रपाठकमात्रेणोपसंहारात्, किमृत संक्षेपवचनस्य । शक्यं च स्मृत्यनुरूपमेव वेद-वचनमनुमातुम् ।

तथाः हि. — शिष्टैराचर्यमाणानां सतां गोदोहनादिवत् ।

फलसंबन्घमप्राप्तं बोधयच्छास्त्रमर्थवत् ॥ ३३७

न हि तदेवैकं शास्त्रप्रमाणकम्, यस्य स्वरूपमि तत एवावगन्तव्यम् । अनेकाकारस्य हि प्रमेयस्य कश्चिदेवाऽऽकारः केनिचत्प्रमाणेन प्रमीयते । तत्र प्रत्यक्षाच्चवगतेऽप्याचारस्वरूपे दिधगोदोहनादिवत्फलसंबन्धः शास्त्रणावगम्यते । यागादिष्विप च नैव स्वरूपज्ञानेन शास्त्रमपेक्षितम्, फलसंबन्धमात्रस्यैवातीन्द्रयत्वेन
तदपेक्षितत्वात् । अतो न नामोपलक्षणमन्तरेण शास्त्रं प्रवृत्तमुपलभ्य शिष्टाः
प्रवृत्ताः सर्वकालं तु शिष्टव्यवहार-शास्त्रयोरिवयोगाद् व्यवहारादेवोद्धृत्य केचिस्वर्गादिसाधनत्वेन नियम्यमानः कादाचित्कत्वपरित्यागेन नित्यप्रयोज्या विज्ञायन्ते । तेषां चाऽऽर्यावर्तनिवासिशिष्टप्रयोज्यत्वमेवोपलक्षणं वेदेनापि सरस्वतीविनशनप्रक्षप्रस्रवणादिवदुपात्तमिति शवयमनुमातुम् ।

# अन्योन्याश्रयत्वज्ञङ्कानिरासौ

ननु शास्त्रार्थकारित्वाच्छिष्टत्वं गम्यते यदा । शिष्टत्वेन च शास्त्रोक्तिरित्यन्योन्याश्रयं भवेत् ॥ ३३८ नैव तेषां सदाचारनिमित्ता शिष्टता मता । साक्षाद्विहितकारित्वाच्छिष्टत्वे सति तद्वचः ॥ ३३९ प्रत्यक्षवेदविहितधर्मिकयया हि लब्धशिष्टत्वव्यपदेशा यत्परम्पराप्राप्तमन्यदिप धर्मबुद्धचा कुर्वन्ति । तदिप स्वर्गत्वाद्धर्मरूपमेव ।

> तद्यथा शुश्रुवान्विद्वाननुचानश्च वैदिकः । पुनस्तल्लक्षितो वेदे तेनैवाध्ययनादिषु ॥ ३४०

तेनाहोरात्रपौर्वापर्यंवदनादित्वाद्वेदतदर्थानामितरेतराश्रयत्वाप्रसङ्गः । स्मृति-रप्याचारं वेदवचनं वोपलभ्याभ्यनुज्ञानायैव प्रवृत्तेत्यदोषः ।

> यत्तु हेत्वन्तरं दृष्ट्वा वेदमूलनिवारणम् । प्रत्यक्षवेदमूलेऽपि तद् दृष्टेस्तदकारणम् ॥ ३४१

वेदेऽपि हि बहून्येव दृष्टार्थंगन्धस्पृष्टानि विधौयन्त इति, न तावता वेदमू लत्वाभावः ।

यानि तु म्लेच्छादिसमानानि नियतानियताक्रियान्तराण्यर्थंसुखसाधनक्रुषि-सेवा-वाणिज्यादीनि मिष्टान्नपान-मृदुशयनासनरमणीयगृहोद्यानालेख्यगीतनृत्यगन्ध-पुष्पादिकर्माणि प्रसिद्धानि, तेषु नेव कस्यचिद्धर्मत्वाशङ्काऽस्तीति न तत्सा-मान्यतोदृष्टेनेतरनिराक्रियोपपत्तिः। केषांि उद्घा धर्मत्वाभ्युपगमान्न सर्वेषामेव तत्प्रसङ्गः।

कि तु—देवब्राह्मणपूजादि यत्तेषामिप किंचन ।
तत्रेष्टमेव धर्मत्वं शिष्टाचारमतं हि तत् ॥ ३४२
लोके हि कश्चिदाचारः शिष्टत्वेन विशिष्यते ।
कश्चित्तु प्राणिसामान्यप्राप्तस्तैरिप संगतः ॥ ३४३
तत्र यः कार्यक्ष्पेण शिष्टानेवानुवर्तते ।
स एव केवलो धर्मो नेतरः प्राणिमात्रगः ॥ ३४४

# आत्मतुष्टेर्धर्मे प्रामाण्यसाधनभ्

एतेन वैदिकानन्तधर्मधीसंस्कृतात्मनाम् । आत्मतुष्टेः प्रमाणत्वं प्रसिद्धं धर्मशुद्धये ॥ ३४५

तथैव बहुकालाभ्यस्तवेदतदर्थज्ञानाहितसंस्काराणां वेदनियतमार्गानुसारि-प्रतिभानां नोन्मार्गेण प्रतिभानं संभवतीत्याश्रित्योच्यते—"यदेव किंचनानुचा-नोऽभ्यूहत्यार्षं तद्भवतीति" । वैदिकवासनाजनितत्याद्वेद एव स भवति ।

# आत्मतुष्टेः प्रामाण्योपसंहारः

तथा हि-प्रथा रुमायां लवणाकरेषु मेरी यथा वोज्ज्वलरुक्मभूमी। यज्जायते तन्मयमेव तत्स्यात्तथा भवेद्वेदविदात्मतुष्टिः ॥ ३४६ एवं च विद्वद्वचनाद्विनिर्गतं प्रसिद्धरूपं कविभिनिरूपितम् । सतां हि सन्देहपदेषु वस्तुषु प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तयः ॥ इति । ३४७ अनेकेर्दृष्टान्तैरात्मनुष्टेः प्रामाण्यसमर्थनम्,

बहुदिनाभ्यस्तधर्मव्याप्तात्मनो हि न कथंचिद्धर्मकरणरूपात्मतुष्टिरन्यत्र संभवतीति, धर्मत्वेनाभ्यनुज्ञायते ।

यद्वा शिष्टात्मतुष्टीनां वचनादेव धर्मता ।
पुण्यकृद्ध्यानवत्तस्मादाचारेष्विप सा तथा ॥ ३४८
तथा वा वरदानादौ देवताराधनोद्भवे ।
तद्वक्ष्यसि स मन्त्रस्ते विषध्न इति मन्त्रिते ॥ ३४९
लोकः स्मरित तं मन्त्रं विषापहरणादिषु ।
तथा वा सपंसिद्धान्ते नकुलो यां किलीपधिम् ॥ ३५०
दन्तैगृंह्णाति तामाहुः समस्तविषहारिणीम् ।
यथा वा यां भुवं कश्चिदघ्यावसित पुण्यकृत् ॥ २५१
तत्संपर्कपवित्रत्वात्सेष्यते पुण्यकारणम् ।
तथाऽऽचारात्मतुष्ट्यादिधम्यं धर्मम्यात्मनाम् ॥३५२
वेदोक्तमिति निश्चित्य ग्राह्यं धर्मबुभुत्स्रभिः ॥ ३५३ इति ।

# पूर्वपक्षे उदाहृतानां क्रमेण परिहारवर्णंनम्

यत् प्रजापितरुषसमभ्यैत्स्वां दुहितरमहत्यायां मैत्रेय्यामिन्द्रो जार आसी-दित्येवमादिदर्शनादितिहासदर्शनाच्च शिष्टाचारेषु धर्मातिक्रमं पश्यद्भिः शिष्टाचार-प्रामाण्यं दुरध्यवसानमिति ।

तत्रोच्यते-

श्रृतिसामान्यमात्राद्वा न दोषोऽत्र भविष्यति । मनुष्यप्रतिषेधाद्वा तेजोबलवशेन वा ॥ ३५४ यथा वा न विरुद्धत्वं तथा तद्गमयिष्यति ॥ ३५५

प्रजापितस्तावतप्रजापालनाधिकारादादित्य एवोच्यते । स चारुणोदयवे-लायामुषसनुद्यन्नभ्येत्, सा तदागमादेवोपजायत इति, तद्दुहितृत्वेन व्यपिद्यते । तस्यां चारुणिकरणाख्यबीजिनिक्षेपात्स्त्रीपुरुषयोगवदुपचारः । एवं समस्ततेजाः परमैश्वयंनिमित्तेन्द्रशब्दवाच्यः सिवतैवाऽहिन लीयमानतया रात्रेरहल्याशब्द-वाच्यायाः क्षयात्मकजरणहेतुत्वाज्जीर्यत्यस्मादनेनैवोदितेनेत्यादित्य एवाह्ल्याजार इत्युच्यते । न तु परस्त्रीव्यभिचारात् । नहुषेण पुनः परस्त्रीप्रार्थनिनिमित्तानन्तरकालाजगरत्वप्राप्त्यैवाऽऽत्मनो दुरा-चारत्वं प्रख्यापितम् । शच्याश्च पतिभक्तिनिमित्तपुण्यातिशयजनिततिन्नराकरणा-वाप्तप्रभावलाभः ख्यात एव ।

> वसिष्ठस्यापि यत्पुत्रशोकव्यामोहचेष्टितम् । तस्याप्यन्यनिमित्तत्वान्नैव धर्मत्वसंशयः ॥ ३५६

यो हि सदाचारः पुण्यबुद्धचा क्रियते, स धर्मादर्शत्वं प्रतिषद्धेत । यस्तु काम-क्रोध-लोभ-मोह-शोकादिहेतुत्वेनोपलभ्यते, स यथाविधि-प्रतिषेधं वर्तिष्यते । ते । विश्वामित्रस्यापि यद्रागद्वेषपूर्वकमिप तपोबलारूढस्य चरितम्, तत् सर्वं बलवतः पथ्यमित्यनेन न्यायेन महान्ति च तपांसि कृत्वा तानि क्षयं नयत उत्तरकालं वा पापविशुद्धि प्रायश्चित्तैः प्रतिकुर्वाणस्य जीर्यत्यपि । मन्दतपसां गजैरिव महावट-काष्टादिभक्षणमात्मविनाशायेव स्यात् ।

द्वैपायनस्यापि,"गुरुनियोगादपितरपत्यिलप्सुर्देवराद् गुरुप्रेरिततादृतुमतीयात्" इत्येवमागमान्मातृसंवन्धभ्रातृजायापुत्रजननं प्राक्कृत-पश्चात्करिष्यमाणतपोबलेन नातिदुष्करम् । अन्योऽपि यस्तादृक्तपोबलो निर्वहेत् स कुर्यादेव ।

रामभोष्मयोस्तु स्नेहिषितृभिक्तवशात् विद्यमानधर्ममात्रार्थदारयोरेवं साक्षाद्-व्यवहितापत्यकृतिवत्रानृष्ययोर्यागिसिद्धिः, हिरण्यमयसोताकरणं लोकापवादिभया दयकसोतागतानृशंस्याभावाशिद्धानिवृत्त्यर्थम् ।

भीष्मश्च— भ्रातॄणामेकजातानामेकश्चेत्पुत्रवान्भवेत् । सर्वे तेनैव पुत्रेण पुत्रिणो मनुरब्रवीत् ॥ ३५७

इत्येवं विचित्रवीर्यक्षेत्रजपुत्रलब्धिपत्रनृणत्वः केवलयज्ञार्थपरनीसंबन्ध आसी-दित्यर्थापत्त्यानुक्तमपि गम्यते ।

> यो वा पिण्डं पितुः पाणौ विज्ञातेऽपि न दत्तवान् । शास्त्रार्थातिकमाद्भीतो यजेतैकाक्यसौ कथम् ॥ ३५८

धृतराष्ट्रोऽपि व्यसानुग्रहादाश्चर्यपर्वणि पुत्रदर्शनवत्क्रतुकालेऽपि दृष्टवानेव । शापानुग्रहसमर्था महर्षयः श्रूयन्ते । तद्यथैव तद्वचनादसावन्धो जातो विज्ञायते, तथा यज्ञानुष्ठानवचनात्तावित काले दृष्टवानित्यर्थापत्त्या सुज्ञानम् ।

यद्वा, "यजदेवपूजासंगति करणदानेपु" इति दानार्थं एवायं यजिभविष्यति । कतुफलसमानि च दानतपश्चरणादीन्यपि श्रूयन्ते । तत्कारणात्कतुक्रियोपचारः ।

या चोक्ता पाण्डुपुत्राणामेकपरनीविषद्धता । साऽपि द्वेपायनेनेव व्युत्पाद्य प्रतिपादिता ॥ ३५९ योवनस्थैव कृष्णा हि वेदिमध्यात्समुत्थिता । सा च श्रीः श्रीश्च भूयोभिर्भुज्यमाना न दुष्यति ॥ ३६० अत एव चोक्तम्-

इदं च तत्राद्भुतरूपमुत्तमं जगाद विप्रिधिरतीतमानुपः । महानुभावा किल सा सुमध्यमा बभूव कन्येव गतेऽहिन ॥ इति ।

न हि मानुषीष्वेवमुपपद्यते । तेनातीतमानुषिमत्युक्तम् । अत एव वासुदेवेन कर्णं उक्तः 'षष्ठे च त्वामहिन द्रौपदी पर्युपस्थास्यित' इति । इतरथा हि कथं प्रमाणभूतः सन्नेवं वदेत् ।

अथ वा बह्व्य एव ताः सदृशरूपा द्रौपद्य एकत्वेनोपचरिता इति व्यव-हारार्थापत्त्या गम्यते ।

> यद्वा नार्यजु नस्यैव केवलस्य भविष्यति । साधारणा प्रसिद्धिस्तु निश्छिद्रत्वाय दर्शिता ॥ ३६१

यथा युधिष्ठिरोपदेशात्सभामध्यमानीयमाना सहसैव रजस्वलावेषं सुपुत्रकस्य घृतराष्ट्रस्यायश उत्पादयितुमात्मानं प्रख्यापियतुं द्रौपदी कृतवती, तथैव केवला- जुंनभार्याया एव सत्याः श्रीत्वं च जनेनाविदितं परस्परं संघाताविशयं च भेदप्रयोगानवकाशार्थं दर्शयितुम्, साधारण्यप्रख्यापनिमत्येवमादिविकल्पैः सुपरि- हरत्वाद्वागलोभकृतव्यवहारस्य च शिष्टेरेव धर्मत्वेनापरिग्रहस्योक्तत्वादनुपालम्मः।

तथा द्रोणवधाङ्गभूतानृतवादे 'प्रायश्चित्तं कामकृतेऽप्येके' इत्येवमन्तेऽप्यश्च-मेधः प्रायश्चितत्वेन कृत एवेति, न तस्य सदाचारत्वाभ्युपगमः ।

यत्तु वासुदेवार्जुनयोर्मद्यपान-मातुलदुहितृपरिणयनं स्मृतिविरुद्धमुपन्यस्तम्, तत्रान्नविकारसुरामात्रस्य त्रैवर्णिकानां प्रतिषेधः ।

सुरा वै मलमन्नानां पाप्मा च मलमुच्यते।

तस्माद् ब्राह्मणराजन्यौ वैश्यश्च न सुरां पिवेत ॥ इति । ३६२

मधु-सीध्वोस्तु क्षत्त्रियवैश्ययोर्नैव प्रतिषेधः, केवलब्राह्मणविषयत्वात्, मद्यं ब्राह्मणस्य' इति वचनात् ।

यदप्येतत्—गौडी पैष्टी च माध्वी च विज्ञेया त्रिविधा सुरा । यथैवैका तथा सर्वा न पेया ब्रह्मवादिभिः ॥ इति । ३६३

एतदिष ब्रह्मवादिशब्दस्य तच्छील-तद्धर्म-तत्साधुकारित्वनिमित्तत्वात्प्रवचना-श्रयणेन ब्रूच्वदत्योरेकार्थत्वात्त्रबूयाद् ब्रह्मणस्त्वेषामिति नियमाद्यस्येव प्रवचनम्, स एव तच्छीलः तद्धर्मः तत्साधुकारो वा भवति । तस्माद् ब्राह्मणा एव ब्रह्म-वादिनः । तथा च मद्यसामान्यप्रतिषेधाङ्गनिन्दार्थवादेऽभिहितम् ।

अकार्यमन्यत्कुर्याद्धि ब्राह्मणो मदमोहितः ॥ इति ।

## सुरानिषेघे उक्तस्यार्थस्य संक्षेपः

तस्मादेतदुक्तं भवित यथैवेकान्नसुरा त्रयाणामप्यपेया, तथा सर्वा ब्रह्मवादि-भिरपेयेति । इतरथा यथैवैकेति च, ब्रह्मवादिभिरिति चोभयमप्यनर्थंकमेव स्यात् । श्लोकान्तनिर्देशेनैव वर्णंत्रयसम्बन्धलाभात् । तेनोभी मध्वासवक्षीबावित्य-विरुद्धम् ।

### लिङ्गोपन्यासः

तथा चान्यार्थदर्शनमभ्यनुज्ञानवचनम् । 'यन्माल्यमासीत्तत्पश्चात्पर्योहत,
सुरा वै माल्यम्, ततो राजन्यमसजत, तस्माज्ज्यायाश्च स्नुषा च श्वशुरश्च
सुरां पीत्या विलयन्तश्चाऽऽसते । पाप्मा वै माल्यम् । तस्माद् बाह्यणः सुरां न
पिबेत्पाप्मना न संसुज्या इति, तदेतदेतत्क्षात्त्रियो बाह्यणं बूयान्नैनं सुरा पीता
हिनस्ति, य एवं विद्वान्सुरां पिबति' इति । मधुसीधुविवक्षयैतत् ।

## मातुलदुहितृपरिणयस्य समाधानम्

यत्तु मातुलदुहितृपरिणयनं तयोस्तन्मातृष्वस्तीयादिसम्बन्धव्यवधानेऽपि भ्रात्रादिव्यवहारादविरुद्धम् । यद्यपि वासुदेवस्वसेति सुभद्रा स्थाता, तथाऽप्यु पत्तौ यलदेववासुदेवयोरेकानशायाश्च निजत्वान्व।स्थानान्मातृष्वस्रीया सुभद्रा तस्य मातृपितृष्वस्रीया दुहिता वेति परिणयनाभ्यनुज्ञानद्विज्ञायते ।

> वासुदेवाङ्गजाया च कौन्तेयस्य विरुध्यते । न तु व्यवेतसम्बन्धमभवे तद्विरुद्धता ॥ ३६४

येन ह्यन्यत्रैवमुक्तम्-

मम वर्त्मानुवर्तेरन्मनुष्याः पार्थं सर्वशः । यद्यदाचरति श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरो जनः ॥ ३६५ स यत्प्रमाणं कुरुते लोकस्तदनुवर्तते ॥ इति ।

स कथं सर्वलोकादर्शभूतः सन् विरुद्धाचारं प्रवर्तयिष्यति । एतेन रुक्मिणी-परिणयनं व्याख्यातम् ।

# आधुनिकानामापरिहारोपपाद**न**म्

यत्त्वद्यतनानामाहिच्छत्रकमाथुरब्राह्मणीनां सुरापानादि दाक्षिणात्यानां मातुलदुहितृविवाहादि स्मृतिविरुद्धमुपन्यस्तम् ।

तत्र केचित्तावदाहुः। स्मृत्याचारयोरितरेतरिनरपेक्षवेदमूलत्वेन तुल्यबल-त्वाद्विहितप्रतिषिद्धिववल्पानुष्ठानाश्रयणाददोप इति। तत्तु वक्ष्यमाणबलाबल-विभागादयुक्तम्। अन्ये त्वेवमाहुः—

\$100

सर्वेषामेवमादीनां प्रतिदेशं व्यवस्थया । आपस्तम्बेन संहृत्य दुष्टादुष्टत्वमाश्रितम् ॥ ३६६ येषां परम्पराप्राप्ताः पूर्वजैरप्यनुष्टिताः । त एव तैनं दुष्येयुराचारेर्नेतरे जनाः ॥ ३६७

तथा मनुनाऽप्युक्तम् —

येनास्य पितरो याता येन याताः पितामहाः । तेन यायात्सतां मार्गं तेन गच्छन्न दुष्यति ॥ ३६८

येषां तु यः पित्रादिभिरेवार्थो नाऽऽचरितः स्मृत्यन्तरप्रतिषिद्धश्च ते तं परि-हरन्त्येव । अपरिहन्तो वा स्वजनादिभिः परिह्नियन्ते । ननु गौतमेनाऽऽम्नाय-विरुद्धानामाचाराणामप्रमाण्यमुक्तम् ।

आह—

यि वेदविरोधः स्यादिष्येतैवाप्रमाणता । स्मृतिराम्नायशब्देन न तु वेदवदुच्यते ॥ ३६९

न त्वेदिष युक्तं स्मृतिग्रन्थेऽप्याम्नायशब्दप्रयोगात् । स्मार्तंधर्माधिकारे हि शङ्खिलिखिताभ्यामुक्तम् 'आम्नायः स्मृतिधारकः' इति । ग्रन्थकारगतायाः स्मृते-स्तत्कृतग्रन्थाम्नायः स्मृतिग्रन्थाध्यायिनां स्मृतिधारणार्थत्वेनोकः । ततश्च मन्वादिवाक्यप्रतिषिद्धाचाराणां प्रामाण्यमशस्यमभ्यपगन्तुम् । आपस्तम्बवचनं तु बौधायनेन स्मृतिविरुद्धदुष्टाचारोदाहरणान्येव प्रयच्छता निराकृतम् । दृष्टका-मादिहेत्वन्तरदर्शनान्न विरुद्धाचाराणामापस्तम्बन्यनस्य वा श्रुतिमूलत्वोपपत्तिः । आह केन वा ब्राह्मणीनां सुरापानं प्रतिषिद्धम् ?

उच्यते—तस्माद् ब्राह्मणराजन्यौ वैश्यश्च न सुरां पिबेत् ॥ इत्यनेन पुंक्तिगस्य विवक्षा अस्मिन्न वेति विचारः

ननु पुंलिङ्गनिर्देशात्स्त्रीणां न प्रतिषिघ्यते । सुरापानमतो नात्र स्मृत्याचारविरुद्धता ॥ ३७०

उच्यते—हननप्रतिषेधेऽपि भवेत्पुंस्त्वं विवक्षितम् । तथा पुंस्त्ववदेकत्वविवक्षाऽपि प्रसज्यते ॥ ३७१ अहत्वा कंचिदेवैकं ततश्च स्यात्कृतार्थता । एकेन च सुरापानेऽविजते पूर्ववद्भवेत् ॥ ३७२ आह यत्तावदेकत्विवक्षागतमुच्यते । प्रत्येकव्यक्तिसंबन्धाज्जातेवी तन्न दुष्यति ॥ ३७३ एकै भस्या एव हि बाह्मणव्यक्तेयंथाप्रसक्तवधपानयोः प्रतिषेधात् । विवक्ष्य-माणमिप तावदत्वमानत्वादननिक्रयाविशेषणं वा संभवति, किमुत यदा जातिगतै-कत्वानुवाद एवायं विज्ञायते । आह । हननप्रतिषेधे कर्मभूतस्य ब्राह्मणस्योद्दिश्य-मानत्वात्सुरापाने च कर्तृत्वेनोपादीयमानत्वात्स्वर्गकामौदुम्बरीसंमानार्थयजमान-वत्तुल्यविवक्षाविवक्षयोरप्रसङ्गादुदाहरणवैषम्यम् ।

तथा हि—यो ब्राह्मण इति ह्यक्ते हननप्रतिषेघतः । ब्राह्मणे प्रतिषेधे वा लिङ्गं नान्यद्विधीयते ॥ ३७४

प्रतिषेधविधिपरो हि विधायकः शुद्धवधप्रतिषेधासंभवाद् ब्राह्मणजातिमात्र-विशिष्टवधप्रतिषेधं विधाय निवृत्तव्यापारो यदि लिङ्गमपरं ब्राह्मणे वधे प्रतिषेधं वा विदध्यात्, ततः प्रत्ययावृत्तिलक्षणवाक्यभेदप्रसङ्गः।

## विधिप्रातिषेधयोर्नामात्यन्तभेद इति वादिनां मतम्

येषां तु विधिप्रतिषेधौ नामात्यन्तिभिन्नौ वेदवाक्यार्थौ, तेषां प्रत्ययसम्बन्धानुगृहीतशक्तिरभावमात्रामिधानादभ्यधिकलब्धव्यापारो नभ्विध्यर्थमपि द्वेषाद्यर्थप्राप्तं
पूर्वोक्तन्यायविवक्षितब्राह्मणविशिष्टहननाविशिष्टं चानूदितं प्रतिषिध्य चरितार्थो न
लिङ्गमपरं ब्राह्मणवधविधिषु शक्नोत्यनावर्तमानः प्रतिषेद्धुमिति, श्रूयमाणमपि
लिङ्गप्रतिषेधं प्रत्यनुपयुज्यमानत्वादविवक्षितं भवति ।

## मतभेदेन बाक्यार्थवर्णनम्

एषा ह्यत्र वचनव्यक्तियंत्—क्रोधादिवशेन ब्राह्मणं हन्यात्, ब्राह्मणो वा हन्तव्यस्तन्नेति । विध्येकत्वपक्षे पुनरीदृशी वाक्ययोजना—यद् ब्राह्मणहननं तन्न कुर्यादिति, यो वा ब्राह्मणस्तं न हन्यादिति ब्राह्मणविशिष्टहननप्रतिषेधविधिः शुद्धोद्दिष्टब्राह्मणविषयवधप्रतिषेधविधिवैति ।

सर्वथा ब्राह्मणोद्देशान्नेह मुच्यामहे वयम् । न चोदिप्टस्य शक्येते लिङ्गसंख्ये विवक्षितुम् ॥ ३७५

ब्राह्मणः सुरां न पिबेत्, न पेया ब्रह्मवादिभिरिति निमित्त-देश-काल-फल-संस्कार्यानुपादेयपञ्चकव्यतिरेकादेकत्राऽऽख्यातप्रत्ययोपात्तगुणीभूतोपादीयमानसं-ख्यापरिच्छेद्यत्वयोग्यसाधनांशविशेषणत्वेनोपादानात्, इतरत्र च तृतीयाविभक्ति-श्रुतिवचनं विवक्षितिलञ्जस्यैव प्रतिषेधकमिति दर्शयितव्यम् ।

> अतश्चाप्रतिषिद्धत्वान्नैव स्त्रीणां विरुध्यते । सुरापानमहिच्छत्रब्राह्मण्यस्तेन कुवंते ॥ ३७६

## **उद्देश्यविशेषणस्याविवक्षोपपादनम्**

नैतदेविमहाप्येतत्पुंस्त्वं नैव विवक्ष्यते । ब्राह्मणस्यानुवाद्यत्वात्तद्वधप्रतिषेधवत् ॥ ३७७ नोपादेयत्वमेवैकं कारणत्वेन संमतम् । विशेषणविवक्षायाः कारणं हि महद्विधिः ॥ ३७८ अनूद्यमानः सर्वो हि यथाप्र।प्तमनूद्यते । तत्रानाकाङ्क्षितं नान्यद्विधेयेम्यो विधीयते ॥ ३७९

यदि हि ब्राह्मणः सुरां पिबेदित्ययमवान्तरवावयार्थः प्राक्षप्रतिषेधसम्बन्धाः द्विधिबुद्धिमवस्थापयेत् ततो गुणत्वोपादेयत्वविधिसमवायान्न ब्राह्मणपदे किचिद-विवक्षितं नाम स्यात् ।

> यतस्तु रागमोहादेः सुरापानं प्रसज्यते। ब्राह्मणादेरतस्तस्मिन्न कश्चिद्विधिसंभवः॥ ३८० प्रतिषेधोपसंहारिमहावाश्यतिरस्कृता। नावान्तरविधेः शक्तिः प्रादुरस्ति कथंचन॥ ३८१

तेनेहापि यत्सुरां ब्राह्मणः पिबेन्तन्नेति वा वचनं व्यज्यते । यो ब्राह्मणः स न सुरां पिबेदिति वा सुराविशिष्टपानप्रतिपेवेन प्रतिपेधविधिना वा प्रत्यवायव्या-वृत्या ब्राह्मणोऽनुगृह्मत इति, नास्य पानं प्रतिपेधं वा प्रतिविधेयत्वोपपत्तिः ।

> लोके चैतद्यथाप्राप्तं पानं स्त्रीपुंसकर्तृकम् । प्रतिवेधपरे वाक्ये तदवस्थमनुद्यते ॥ ३८२

न च भो ब्राह्मणः पिबेदित्यनूदितम् । स च पुमानिति विधिव्यापाराद्विना लिङ्गविवक्षाऽत्रकल्पते ।

> न चास्य लिङ्गसंबन्धः वे बलः सन्विधीयते । न पानप्रतिषेधाद्धि विधिरन्यत्र गच्छति ॥ ३८३

ततश्चोभयत्राप्यविवक्षितलिङ्गसंख्यत्वं सिद्धम् ।

नन्वेवं सित ब्राह्मणस्त्रीवधेऽपि पुंत्राह्मणवधवद् ब्रह्महत्याऽस्तीति, यदांत्रेय्या-मेव केवलायां भ्रूणहत्याप्रायश्चित्तविधानं तन्नोपपद्यते ।

उच्यते—ब्राह्मणस्त्रीवधे को वा ब्रह्महत्यां निषेधति । प्रायश्चित्तान्तरे तस्या स्त्रीत्वमात्रनिबन्धनम् ॥ ३८४

न च प्रायश्चित्ताल्पत्वेन निमित्तस्य ब्रह्महत्यात्वमपनीयते, पुंवधेऽपि लघुतर-प्रायश्चित्तविधिदर्शनेन ब्रह्महत्यादोषाभावप्रसङ्गात्, तस्मान्न वाचनिकप्रायश्चित्ता- ल्पत्वेन ब्राह्मणीवधप्रतिषेध एव नास्तीत्याशिङ्कतन्यम् । सुरापाने पुनः प्रायिधत्त-विशेषोऽपि न कश्चिदाम्नात इति, दूरादपाकृतत्वादस्त्येवास्य स्मृत्या सह विरोधः । याऽपि चाऽऽपस्तम्बस्मृतिदचनात्तुल्यबल्रत्वाशङ्का भवेत् साऽपि । "तस्माद् ब्राह्मणः सुरां न पिबति" इत्येतेन प्रत्यक्षश्रुतिविधिना निराकृतेति नैवं-विधाचारप्रामाण्यमाशिङ्कतन्यम् ।

# इति वार्तिक्षमतेन सदाचारप्रामाण्याधिकरणम्

अथ वा सदाचारप्रमाणत्वप्रतिपादनार्थं सूत्रद्वयेनाप्येतदेकमाधिकरणं व्याख्या-तव्यम् । इह यावन्ति कृष्णमृगसंचरणोपलक्षितार्यावर्तनिवासिचातुर्वण्यांचरणानि तान्युदाहृत्य चिन्त्यतेः—

> धर्मबुद्धचा यदार्याणां चरित्रमुपलभ्यते । किं तथैव प्रमाणं तदथ वा निष्प्रमाणकम् ॥ ३८५ इति ।

कुतः संशयः ?

उच्यते—स्मृतिवत्कर्तृसामान्यात्प्रमाणत्वेन गम्यते । अनिवन्धनतायास्तु भवेदप्यप्रमाणकम् ॥ ३८६

ननु च स्मृतिकारैरेवैतत्त्रामाण्यमभ्युपगतं "तद्विदां च स्मृतिशीले" "आचारक्ष्वैव साधूनाम्" "यस्मिन्देशे य आचारः स सदाचार उच्यते"। अतश्च तत्त्रमाण्यादेव सिद्धम् । न । मूलाभावाहेतुदर्शनातिरेकात् । शाखान्तरगतवेद-वाक्यदर्शनमूलानि हि स्मरणोपनिवन्धनानि प्रमाणत्वेनाऽधिगतानि ।

ननु सदाचारदर्शनात्तन्मूलमात्रप्रवृत्तस्मरणानां मूलान्तरानुमानसंभवः।

यथैव च वयं तेषां द्रष्टारः केवलं तथा।
स्मृतिकारास्ततो नैषां गम्यते मूलदर्शनम् ॥ ३८७

यदि हि तैर्मूलान्यश्रोष्यन्त ततो यथैवान्यानि स्मरणानि निबद्धानि, तथैवै-तान्यपि निबद्धान्येवाभविष्यन्यतस्तु स्वयमुपलब्धानुरूपमनिबध्य परप्रत्ययेनैव सदाचाराः प्रमाणमित्याहुः । अतो न दृष्टमूलत्वेनाध्यवसातुं शक्यमिति विचा-यंते । तत्र पूर्वाधिकरणद्वयबलेन प्रामाण्यं प्रतिज्ञायते, कर्तृसामान्याद्विधिस्मृतिवि-रोधरहितत्वाच्च ।

न हि केचित्सदाचाराः श्रोतस्मार्तवरोधिनः । अतस्तत्तुल्यकारित्वात्प्रामाण्येनावधारिताः ॥ ३८८ स्मृतिकाराभ्यनुज्ञानं महदन्यच्च कारणम् । तेषामज्ञातमूलानां न ह्यनुज्ञोपपद्यते ॥ ३८९ इति । तदपाकुर्वन्नाह—

न शास्त्रपरिमाणत्वाद्धमधिर्मस्थितेरमी । शिष्टाचाराः प्रमाणत्वं लभन्ते शब्दवर्जिताः ॥ ३९०

शास्त्रपरिमेयत्वं तावत्परिमाणशब्दवाच्यं धर्माघर्मयोरवस्थितस्, परिमितानि च शास्त्राणि वेदोपवेदादीनि । न च तेषां मध्ये सदाचारशास्त्रं किंचिदस्ति । न च सदाचारः स्वयमेव शास्त्रम् । नापि तद्दर्शनम्, अनुष्ठानं वा, अत्यन्तपरायत्त-त्वादप्रमेयत्वाच्च । स्मृतेस्त्वेतद्विषयाया निर्मूलत्वमुक्तमेव ।

किं च मूलं भवेदेकमनेकमिति चिन्तिते । नैव द्विविधमित्येतदनुमातुं हि शक्यते ॥ ३९१

न तावद्देशजातिकुलभेदाद्भिन्नान।मपरिमितस्वरूपाणानेकश्रुतिमूलत्वम् । न हीदृशी श्रुतिर्यं तान् सर्वाचरान् ग्रहीष्यति । शब्दाभिधेययोस्तेषां व्यक्तयाकृत्योरसंभवात् ॥ ३९२

यावदाचारं हि वेदवाक्यानि कल्पयतां वेद एवैकः कल्पयितव्यः । एकस्य तु वाक्यस्य नैव कस्यचिदपरिमिताचारिववायित्वमवकल्पते । यत आचाराः प्रव-तेरन् । न च धर्मसूत्रकारैस्तदेव दृष्ट्वाऽऽचार-प्रामाण्यमुप्यनिवद्धम् । शेष-धर्मस्मृति-वाक्यतुल्यनिबन्धनप्रसङ्गात् न ऽऽचारदर्शनोत्तरकालप्रवृत्ता स्मृतिस्तेषां मूलं भवति । मूलमूलिबलाबलिवपर्ययप्रसङ्गात् ।

> अतः परिमितं शास्त्रमनुमातुं यतोऽर्हति । नाऽऽचाराणां च तन्मूलं बहूनामित्यमूलता ॥ ३९३ न च स्मृतिसरूपाऽपि श्रुतिरत्रानुमीयते । आचाराणामतत्पूर्वप्रसङ्गात्सविपर्ययात् ॥ ३९४

शिष्टाचारः प्रमाणिभिति हि श्रुतावनुमीयमानायामाचारः प्रथमं सिद्धो भवेत्तत्पूर्विका श्रुतिः ।

न त्वाचारस्य सा मूलामिति निर्मूलता पुनः।

शास्त्रपरिमाणत्वादिति वा परिमिते ह्यर्थे शास्त्रं प्रवर्तेत । अपरिमित्तत्वा-दाचाराणामुच्छास्रत्वमिति ।

परिमितार्थंविषयत्वाद्वा शास्त्रस्य, 'अप्राप्ते शास्त्रमर्थंवत्' जै. सू. (६।२।४) इति ।

> दृश्यमानान्यहेतुत्वान्नात्र शास्त्रप्रमाणता । तस्मादर्थसुखाङ्गत्वान्नाऽऽचारेष्वस्ति धर्मता ॥ ३९५

वैश्यानां सेवकानां वा वैद्यानां नगरेषु वा । चिरत्राणां यथा चार्थमुखाङ्गत्वं तथाऽस्त्विह ॥ ३९६ तस्माच्छ्रतिस्मृती एव प्रमाणे धर्मगोचरे । शीलाचारात्मतुष्टीनां गोष्ठीहास्यादितुल्यता ॥ ३९७ इति द्वितीयं वर्णकम्

इति द्वितीयं वर्णकम् अथ तृतीयं वर्णकम्

यद्वा सूत्रत्रयेणाप्येतदेवाधिकरणं व्याख्यातव्यम् । इहाऽऽर्यावर्तनिवासि-शिष्टाचारानेवोदाहृत्य पूर्ववत्प्रामाण्याप्रामाण्यसन्देहे शिष्टाकोपेऽविरुद्धमिति सिद्धा-न्तस्तावदुपक्रम्यते ।

तथा हि—शिष्टं यावच्छुतिस्मृत्योस्तेन यन्न विरुध्यते । तच्छिष्टाचरणं धर्मे प्रमाणत्वेन गम्यते ॥ ३९८ यदि शिष्टस्य कोपः स्याद्विरुघ्येत प्रमाणता । तदकोपात्तु नाऽऽचारप्रमाणत्वं विरुध्यते ॥ ३९९

( इति वर्णकतादिसहितं शिष्टाकोपाधिकरणम् ॥ ७ ॥ )

न्या । सु । — सूत्रमविधद्वयेन पूर्वंपक्षिनिराकणार्थंतयाऽवतारयित — तदुच्यत इति । पूर्वं-पक्षोक्तिविरोधाङ्गीकरणेन प्रमाणवलावलात् प्रमेयवलावलवलीयस्त्वमात्रेण सिद्धान्ते पूर्वाऽ-विधः पूर्वो समास्रिः विरोधाभावसिद्धान्ते द्वितीयेति व्यवस्थार्थो वाद्यब्दः ।

ननु माध्यकृता अस्योत्तरसूत्रावयवत्वेन पिठतत्वात्कथमेतत्सूत्रशेषत्विमत्याशङ्कश्चाह्—
अनन्तरेति । विप्रतिपत्तिशब्दोपात्तस्य विरोधस्यैतदवगताया अमावोक्तिविद्धत्वेनाऽनन्तरसूत्रेऽनुपयुज्यमानत्वाद्विरोधामाविधद्धान्तपक्षे चेह सूत्रे पूर्वपक्षसूत्रोक्तिवरोधामावस्यावस्यवचनीयत्वादित्यर्थः । ननूत्तरसूत्रेऽपि यवादिशब्दानां साधारणत्वे प्रियङ्गवादिद्वव्यकार्ये
विकृतावनूहितयवादिशब्दप्रयोगाविरोधप्रतिपादनार्थंत्वेनोपयोगो मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—
उपयोगिति । सकृत्पिठतस्यापि व्याख्यानवेलायामुच्चारणानुकृतिः = अनुवङ्गः ।
सकृतुच्चरितस्यैवोमयशेषत्या व्याख्याने तन्त्रत्वम् । आद्याविधना विरोधेऽपि प्रमेयबलाबलबलीयस्त्वेन सिद्धान्तप्रतिपादनार्थंमपि चेत्यादिमाष्यं व्याचष्टे—अपि चेति ।

प्रयुक्तानि प्रतीयरित्रिति सूत्रावयवस्य शिष्टैरनुष्ठितानाचमनादीनाद्वियेरित्रत्येवं व्याख्या-नार्थं प्रमाणपदमुत्तराद्धेन व्याख्यातम् । विरुद्धताश्चरेन बाज्यतोक्ता । रलोकं व्याचष्टे— विरोधेति ।

प्रमाणबलाबलवलीयस्त्वाभिप्रायं निन्वत्यादिशङ्कामाध्यं व्याचष्टे —इयस्ति । प्रमेय-बलाबलबलीयस्त्वामिप्रायं नैष दोष इति सिद्धान्तमाध्यं व्याचष्टे—पद्मार्थेति । पूर्वेपक्षा-भिप्रायं विवृणोति—उच्यत इति । श्लोकं व्याचष्टे—प्रमेयेति ।

स्०

नन्वापाततः प्रतीयमानमपि प्रमेयवलावलं प्रमाणाधीनत्वात्प्रमेयसिद्धेः पथादालोच्य-मानेन प्रमाणवलावलेन वाधिष्यत इत्याद्यञ्ज्ञ्ञचाह—येषामित । ननु श्रुतिविरोधिन्याः स्मृतेर्ज्ञान्त्यादिमूल्दवेनाप्रामाण्यादाचमनादेस्तत्प्रमेयत्वानुपपत्तेः कथं वलीयस्त्विमस्या-राङ्क्रचाह—नित्यमेवेति । विरोधेऽपि श्रुत्यनुमानप्रतिवन्धामावेन भ्रान्त्यादिमूलत्वायोगाद् बलविद्दरोधापेक्षमुपक्रमविम्द्धोपसंहारवत्, तदनुरोधवृत्तित्वेनायथाश्रुतत्वमात्रं स्मृतेर-प्रामाण्यम्, न चाचमनादिस्मृतेर्वंलविद्दरोधोऽस्ति, वलवत्प्रमेयावष्टम्मेन स्मृतेदीवंल्यामावा-दित्याद्ययः।

इममेवाभिप्रायं विवृणोति — न चेति । हिशब्दार्थे चशब्दः । ननु श्रुतिप्रमेयक्रमादि-वाधे श्रुतिवाधापत्तः तस्याधावमादपाठत्वेन वाधायोगादगत्या स्मृतिरेव वाधनीया स्यादि-त्याराङ्क्वचाह्—न चेति । अवाधे कारणमाह् —तावतेति । न हि प्रमेयवलीयस्त्वमात्रेण स्मृतिः श्रुति वाधितुं शक्नोति, श्रुतिकल्पनव्याक्षेपेग गततेजस्त्वादित्यर्थः । प्रमेयवलीय-स्त्वस्य तिहं क उपयोग इत्यपेक्षायामाह्—एतदेवेति । प्रमेयवलीयस्त्वेन स्मृतेरवाध्यत्वमात्रं भवति, न तु श्रुतिवाधकत्वमित्यर्थः ।

द्वितीयाविधना विरोधामाविसद्वान्तप्रतिपादनाथंमिष चेत्यादिमाध्यं तात्पयंतस्ताव-द्वचाचर्छे—पुगपिदिति । नन्वयुगपत्प्राक्षानामिष श्रुतिलिङ्गादिविनियोज्यानां पदार्थानां विरोधप्रदर्शनान्न युगपत्प्राप्तिरेव विरोधे हेतुरित्याशङ्कच, तुत्यकायंयोरित्युक्तम् । इह तु करणोपकारसाधनपदार्थप्रयोगावच्छेद इत्वेन क्रमादीनां पदार्थगुणत्वाभिधानेनैव तुल्यकायंत्वं निरस्तम् । युगपत्प्राष्ठिरध्यत एव न सम्भवतीति, द्वयमिष—नास्तीत्युक्तम् । ननु वैदिक-पदार्थप्राप्त्युक्तरकालीनानामिष क्रमादीनामाचमनादिमिः स्मार्तेः पदार्थः सह यौगपद्या-द्विरोधो मविष्यतीत्याशङ्कचाह्—कालेति । प्रयोगावस्थायां क्रमाद्यपेक्षा, स च सकलपदार्थ-प्राप्त्युक्तरकालमावीत्याशयः ।

इदानीमवयवशो भाष्यं व्यचिख्यासुः क्रमिवरोधितरासमाष्यं तावद् व्याच<u>छे — प्राप्तेषु</u> इति । इयत्तावधारणस्याविहितत्वेनोपायान्तरेणाविस्मरणसिद्धावनादरणोयत्वात्तद्वाधे वेद-विरोधशङ्का मन्दत्वाद्धाष्यकृतोपेक्षितेति, स्वयंशव्देन सूचयत्स्वयिमयत्ताविरोधं परिहरति— परिमाणमिति । इयत्तायाः क्रमवत्पदार्थाश्रितत्वसूचनार्थंस्तदनन्तरं विरोधपरिहारः ।

कालस्य तु स्वतन्त्रत्वात्पदार्थंप्रयोगावच्छेदगत्वमात्रेण पदार्थंधमंत्वाभिधानं इलोकं व्याचष्टे—न केनिचितित । यदिशब्देन प्रयानाचुपायान्तरसम्भवः सूचितः । तथेति काल-विरोधपरिहारमाष्यं व्याचष्टे—कालोऽपि चेति ।

ननु यद्यपि प्रधानसाहित्यं बौद्रघं च स्मार्तेः सह याद्यं सम्भवति, तादृशाङ्गीकर-णादिवरोधस्तथापि पूर्वाह्णादिकालातिक्रमो भृषिष्ठाङ्गानुष्ठाने दुर्वार एवेत्याखङ्क्रयाह— कालो होति । प्रधानस्यैव साक्षाद्विहितः कालः । स च प्रयोगाङ्गत्वात्प्रयोगस्य च साङ्ग-प्रधानविषयत्वात् प्रधानद्वाराङ्गेषु प्राप्नोतीति प्रधानस्य स्वकालसम्पादनमादृत्याऽङ्गेषु यथासम्मवं सम्पाद्यमानो न विष्द्वचत इत्याचयः । साहित्यसम्पत्ति विवृणोति—अङ्गीरिति। आशुत्वमपि सर्वाङ्गसहितस्यैवेति तुल्यन्यायत्वादुक्तं मवित । उपसंहरिति—तस्मादिति । विरोधनिरासे, तेष्वित सूत्रावयवं द्वेषा योजयित—इतीति । क्रमादीनामाचमनाद्यन-पेक्षत्वेऽप्याचमनादेः, स्वतन्त्रपदार्थंत्वामावे नाव्यवधायकत्वात्ति दिरोधामावप्रति नार्वां मिपि चेति माष्यं व्याचष्टे - अपि चेति । आवान्तेन कर्त्तंव्यमित्यादिकर्त्तंव्यमात्रोहेशने विधाना-त्सवंस्याचमनादेरङ्गप्रधानार्थंतत्याद्ययः । न चाङ्गस्य व्यवधायकत्वमस्त्यनुल्यकक्षस्त्रा-दित्याह्य—अतदङ्गेन होति । अव्यवधानमेय दर्शंयति — देदिभिति । कृत्वेत्यनेन ।

'क्षुते निष्ठीविते सुप्ते परिधानेऽश्रुपातने । कर्मस्य एषु नाचामेद्दिषणं श्रवणं स्पृशेत् ॥ इति

स्मृतिपर्यालो चनया पदार्थं मध्येऽनाचमनं सूचितम् । कथमाचमने कृते वेदिः कृता
मवतीस्याशङ्क्ष्याह्—चेदिरेवेति । नन्वङ्कप्रधानार्थं स्याप्याचमनस्य हस्तावने जनादिवसर्वादौ
सकृतकृतस्य सर्वोपकारकत्वात्कथमन्तरा नाचमने वैगुण्यमित्याशङ्कानिरासार्थं त्वेन भाष्यगतं शौचशव्दं व्याख्यातुं शुद्धचेत्युक्तम् । श्रुचिना कर्त्तं व्यामिति शुद्धरेपि कम्माङ्कत्वेन
विधानात् क्षुताद्यापादिताशुद्धचिनवृत्तौ वैगुण्यं स्यादिति भावः । नन्वस्पकालत्वेनाप्यव्यवधायकत्वोपपत्तेः प्रधानार्थं त्वमात्रेण निराकाङ्क्षस्याङ्गार्थं तापि किमित्यङ्गीकृतेत्याराङ्कच नाल्पकालस्वमात्रेणाव्यवधायकत्वं भवतीत्यिभप्रायेण परिहरित इममेवेति ।
तस्मादित्युपसंह।रमाष्यमविरोधसिद्धान्तामिप्रायेण व्याचष्टे—तस्मादिति ।

एवं यथामाष्यमधिकरणं व्याख्याय, उदाहरणानि प्रत्यक्षय्रुतिदर्शनेन दूषयि —
निव्वहेति । आदिशब्दो दर्शपूर्णमासिवकृतिष्वस्य विधेरतिदेशतः प्राप्त्यर्थः । नन्वस्योत्तरीय वासो विन्यासिवशेषविधानार्थंत्वात् त्रिसूत्रनवतन्तुकत्रिवृद्ग्रन्थियशोपवीतिवधायकत्वं
नास्तीशङ्क्षय, वाक्यान्तरं दर्शयिति—तथेति । सर्वकर्मार्थंत्वायाऽनारम्यविधित्वोपन्यासः ।

आचमनिविधं दर्शयति—तथैति। नन्वस्य ब्रह्मयज्ञप्रकरणगठः ह्रश्रैपूर्णमासादिष्वाचमनिवधायकत्वं न सम्मवतीत्याशङ्क्ष्याह यद्यगीति। ब्रह्मयज्ञे पूर्वगृहीतस्वाध्यायाध्ययनस्य कल्पसूत्राधिकरणे कर्माम्यासानुसन्धानं विध्यधंयानुगम्यत इत्यत्र प्रयोगप्रांशुमावोपयोगिकर्मानुसन्धानप्रयोजनकत्वस्य वक्ष्यमाणत्वेन तदनुसन्धानस्य च लोकावगतश्वक्त्यनुसारेगाध्ययनसंस्कृतैरक्षरैः क्रियमाणस्यादद्याचमनाद्यनपेक्षत्वादाचमनस्य नापूर्वलक्षणार्थं
प्रकरणापेक्षास्तीति प्रकरणानादरेण वाक्यात्स्वाध्ययनमात्राङ्गत्वप्रतीतेः। सर्वयज्ञेषु
च मन्त्रकप्रवाध्ययाध्ययनसङ्क्ष्रावात्तद्द्वारेणाचमनस्य सर्वयज्ञाङ्गत्वप्रतीतेः। सर्वयज्ञेषु
च मन्त्रकप्रवाध्ययाध्ययनसङ्क्ष्रावात्तद्द्वारेणाचमनस्य सर्वयज्ञाङ्गत्वप्रवागिवेदत्वसम्पर्यथंनस्य त्वदृध्यार्थत्वेऽपि तत्संस्कार्याणामक्षराणां क्रत्वपेक्षितिनयमाद् दृष्टोपयोगिवेदत्वसम्पर्यथंक्रमस्वरिवशेषवदाचमनाद्यपेक्षा न विष्ठवते। यथैव प्रत्यक्षस्यापि युपादेरदृष्टोपयोगिक्षपं
प्रमाणान्तरागोचरत्वात्तदर्थं विहितक्षणादिसकलसंस्कारसमुदायजन्यस्वन।वसीयमानमेकसंस्कारवैकल्येऽपि नोत्पद्यते, तथा वेदस्याप्यदृष्टोपयोगिक्षपम्।

'तपोविशेषैविविधैवंतैश्व श्रुतिचोदितैः।

वेदः कृत्सनोऽधिगन्तव्यः सरहस्यो द्विजनमना ॥'

इत्यादिवाक्यपर्यालोचनया तदर्थविहितसकलधम्मंसम्पाद्यमवसीयते अतोऽलौकिकरूपातम्युपगमे च वेदवाक्यानामपि लौकिकत्वानपायाल्लौकिकवैदिकव्यपदेशभेदो निरालम्बनः
स्यात् । तस्मादाचमनस्य वेदत्वसम्पादनार्थात्वाद्वाक्येन प्रकरणं वाधित्वा सर्वस्मिन्वेदकार्ये
प्राष्ठिरिति श्रौतत्वान्न स्मातौंदाहरणत्वमिति मावः । तावच्छव्देन च द्र्यपूणंमासप्रकरणे
पठितः 'स वै व्रतमुपैष्यन्नन्तराहवनीयं च गार्हपत्यं चोपविद्याप आचामतीत्याचमनविधः
क्रत्वङ्गाचमनविधानार्थः सूचितः । नन्वस्तु नामेदं सर्वयज्ञाङ्ममाद्यमाचमनम्, प्रयोगान्तःपाति तु नैमित्तिकमिह क्रमविरोधित्वेनोदाहर्त्तंव्यम् । तच्च प्रत्यक्षश्रुतिविहितं नास्तीत्याचङ्क्ष्य प्रयोगान्तः-पातिनैमित्तिकाचमनप्रापकं लिङ्गं दर्शयति—तथा चैति ।

दक्षिणाचारत्वप्रापकस्यापि वैदिकस्य लिङ्गस्य दर्शनात्तदपि नेहोदाहर्त्तव्यमित्याह— दक्षिणिति । साक्षाद्विधिना यत्र विषये सव्यस्याञ्जलेवी चोदना, तस्मादेव विषयाद्क्षिणा-चारत्वं निवर्त्तेत अन्यत्र तु विषये तद्क्षिणाचारत्वस्य निवर्त्तनं नाग्रङ्कघतेऽपीत्यथैं:। किमिति नाशङ्कघते इत्यपेक्षिते मनसि कृतं लिङ्गमुद्भावयि—यथा वा इति । प्रागु-दक्तवणं देवयजनम्, प्रत्यक् दक्षिणाप्रवणं श्मशानकरणं यथा वै दक्षिणतः पाणिरेव देव-यजनम्, यथा वै सव्यस्तथा श्मशानकरणमिति देवयजनस्य यज्ञभूमेः प्रागुदक्तवणत्वं विहि-तमौचित्येन स्तोतुं दक्षिणः पाणिष्यमानं कृतम् । तदेव यजनवद्क्षिणस्य पाणेयंज्ञाङ्कत्वे सत्यवकल्पते, नान्यथेत्यर्थः।

नन्वनारभ्य विहितस्यापि यज्ञोपवीतस्यायज्ञरूपेषु दविहोमादिषु प्राप्तेस्तेष्विप वा कथं चिद्यज्ञत्वेन मन्त्रोच्चारणवत्त्वेन वा प्राप्तिसम्मवेऽप्यानुषङ्कित्रयोगप्राशुमावोपयोगि-कर्मानुसन्धानप्रयोजनत्वेऽपि ब्रह्मयज्ञस्याहरहः स्वाध्यायमधीयोतिति नित्यत्वश्रुतेरकरणे च प्रायिव्यत्सम्रणाददृष्टार्थं त्वावधारणेनादृष्टार्थोपायापेक्षित्वात्तत्त्रकरणपित्तस्याचमनस्यान्य-श्राप्तासे वाक्येन कथं चित्प्राक्षाविप प्रयोगारम्भे कृतस्य तत्त्रयोगान्तर्वित्तसमस्तमन्त्रोच्चार-णोपकारकत्वेन प्रतिमन्त्रमनावृत्तेरन्तराले प्राप्त्यमावेन क्रमादिविरोधित्वान्न सोमेनोच्छिष्टा मवन्तीत्यस्य च स्मृतिप्राक्षाचमनप्रतिषेधार्थं त्वेनाप्युपपत्तेर्यंथा वै दक्षिणः पाणिरित्यस्य च यज्ञाङ्गमूतदक्षिणहस्तिविद्याक्षेपकत्वे यथासव्यस्त्यश्वम्यानकरणमित्यस्यापि प्रेतकर्माङ्ग-मूत्तस्यहस्त्वविद्याक्षेपकत्वापत्तेराचारविरोधप्रसङ्गात्समृत्यारप्राप्तदक्षिणहस्तोपमार्थं त्वोप-पत्तिविद्याक्षेपकत्वापत्तेराचार्यवरोधप्रसङ्गात्समृत्यारप्रस्त्रविद्याक्षेपकत्वापत्तेराचार्यवरोधप्रसङ्गात्समृत्यार्थान्त्रस्त्रमाणप्रापित-पत्तिविद्याक्षेपकत्वामावात् क्रमादिवरोधे प्रत्यक्षाचमनादिविद्यमावान्नोदाहरणदूषणं युक्त-मित्याशङ्काद्याह्न—तेनेति । क्रमादेः प्रयोगाङ्गत्वात्प्रयोगस्य चाचारपर्यन्तप्रमाणप्रापित-पद्यार्थं विष्यत्वात्मकलपद्यार्थं प्राप्त्युत्तरकालमावित्वेन विरोधपूर्वंपक्षायोगात्समृतेश्व यथाश्रुत-प्रलिक्षये प्रापाण्यामावेनाचमन।देस्तत्प्रमेयत्वायोगान्तिश्वये वा प्रमाणदौर्वत्यानुपपत्तेः प्रमेयवलावलेन प्रमाणवलावलवाधिद्धान्तायोगादनुदाहरणतेत्याययः।

नन्वेवं तहाँग्रवन्ति प्रागग्राण्युदगग्राणि वापवर्गंवन्ति, प्रागपवर्गाण्युदगपवर्गाणि वेत्या-द्युदाहरणं भविष्यतीत्यादाङ्क्षच तत्राप्युक्तदोषसाम्याद् द्विविषस्यापि विचारस्यानुपपत्तेर-धिकरणानन्तरमेवेदं न भवतीत्याह —तस्माविति ।

का तर्हि सूत्राणां गतिरित्यपेक्षायामाह — द्गुत्राणि त्विति । बाह्यस्मृतिविषयस्य विरोधाधिकरणस्याक्षेपपरिहार्थं सूत्रद्वयम्, तृतीयन्तु स्मृत्यधिकरणोक्ताचारप्रामाण्याक्षेपपरि-हारार्थंमिति विवेकः । आद्यं सूत्रं विरोधाधिकरणाक्षेपे योजयति यत्तर्हीति । द्वितीयं परिहारे पठित्वा योजयति—परिमितान्येव होति ।

पुराणन्यामीमांसाधम्मंशास्त्राङ्गिमिश्रिताः ।
वेदाः स्थानानि विद्यानां धम्मंस्य च चतुर्द्श ॥ या. स्मृ. आ-६लो-३
इति स्मृत्यैव चतुर्द्शानां धम्मंप्रमाणत्वम् उपपादितं च स्मृत्यिधकरणे ।
अथ आयुर्वेदो धनुर्वेदो गान्धवंश्वेति ते त्रयः ।
अथंशास्त्रं चतुर्थं च विद्या ह्यष्टादशैव तु ॥

इति स्मृत्या पूर्वैः सह संख्यानेनायुर्वेदादीनामिष क्रत्वर्थाञ्यावेक्षणादिसिद्ध्यथंविकित्सादिग्विजयार्थं शास्त्रविद्यागानौपियकषड्गादिद्रव्यार्जनोपयोगिनीति द्वारेण घम्मंप्रमाणत्वं तथापि बौद्धादिग्रन्थानां तन्मव्यपात्तामावान्न धम्मंप्रामाण्यमित्यथंः । आयुर्वेदधनुर्वेदगन्धवंवेदास्त्रय उपवेदाः । मीमांसान्यायविस्तरौ द्वे तूपाङ्गे । साधारणीविश्चेषविषया
च द्विविधा शिक्षा । तत्र साधारण्याद्वेदाङ्गत्वेन धम्मंप्रामाण्येऽपि, कात्यायनादिप्रणीतायाः
विश्वेषविषयायाः प्रतिवाक्यं प्रतिपदं चोच्चारणम् नियच्छक्तचा धर्मप्रमाणत्वामावशङ्कानिराकरणार्थं पृथगुपादानेऽपि शिक्षात्वेनैक्यासातिरेकापत्तिः । दण्डनीतिः 
अर्थशास्त्रम् ।

ननु परिमिते विद्यास्थानवाह्यत्वेऽिप तत्संवादिनां बौद्धादिग्रन्थानां कस्मान्न धर्मंप्रामाण्यमित्याश्चङ्ग्राध्ययनविधिवशाद्वेदादेवावगम्यानुष्ठितं कम्मं श्रेयः साध्यतीति नियमप्रतीतेवाद्वादिग्रन्थादवगम्यानुष्ठितस्यापि वेदार्थस्य श्रेयःसाधनत्वामावाद्वेदादिपूर्व्वशास्त्रार्थस्य
गोचरस्य वुद्धादिक्रतस्य वाक्यस्य धर्मे प्रामाण्यं नास्तीत्याह्—प्रतीति । एतदेव व्यवहारेण
द्रहयति—तथा चेति ।

नन्वेयं सित मन्वादिग्रन्थानामप्यश्रामाण्यं स्यादित्याशङ्क्ष्याह —वेवेनेवेति । मन्वादीनां धर्मप्रवक्तृत्वस्य वेदानुज्ञां दर्शयति —तथा चेति । नन्वनादेर्वेदस्यादिमन्मन्वादिपुरुष-विशेषामिधायित्वायोगाच्छ् धितसामान्यमात्रेण मन्यते ज्ञायते तेनेति व्युत्पत्त्या मनुशब्देन वेदामिधानान्नानेन वाक्यशेषेण मनोः प्रवक्तृताऽनुज्ञायत इत्याशङ्क्ष्याह्—न चैतिदिति । ननु मनोः प्रवाहनित्यत्वेऽपि तत्स्मृतेर्पनत्यत्वान्न वेदेन प्रामाण्यानुज्ञानं सम्मवतीत्या-शङ्क्ष्याह्—प्रतीति ।

ननु कल्पान्तरे मनूनाम मावात्तद्वानयप्रामाण्यपरत्वे वेदस्यानित्यत्वं स्यादित्या-राङ्क्ष्माह—स्थिताश्चेति । दृष्टान्तं विवृणोति—प्रतियशिमिति । मन्वादेः प्रवाहिनित्यता कथमवगम्यत इत्यपेक्षिते मनुवचनमुदाहरति—उक्तं चेति । दृष्टान्तान्तरमाह—इतिहासे त । उपसंहरति—तैनेति ।

कथं पुनर्वेदातिरिक्तानामि तन्मूलानां ग्रन्थानां धर्मंत्रमाङ्ग्रत्वमतन्मूलानां च तत्सं-वादिनामप्यनङ्ग्रत्वमित्यवगम्यत इत्यपेक्षायामुमयद्योतकं लिङ्गं दर्शयति—तथा चेति। वेदमूलानां धर्मंत्रमाङ्गत्वद्योतकत्वमस्योपपादयति—अग्यथा होति। वाह्यानां धर्मंत्रमाङ्गत्वद्योतकमुपपादयति—यदि चेति। वेदमूलग्रन्थनित्रन्थनानां धर्मंत्रमाण्यम्, न वाह्यानामिति यदि नाश्रीयते तथा सति बाह्यानां विज्ञातप्रत्यक्षातिमूलत्वान्नैवाविज्ञातमूलं किचिदित्यथंः। अतः साक्षात्परम्परया वा वेदादवगम्यानुष्ठितोऽथंः श्रेयःसाधनमिति शास्त्रार्थावधारणाद्वे-दार्थस्यापि बाह्यस्मृत्यवगतस्य श्रेयःसाधनत्वं नास्तीत्यप्रामाण्यामिधानाभित्रायं प्रकटयति— तस्मादिति।

एतदेव दृष्टान्तद्धारेण विवृणोति - यथैक्षेति । अतिक्रान्तं वेदोक्तं तथा मर्यादया तया विग्रहः धर्मविष्ठावकत्वाच्च शान्यादीनामश्रद्धेयवचनत्विमत्याह्— स्मयंते चेति । ननु विसंवादिशाक्यादिवाक्यानामग्राह्यत्वेऽपि संवादिनामिंदसादिवाक्यानां ग्राह्यत्वं मवीष्यतीत्याशङ्क्ष्याह--यथेति । परपीडात्मकात्कर्मंगस्तदनुरूपमात्मनः पीडात्मकं फलम्मवतीति कर्मानुरूप्योपमानं वैदिक्यपि हिंसा लौकिकीवदधमं इति सामान्यतो दृष्टदुःखोपमोगस्य पापफलत्वान्नानादःखोपमोगात्पापक्षयो मवतीत्यर्थापत्तिः तद्वलाच्छा-क्याद्यमित्रायकल्पितानां धर्मामासानां मध्ये पतितमित्यर्थः । संवादोत्तरकाले तहि ग्रहीष्यत इत्याशङ्क्रचाह—यदेति । सिद्धान्तमुपसंहरति —तस्त्राविति । तृतीयं सुत्रं स्मृत्याधिकरणोः क्ताचारप्रामाण्याक्षेपपरिहारे योजयितुम्पक्राते - यत्त्वेतदिति । धर्मजिज्ञासाधिकारेऽप्यथं-कामाचाराणामि दृष्टप्रमाणमूलस्वेन प्रसङ्गात्प्रामाण्यसिद्धिमिप्रेत्य, त्रिवगंग्रहणम् । स्मृति-न्यायसिद्धस्याचारप्रमाण्यस्याक्षेपानुपपत्तिमाशङ्क्रच तत्समर्थनार्थं सन्देहहेतुप्रदर्शंनपूर्वंकं पूर्वंपक्षमाह—तद्विपरोतेति । त्रिवर्गविपरीतैरधर्मानर्थंदु:खक्षाधनैरात्महननादिमिराचारैः सङ्कीर्णो व्यवहारो येपामिति विग्रहः वैद्यश्वासावातुरश्रेति कर्मधारयं कृत्वा पूर्वपदेन कर्मधारयः कार्यः । अत्यन्तविलक्षणानन्ताचारमूलभूतैकश्रुत्ययोगात्प्रत्याचारं च मूलकल्पने-ऽनन्तश्रुतिकल्पनापत्तेर्नाचारमूलश्रुतिकल्पनं सम्मवतीति वक्ष्यमाणप्रकारेणाचाराणां श्रुति-कल्पकत्वासम्मवमिप्रेटयाशब्दत्वोक्तिः । विरोधं दर्शयति—सदाचारेषु होति । लोमाद्य-मिमवात्सिक्तित्वितान्धीदर्शनेनाधर्माचरणं धर्मव्यतिक्रमः । दृष्टस्याप्यनर्थस्य बलदर्पेणानादरा दधमचिरणं साहमं वहता ।

#### प्रायो धर्मव्यतिकमवर्णनम्

व्यतिक्रमं साहसं च यथासम्मवं दर्शयति-प्रजापतेस्ताविदित । इन्द्रस्यापि गौतम-भार्यागमनेनागम्यागमनरूपादधर्माचरणाद्धमं व्यतिक्रम इत्यनुष ङ्गोण योज्यम् । इन्द्रे ब्रह्म- हृत्यामयावपक्षान्ते, नहुषः स्ववं यें जेन्द्रपदमिष्ठाय तद्भायां श्वीमिमगन्तुं धकार । वसिष्ठपुत्रे शक्तौ राझसैमंक्षिते तच्छोकान्मक्तुंकामो जलं प्रवेष्टुमारेमे । विश्वामित्रः क्षत्रियमिष
त्रिश्च क्कुं ब्राह्मणकन्याहरणकुपितस्य पितुः श्वापाच्चाण्डालत्वमापम्नं याजयामास । उवंशीवियोगशोकात्पुरुरवा मर्त्तुमियेष । विचित्रवीर्येऽनपत्य एव मृतं तद्भार्यायामिककायां
धृतराष्ट्रमम्बालिकायां पाण्डुमिवकाप्रेपितायां दास्यां विदुरं कृष्णद्वैयायनो जनयामास ।
विधवानियोगोऽपि ब्रह्मचारिणोऽनुचित इति गृहीतेत्यनेन सूचितम् । नियोगविधेरप्येकापत्यविषयत्वादनेकोत्पादनानौचित्यं प्रसङ्गशब्देन सूचितम् । मीष्मस्यानाश्रमित्वमपत्नीकस्य
च स एष भोष्मः कृष्ववंशकेतुर्यनाहुतास्त्रिश्चाते वाजिमेधाः कृतुप्रयोग इति धर्मव्यितक्रमद्वयम्, रामवदित्यनेन तस्यापि पत्नीत्यागेनैकाकिनः कृतुप्रयोगाद्धमंव्यतिक्रमः सूचितः ।
धृतराष्ट्रस्यान्धत्वेनानिधकृतस्य यागकरणाद्धमंव्यतिक्रमः । अन्थस्य निरंशत्वेन धनामावाद्यागासम्मवमाशङ्क्य ।

तस्य वीरस्य विक्रान्तैः सहस्रशतदक्षिणैः । अश्वमेषशतैरीजे धृतराष्ट्रो महामखैः ॥ इति दर्शनात्पाण्ड्वज्जितैधंनैरित्युक्तम् ।

सुहृदश्चापि घर्मात्मा धनेन समतपंयदिति च पाण्डुना धृतराष्ट्रादिन्यः स्वाज्जितधन-समपंणान्नापहारः शङ्कनीयः । पाण्ड्विज्जितधनोपजीवनं ज्येष्ठस्य धृतराष्ट्रस्यानुचितिमिति, व्यतिक्रमान्तरं चानेनोक्तम् ।

> इदं सञ्जं धनुः कृतवा सञ्जेनानेन सायकैः। अतीत्य लक्ष्यं यो वेद्धा स लभेत सुतानिमाम् ॥

इति द्रुपवेनोद्घोषिते तथाकृतवतेऽजुंनाय द्रौपक्षी निवेदिता तथा च "विद्घ्येत य इमं लक्ष्यं तं वृणीष्व वरानने" इति भ्रातृवचनात्लक्ष्यवेधानन्तरमेवाज्जुंनो वृत इत्यपरि-णयनेऽपि वरणे च जायात्वप्रक्रमादन्यस्य विशेषतो भ्रातुःगनीयसञ्च जायायाः परिणय-नादेको युधिष्ठिरस्य धर्मंच्यतिक्रमः, तथा द्रोणो ब्राह्मणो युधिष्ठिरादीनां घनुर्वेदाचार्यो त्यक्तशस्त्रो न हन्तुं शक्यः । अश्वत्थाम्नि च पुत्रे हते शस्त्रं त्यक्ष्यतीति मत्या वघ्यत्वाय शस्त्रं त्याजयितुमश्वत्थामा हत इत्यनृतं युधिष्ठिरेणोक्तमित्यपरः ।

वासुदेवेन मातुलदृहिता किमणी परिणीता। अर्ज्जुनेन सुभद्रेत्येकस्तयोर्द्धमें-व्यतिक्रमः।

उमी मध्यासवसीबौ दृष्टी मे केशवार्ज्जुनाविति च सुरापानादपरः।

### अञ्चतनानां धर्मव्यतिक्रमवर्णनम्

अद्यतनानां व्यतिक्रमं दर्शेयति —अस्तत्वेऽपीति । अश्वाश्वतरखरोष्ट्रानां 'न केसरिणो ददाति' निषेधविषयत्वार्थं केसरित्वविशेषणं नोमयदतः प्रतिगृह्णातीति निषेधविषयत्वा- योभयदत्तं विक्रयस्तु न्नीहियवाजात्यस्वभूमिधेन्वनद्वहश्चैके (गौ० घ० त०) इत्यस्यस्य गौतमेन निषिद्धः।

बौधायनेन उमयतो दद्भिनं व्यवहार इति सर्वेषां न केवलं श्रुतिस्मृतिविरोधेनैवं जातीयकानामाचाराणामनपेक्षणीयस्वं किं तु परस्परिवगानलक्षणाद्विरोधाद्धेतुदर्शंनाच्चेत्याह— सर्वेत्रेति । इतरेतराश्रयापत्तेरिंप नाचाराणां धर्मेंप्रामाण्यमित्याह—किं चेति ।

ननु मन्वादिस्मृतिप्रामाण्यस्य साधितत्वात्, तैथ वेदोऽखिलो धर्ममूलं स्मृतिशीले च तद्विदामाचारश्रेव साध्नामिति श्रुतिस्मृतिवदाचारप्रामाण्यस्यापि स्मृतत्वात्तिसरा-करणमयुक्तमित्याशङ्कते---निवति । अतिप्रसङ्गापादनेनैतद् दूषयति--आत्मतुष्टिरिति । नन्वसावप्यस्तु प्रमाणमित्याशङ्क्ष्याह—धर्मं इति । यद्यसौ घर्मं एत व्यवस्थितः स्यात् भवेत्प्रमाणम्, नन्वेतदस्तीत्याशयः । अनवस्थितत्वमुपपादयति-यथाभ्यासं हीति । वैचित्र्यं प्रपश्चयति — तथा होति । अत्यन्तकारुण्याच्छाक्यानां पशुहिंसादर्शने पीडा मवति । ननु साघ्वात्मतुष्टैः प्रामाण्यस्मरणाच्छाक्यादीनां चासाधुत्वान्न तदीयान्यतुष्टचन्यवास्वेन किंचिद दुष्यतीत्याचङ्क्रय साधुत्वसम्मतानां वेदवादिनामथात्मतुष्टेर्वे चित्र्यमाह—तथेति । स पापेन मनसापि तन्मातुलसुताप्रापणं न कुर्वंत इत्यपिशब्दाध्याहारेण व्याख्येयम्। का तह्यंभयप्रामाण्यस्मृतेगैतिरित्याशङ्क्षयाह—ततश्चेति । श्रुतिस्मृतिसम्वाद्याचारात्मतुष्टि-विषया स्मृतिरित्याद्ययः । कि चाचारमूळभूता श्रुतिर्मन्वादिमिहंष्टा न वा तत्र तैरदर्श-दर्शं नस्यासम्मवनीयत्वान्निम् अत्वापत्ते राचारप्रामाण्यस्मृतेरन्यपरतैवाङ्गी-नैरवीचीनाना कार्येत्याह—स्वयमिति । श्रुत्यभावे च स्मृतिपारतन्त्र्याच्छिष्टानां तदाचारप्रामाण्यमिधानं स्मृतिकाराणां न शोमत इत्याह—स्मृतीति । आचारमूळश्रुतिदर्शनं तु मन्वादेनं कल्पयित् श्वयम्, तदर्थानिबन्धन।दित्याह—न चेति । यदि ह्याचारमूलभूता श्रुतिमन्वादिमिर्दृष्टा स्यात् तुतः परोक्षापि स्वरूपेणासमर्पिताप्युपनयनादिश्रुतिवदर्थं समर्येत तदर्थो निनिवध्येतेत्यर्थः। पूर्वपक्षमूपसंहरति—तस्मादिति ।

#### सिद्धान्तः

सिद्धान्ते सूत्रं पठित्वा योजयित — इति प्राप्त इति । दूष्टं फलमनुष्टानकारणत्वेनाचरितृमिन्धितं येषु कर्मसु तानि दृष्टकारणहीनानि धर्मबुद्ध्या यानि क्रियन्ते इत्यर्थः ।
विशेषणस्य व्यावर्त्यंमाह—कारोरेति । अस्मिन्सूत्रे हेत्वनिष्धानात्स्मृत्यिधकरणसिद्धान्तसूत्रोक्तं हेतुं योजयितुमाह—धर्मत्वेनेति । तान्युदाहरति—प्रवानानीति । शक्रध्वजमहः
शक्रध्वजोत्सवः महे इति पाठे शक्रध्वजे महायात्रेति सप्तमीसमासः । देवतायतनेष्वित्यत्र
महायात्रेत्यनुषङ्गः । सर्ववणंसाधारण्यार्थे—सर्वासामित्युक्तम् । जदाहरणान्तराण्यपि दर्शयन्
कारणाग्रहणमुपपादयित—प्रवीपेति । प्रदीपानां कार्त्तिकश्वलप्रतिपदि दानम् । मोदकादिश्वतुमिद्रंच्यः तत्साध्यानि दानमक्षणादीनि लक्ष्यन्ते । माघसस्रमीपौणंमासीम्यां तत्कालानुष्टेयं कर्मं लक्ष्यते । फाल्गुनीपौणंमास्यनन्तरायां प्रतिपदि वसन्तिनिमित्त उत्सव। ।

स्मृतितोऽपि सदाचारप्रामाण्यमवसीयत इत्यतिप्रसङ्गदोषामावं वस्यमाणमिपिप्रेत्याह— स्मृतिकाराश्चेति । सर्वाचारसाधारण्यप्रदर्शनार्थः सामान्यशब्दः । उत्सवात्मकस्याचारस्य द्योतकं स्मृत्यन्तरमुदाहरति—तथेति । वैदिकमप्युत्सविलङ्गमुदाहरति—वेदेऽपि ।

सिद्धान्तमुपपाद्य धर्मस्य शब्दमूल्रत्वादिति पूर्वपक्षहेतुं सामिप्रायविवरणमनुभाष्य निराकरोति—यत्त्विति । इहाचारेष्वनन्तेषु परिमितशास्त्रमूल्यत्वासम्भवादशब्दस्वेनान-पेक्षत्वं यदुक्तम् ।

तद्--

भ्रान्तेरनुमवाच्चापि पुंवाक्याद्विप्रलम्मनात् । दृष्टानुगुण्यसाध्यरवाच्चोदनैव लधीयसी ॥

इति पूर्वोक्तेन प्रकारेण वैदमूलत्वानुमानात्प्रत्याक्ष्येयमित्यर्थः । आचारप्रामाण्यप्रति-पादिकायाश्च स्मृतेनिर्मूलत्वयोगादाचारमूलश्रुतिकल्पनमवश्यंमानीत्याह—न चेति । नन्वनन्ताचारमूलभृतानां श्रुतीनामानन्त्यात्पिठतुमशक्तेरपिठतानां च मूलत्वायोगान्नि-मूंलत्वमपरिहार्यमित्याशङ्कश्चाह—विस्तरेति । कथमनन्तानां संक्षेपवचनमूलत्विमत्या-शङ्कश्चाह—शङ्कथं चेति ।

ननु स्मृत्यनुरूपाश्रुतिः कल्प्या कल्प्यमाना साध्वाचरणेनैवोपलक्षितानां धर्मत्वप्रति-पादिका कल्प्येत । तत्र शास्त्रव्यापारात्यागाचरणिसद्धौ शास्त्रानर्थंन्यम्, असिद्धौ वा शास्त्रादाचरणं तदुपलक्षणेनैव च शास्त्रप्रवृत्तिरितीतरेतराश्रयं स्यादित्याशङ्क्रपाह – तथा होति । श्लोकं विवृणोति—न होति । ननु व्यापाररूपत्वात्प्रदानादीनां यागादिवत् स्वरूपेणापि शास्त्रगम्येन मवितव्यमित्याशङ्क्रपाह—यागादिष्वपि चेति । पूर्वसिद्धत्वादेव च नेतरेतराश्रयमित्याह—अत इति ।

ननु यदि शास्त्रप्रवृत्तिमनुपलभ्येव शिष्टप्रवृत्तिः ततः स्वयमेवानुष्ठितप्रदानादेभोजनादि-वत्फलसाधनस्वसिद्धेः शास्त्रानथंक्यमपरिहृतं स्यादित्याश्रङ्कानिराकरणार्थम्—क्वाचित्क-स्वत्युक्तम् । शिष्टप्रवृत्त्युत्तरकालं तिहं शास्त्रस्य प्रवृत्तेरादिमत्त्वं स्यादित्याशङ्कथ— सर्वंकालं त्वित्युक्तम् । ननु शिष्टाचारस्यापि मानुलदुहित्र्युद्धाहादिषु विगानदर्शनात्कथमुप-लक्षणत्विमत्याशङ्कयाह—तेषां चेति ।

> यस्मिन्देशे य आचार: पारम्पर्यक्रमागत:। वर्णानां सान्तरालानां स सदाचार उच्यते॥

इति मनुना सदाचारशब्दार्थस्य निर्णीतत्वादिति भावः।

स्मृतिबलाच्च श्रुतिरिप विशिष्टविषयैव कल्प्येत्याह—वेदेन।पोति । सरस्वत्या विनश्चनं तिरोमावः सारस्वतसत्रारम्भदेशस्योपलक्षणम् । तस्या एव प्लक्षात्प्रस्रवणं सारस्वतसत्रो-त्यानदेशस्योपलक्षणम् । सदाचारस्वरूपावधारणे यत्पूर्वमितरेतराश्रयत्वमुक्तम् । तदेव शिष्टप्रयोज्यत्वस्योपळभ्रणत्वे योजयन्परिहारायानुमावते —नन्वित । परिहरति —इस्रोसं विवृणोति प्रत्यक्षेति ।

ननु साक्षाद्विहितकारित्विनिवन्धनस्यापि शिष्टत्वस्य वेदाधीनत्वाद्वैदिके विधी आत्मान्ध्रयापत्तेनींपलक्षणत्वं सम्मवतीत्याशङ्क्ष्य, वैदिकत्वाभेदोऽपि विशेषक्षेण भेदान्नात्मान्ध्रयापत्तिरिति दृष्टान्तेनोपपादयिति—यद्यथेति । यद्यप्यध्ययनिवध्यक्षिष्ठत्वाद्वेदाङ्गमीमान्साव्याकरणादिश्रवणवेदार्थज्ञानयोरध्यापनिविधिविहितत्वाच्चाध्यापनस्य शुश्रुवान्विद्वाननृ-चानश्च वैदिको वेदविहितश्रवणज्ञानप्रवचनिमित्तत्वाद्वेदाधीनः तथापि य एवं विद्वान्त्वाच्यायमधीयीत त्रयो वै गतिथ्यः शुश्रुवान् ग्रामणी राज्जन्य इति गतिथ्यं लक्षयित्वा गतश्रीरजस्मगनीन्धारयेत्कामं योऽनूचानः श्रोत्रियः स्यात् तस्य प्रवृञ्ज्याद् इति वेदविहित्तेष्वययादिषु तेनैव तल्लक्षितः—तेन शुश्रुवत्त्वादिना कृत्वा लक्षित इति, तथापि शब्दार्थे पुनःशब्दमञ्जीकृत्य व्याख्येयम् । नन्वेवमिष वेदप्रवृत्तौ सत्यां साक्षाद्विहतकारित्वलक्षणं शिष्टत्वम्, तिस्मश्च सित शिष्टप्रयोज्यत्वोपलक्षिताचारप्रामाण्यप्रतिपादकवेदप्रवृत्तिरितीतरे-तराश्रयं स्यादित्याशङ्कयाह - तेनेति ।

यत्तु स्वयमज्ञातमूलाश्चेत्यादिना मन्वादिभिराचारमूलश्रुत्यदशंनेऽन्येषां दर्शनस्य दूरोत्सारितत्वादमाव एव प्रसज्येत, दर्शने चोपनयनादिश्रुत्यशंवदाचारमूलश्रुत्यथंिऽति निवन्धनीयः स्यादित्युक्तं तन् मन्वादीनामिष सर्वशासाव्यायित्वनियमाभावात्तदर्शनमाश्रेणामावकल्पनानुपपत्तेदंशंनेऽपि वा सदाचारः प्रमाणिमिति सामान्याभ्यनुज्ञानमात्रेण सिद्धेग्रंन्थगौरवमयाद्विशेषरूपेणानिवन्धनोपपत्तेमंविष्योत्तरादौ च होलाकाद्याचाराणां निवद्धत्वाद्यिरहृतमित्याह—स्मृतिरपीति । वेदविहितकारिणां धमंबुद्धचाचरणस्य वेदमूलत्वं
विनानुपपत्तेराचाराद्वेदमनुमयापि स्मर्तृप्रणयनमुपपन्नमित्यमिप्रेत्य—धारिमत्युक्तम् ।

नतु विस्तरवचनानामपीत्यनेन प्रत्येकमाचारमूलश्रुतिकल्पनमुक्तम्, किमुत संक्षेपवचनस्येत्यनेन स्मृत्यनुरूपसामान्यश्रुतिकल्पनम्, तत्कोऽन्योः पक्षयोः सम्मत इत्यमेक्षायामुभययापि
दोषामावप्रतिपादनाथं पक्षद्वयोपन्यासः । परमार्थंतस्त्वश्रीरातनूमंन द्वातो, जाययामुया
पतियंद्वद्वो वाससा स्वमङ्गमिधित्स्त इत्याद्यानां स्त्रीवासोपरिधानाद्याचारमूलभूतानां
वह्वीनां श्रुतीनां दर्शनात्प्रत्येकश्रुतिकल्पनपक्ष एव ज्यायानिति सूचियतुमाह—इत्यबोषइति । हेतुदर्शनमनुमाष्य परिहरति—पत्त्रिति । एतदेव निवृणोति—वेदेऽपि होति ।
ननु दृष्टार्थत्वसम्मवेऽपि वेदमूलत्वकल्पने धर्माचारस्यार्थकामाचाराभ्यां विवेको न स्यादित्याद्यङ्कचाह—यानि त्विति । ननु म्लेच्छादिसाधारण्यात्कृष्यादेधंमंत्वानभ्युपगमे देवपूजादेरपि धर्मंत्वामावापत्तेदनिन्दयादमः क्षान्तिः सर्वेषां धर्मलक्षणमित्यादिस्मृतिविरोधः
स्यादित्याद्यङ्कचाह—र्कि त्विति । ननु सर्वसाधारणस्य कथमसाधारण्येन विष्टाचारगतत्वमुच्यते इत्याद्यङ्कच्य, शृद्वादिमिरपि शिष्टत्वायेव धर्मंबुद्ष्याचरणादसाधारण्यसिद्धिरिति
परिहरति—लोके हीति । अतोऽस्ति विवेक इत्युपसंहरति—तत्रेति ।

यत्त्वात्मतुष्टेरिप प्रामाण्यात्तेनं स्मृतेराचारप्रामाण्यप्रतिपादनपरतेत्युक्तं तत् आत्मतुष्टेरिप प्रामाण्योपपादनेन दूषयित—एतेनेति । वेदविहितकार्याचारस्य वेदमूलत्वं विनानुपपत्तेवेद- मूलतयाऽऽचारप्रामाण्यप्रतिपादनेन वेदजन्यानन्तधमंधीसंस्कृतान्तःकरणानामात्मतुष्टेरिप वेद- मूलत्वं विनानुपपत्तेः सन्दिग्धधमंनिणंयार्थत्वेन प्रामामाण्यं वेद एव प्रसिद्धमित्यर्थः । शुद्धिशब्देन निणंयोऽभिहितः । श्लोकं विवृणोति—तथैवेति । वेदतदर्थंशानस्याव्यवस्थि- तत्विनराकरणार्थं तथैवेत्युक्तम् । प्रसिद्धि दशंयितुमित्याश्रित्योच्यत् इति ।

वेदवाक्यगतार्षं शब्दव्याख्यानार्यं वेद एव सम्भवतीत्युक्तम् । एतदेव दृष्टान्तेनोपपादयति—तथा होति । सन्दिग्धार्थनिणीयकत्वमात्मतुष्टे द्रंढियतुमिमयुक्तसम्मतिमाह—एवं
वेति । प्रसिद्ध्युपपादनाय—विद्वद्वधनादित्युक्तम् । निरूपणं दर्शयितुं कालिदासवाक्यमुद्राहरित—सतां होति । दुष्यन्तेन शकुन्तलेयं मम परिणेतु मुचिता न वेति सन्दिद्धा "असंशयं
क्षत्रपरिग्रहक्षमा यदार्यं मस्यामिमलाषि मे मन" इत्यात्मतुष्ट्योचित्यं निश्चित्य कथमात्मतुष्टिमात्रेण निश्चय इत्याशङ्कय—सतां होत्युक्तम । अस्यैव वाक्यस्यामिप्रायमाह – बहुदिनेति ।
एवं ताविष्ठिशत्मतुष्टेवेदिनयतमार्गानुसारित्वात्समृत्याचारवद्धमंप्रतिज्ञापकहेतुत्वमुक्तमिदानीमात्मतुष्ट्या स्वविषयस्य कस्यचिष्ठ्युत्त्याद्यविष्ठद्धस्य कमंणः श्रेयःसाधनशक्तिष्ठपं धमंत्वमुत्पाद्यत इति कारकहेतुत्वमाह—यद्वेति । वचनादेवेत्यात्मनस्तुष्टिरेवेत्युत्रानुषण्यमानस्य
धमंमूलपदस्य धमोत्पादकत्ववाचित्वमिप्रग्रेत्योक्तम्—धमंतिति ।

अथ चोपरिष्टात्तथाचारात्मतुष्ट्यादिधर्ममिति तस्मै हितमित्युपकारार्थं यत्प्रत्ययदर्शंनाद्वर्मोपकारिता धर्महेतुतेत्यथंः। स्वभाविमक्षानामप्येकोपिधयोगादेकशक्त्याविर्मावः सम्भवतीति दृष्टान्तेनोपपादितं यथा मिन्नानामिप देवदत्तादीनामेकपुण्यक्रियायोगाद् व्यायमानानां
श्रेयःसाधनत्वम्, तथा मिन्नानामिप कर्मणामेकशिष्टात्मतुष्टियोगात् श्रेयःसाधनत्विम्त्ययंः।
तस्माच्छब्देन पुण्यकृद्ध्यानस्य श्रेयःसाधनत्वे प्रमाणं पापं व्यात्वा पुण्यकृतोऽव्यापयिति
वचनं परामृष्टम्। आचारेऽपीमं परिहारमितिदिशिति—आचारेष्वपीति। आचारश्रेव
साधूनामित्यनेनापि श्रुतिस्मृत्यविरुद्धं यत्किचिच्छिष्टैः क्रियते, तत् श्रेयःसाधनिमत्युच्यत
इत्यथंः।

अत्रैव दृष्टान्तान्तराण्याह—यथा चेति । भिन्नानामपि मन्त्राणामुच्चारयितृयोगादोष-धीनां नकुळदंष्ट्रायोगाद्भुवां पुण्यकुद्योगाद्येकशक्त्याविर्मावो यथेत्यर्थैः । दार्धान्तिके योज-यन्तुपसंहरति—तथेति ।

धर्मंव्यतिक्रममनुमाध्य परिहरति-यत्ति । प्रजापतौ तावच्छ् धितसामान्यं विवृणोतिप्रजापितस्ताविति । इन्द्रे विवृणोति — एविमिति । नहुषे श्रुतिसामान्यमात्राद्वेति वाशब्दसूचितं सदाचारत्वामावं विवृणोति— नहुषेण पुनिरिति । सदाचारस्य प्रमाणत्वेनाभ्युपगतस्य व्यभिचारः परिहर्त्तं व्यः । नहुषाचारस्य त्वनन्तरमेवाजगरत्वप्राप्त्या सदाचारत्वाभाविनश्रयाद्वयतिक्रमेऽपि धर्मं बुद्ध्या क्रियमाणस्याचारस्य व्यतिक्रमामावान्न दोष इत्या-

शयः । परदारामियोगोक्त्या भियुज्यमानायां शच्यामिष शिङ्कतं व्यतिक्रमं निराकर्तुमाह— शच्याश्चेति । वशिष्ठाचारस्यापि पुत्रशोकजनितव्यामोहिनिमित्तत्वाख्यानाद्धमं बुद्ध्या क्रिय-माणत्यामावात्सदाचारत्वामावनिश्चय इत्याह—वशिष्ठस्यापीति । दलोकं व्याचध्टे - यो होति ।

विश्वामित्रे तेजोबलवर्शनेति परिहारं विवृणोति—तेनेति । स हि व्यामोहामावेऽप्या-पदि मत्कुदुम्बं भृतवतिस्त्रशङ्कोः प्रत्युपकर्त्तंव्यं मयेति प्रत्युपकारेच्छ्या चण्डालमि वा सशरीरं स्वगं नयामीति स्वप्रमावख्यापनेच्छ्या त्रिशः द्भुदेष्टरि वशिष्ठे द्वेषाच्च तपोबलेन पापं नाशयामीत्यच्यवसाय चण्डालं याजयामास । येन कारणेन कामादिहेतुकस्याचारस्य धर्मादर्शनं नास्ति, तेन कारणेन विश्वामित्रचरितमिप न धर्मादर्शत्वं प्रतिपद्यत इत्येवं तेन शब्दो योज्यः ।

सवं बलवतः पथ्यमित्येतमेव न्यायं प्रकृते योजयितुमाह—सहान्ति चेति । हैपायने गर्हानिरासार्यं यथा वा न विरुद्धत्विमित परिहारमुपक्षम्य अपिरतोषात्तेजोबलवशेन वेत्ये-तमेव परिहार दश्येंयित—हैपायनस्याषीति । कथं पराशरपुत्रस्य हैपायनस्य शन्तनुपुत्रो विचित्रवीर्यो आतेत्याशङ्क्रय मानृसम्बन्धवचनम् । सत्यवत्यामनूहायां पराशराद् हैपायनो जातः शन्तनुना पथादूढायां विचित्रवीर्यः । एवमि ।

'यस्या म्त्रियेत कन्याया वाचा सत्ये कृते पितः । तामनेन विधानेन निजो विन्देत देवरः ॥' मनु० ९।६९

इति नियोगस्य नाग्दत्ताविषयत्वादिम्बकाम्बालिकयोश्च विचित्रवीर्येण परिणीतत्वाह्य-स्याश्च श्रातृजायात्वामानाद् ब्रह्मचारिणश्च मैथुनस्य निषिद्धत्वावपरितोषेण प्रावकृतेत्युक्तम् । राममीष्मयोर्यंथा वा न विरुद्धत्विमिति परिहारं विवृणोति—रामेति । रितपुत्रार्थंत्विनरास्याय मातृशब्दः—नन्वेवं सित ।

> 'ऋतुस्नातां तु यो भायां सिन्नधौ नोपगच्छति । तस्या रजसि तं मासं पितरस्तस्य शेरते॥'

इति विहितातिक्रमात्प्रत्यवायः स्यादित्याशङ्क्षय, स्नेह-पितृ—भक्तिवशिदित्युक्तम् । रामेण सीतास्नेहा-द्भार्यान्तरागमनद्रतग्रहणात्, मीष्मेण च शन्तनवे सत्यवतीं तित्पतरं याचता त्विय महावले राज्यामिलाषुके तिष्ठत्येतरयाः पुत्राणां राज्यालामान्नेमां ददामीति तित्पत्रा प्रत्याख्यातेन राज्यं नाहं करिष्यामामीति प्रतिज्ञाते, त्वय्यनिच्छत्यपि त्वत्सन्तिन भयान्नैतस्याः सन्तती राज्यमागिनी स्यादिति, तित्पत्रा पुनः प्रत्याख्यातेन ।

अपत्यहेतोरिं च करोम्येतिद्विनिश्वयम् । अद्य प्रभृति मे दाश ब्रह्मचर्यं मविष्यति ॥

इति पितृमक्त्या ब्रह्मचर्यंव्रतग्रहणान्निमित्तिकेन च व्रतेन नित्यस्यर्त्तुकालगमनस्य बाधाद्धमंमात्रार्थंमहं मार्या परिणेष्यामीति परिमाष्य परिणीतायामगमनेऽप्यदोषः इत्या- श्ययः । एवमप्यनपत्यत्वेन पितॄणामपाकरणात्प्रत्यवायः स्यादित्याशक्क्ष्य—साक्षादित्युक्तम् । साक्षादपत्याभ्यां कुशलवाभ्यां कृतपित्राऽनृण्यो रामः व्यवहितैविचित्रवीर्यस्यापत्यैर्घृत-राष्ट्रादिभिः कृतपित्रानृण्यो भीष्मः ।

ननु रामस्य धर्मार्थंदारान्तरसद्भावे यज्ञे यज्ञे प्रकुर्त्ते सीतां परनीं हिरण्मयीमिति । हिरण्मयीमिति । हिरण्मयीनित । अपवादमीत्या त्यक्ता या तद्गतं-तिद्वषयं यदानृशंस्यम्-अनैष्ठुर्यम्, तदमावाशङ्कानित्त्यर्थंमित्यर्थंः । रावणापहार-दूषितां सीतां रामो मजत इति लोकापवादभयमात्रेणासौ त्यक्ता, न सीताया दुष्टत्वात् नापि रामस्य सीतायां नैष्ठुर्यादिति द्योतियतुं लोकापवादभीति प्रति त्यागस्य नित्यसापे- सत्वद्यांनाय त्यक्तश्चदस्य सीताशब्देन सह सापेक्षसमासः कृतः ।

कथं व्यवहितापत्यकृतिपत्रानृष्यता मीष्मस्येत्यपेक्षायामाह—भोष्मश्चेति । ननु तयो-द्धमंमात्रार्थंदारसद्भावः, क्विचदिप पुराणेतिहासयोरनुक्तः । केवलप्रमाणेनावगम्येतेत्या-शङ्क्ष्याह-केवलेति । अपिशब्देनापत्यहेतोरद्य प्रभृतीति च विशेषणसामर्थ्यादप्येवमवगम्यत-इति सूचितम्, ननु मोहादप्यनुष्ठानोपपत्तेर्नेकान्तोऽर्थापत्तिः सम्मवतीत्याशङ्क्र्य ।

> श्राद्धकाले मम पितुमैंया पिण्डः समुद्यतः । तं पिता मम हस्तेन मित्त्वा मूमिमयाचत ॥ नैष कल्पविधिदृष्ट इति निश्चित्य चाप्यहम् । कुशेष्वेव तदा पिण्डं दत्तवानविचारयन् ॥

इति भीष्मस्यात्यन्तनैपुण्यान्मोहासम्भवं दर्शयितुमाह—यो वेति । घृतराष्ट्रेऽप्येतमेव पिरहारं दर्शयिति—धृतराष्ट्रोऽपीति । हतेषु पुत्रेषु शोकार्तेन घृतराष्ट्रेण सकृत्पुत्रदर्शनं प्राणितम् । व्यासेन योगवलात्सम्पादितिमत्याव्यर्पपर्वणि कथापरिहारवैभवाय प्रकारान्तरे-णाविरोधमाह—यद्वेति । नन्वेवं सित अश्वमेधश्वतैरीजे घृतराष्ट्रो महामखैरित्यश्वमेधगव्दानुपत्तिमाशक्कृत्यौपचारिकत्वेनोपपादयित—क्रतुफलेति ।

युधिष्ठिरग्रहणेन पञ्चानामप्येकपत्नीत्वलक्षणस्य धर्मैव्यतिक्रमस्य सूचितत्वात्तत्र मनुष्य-प्रतिषेषाद्वेति परिहारं दर्जंषितुमाह—या चेति । प्रतिकूलतयाऽपादितागमिता निराकृतेत्यर्थः ।

हैऽऽगयनीयमुपपादनप्रकारमाह - योवनेति ।

कुमारी चैव तन्वङ्गी वेदिमध्यात्समुत्थिता। श्यामा पद्मपलाशाक्षी पीनोन्नतपयोघरा॥१॥ द्रौपद्येषा हि सा जज्ञे सुता ते देवरूपिणी। पश्चानां विहिता पत्नी कृष्णा पार्वत्यनिन्दिता॥२॥ स्वगंस्त्रीपाण्डवार्थाय समुत्पन्ना महःमखे।

इत्यादिबहुप्रकारममनुष्यत्वोपपादनादिवरोध इत्याखयः।

नन्त्रमनुष्यत्वात्तस्या निषेषामावेऽपि पाण्डवानां मनुष्यकुन्तीमाद्रीयोनिजल्वेन मनुष्य-स्वाज्ञिषेषो मविष्यतीत्याद्यञ्ज्ञाह—सा चेति ।

> लक्ष्मीश्चैषा पूर्वमेवोपदिष्टा मार्या चैषां द्रीपदी दिन्यरूपा । कथं हि स्त्री कर्मणोऽन्ते महीतलात्समुत्तिष्ठेदन्यथा दैवयोगाद् ॥

इति द्वैपायनेनैव तस्या स्त्रीत्वन्युत्पादानाच्छ्या सर्वसेन्यत्वादनिषेध इत्यर्थः । द्वैपाय-नीयस्य वेदिमध्योद्भवत्वाद्यशिधानस्यानिषिद्धत्वायामनुष्यत्वोषपादनार्थंतामियपुक्तवचनेन द्रद्वयितुमाह—अत एव चेति ।

> यदि मे पतयः पश्च वरिमच्छामि याचितुत्। कौमारमेव तत्सवै सङ्गमे सङ्गमे मवेत्॥

इति पूर्वंजन्मिन तया च पश्चकृत्वः पति मे देहीति याचितेनेश्वरेण पश्च ते पतयो मिविष्यन्तीत्युक्ते पुरुषसंयोगजयोनिक्षताभाव हपं कौमारं प्राधितिमित्यिभिधानात्प्रत्यहमक्षत-योनित्वरूपं कन्यात्वं तस्याः सूचितिमिति मत्वा जगाद विप्रिषिः कृष्णद्वैपायन इत्युक्तम् ।

कृष्णेनापि कणं भेदियतुं पाण्डवास्त्वामेव मातृसम्बन्धाण्ण्येष्ठं भ्रातरं मत्वा राज्ये ऽिमलेक्यन्तीत्यादित्रलोर्मायत्वा 'वष्ठे च त्वामहित द्रौपद्यागिम्ब्यतीत्यिम्धानादमनुष्यत्वेनानिषिद्धत्वं तस्याः सूचितिमत्याह—अत एव चेति । यस्त्वश्रद्धानतयेममागिमकमिष् पिरहारं नानुमन्यते, तं प्रत्येकपत्नीत्वमेव पश्चानामसिद्धमिति दर्शयम्भया परिहार्ह्यमाह—अथ बेति । निश्छद्रत्वायापारमाथिकोऽपि साधारण्यव्यवहारः पाण्डवानां
नीतिश्चास्त्रानुसारात्सम्मवन्तीति दृष्टान्तेनोपपादयन्नाह—यथेति । रणस्वलायाः स्वयं
समागमनस्यात्यन्तमसम्मवाद् दुःशासनस्य चाप्रभुत्वाद् धृतराष्ट्र एव मामानयतीति क्यापियतुं
रणस्वलावेषं कृतवतीत्यथः । आनयनक्यापनप्रयोजनं सपुत्रकस्येत्युक्तं दुःशासनस्यानेतृत्वक्यापनेनाऽयशोऽतिश्योत्पादनं चशवदेन सूचितम् । अन्याय्यमानिति पाठे दुःशासनो मां
प्रत्यन्याय्यं करोतीत्यस्मिन्नर्थेऽन्याय्यप्रातिपदिकात्तकरोति तदाचष्ट इति णिचमुत्पाद्यातो
लोप इत्यकारलोपे कृते, णेरिनटीति णिलोपाद्रपसिद्धः, स्वापमानक्यापनप्रयोजनं च
पाण्डवानां कोपातिश्योत्पादनं श्रीत्वदर्शनप्रयोजनं श्रीपतेर्नारायणस्यैवाशा वयमिति
शत्रुनप्रति क्यापनं परिहारवैमवमात्राथंमस्य परिहारद्वयस्य सूचितुमादिश्वदेनानवक्वृत्यभिधानं दुराचारत्वाम्युपगमेन धमंबुद्धधानाचरणादसङ्कर इति परिहारवैमवाधंमेव रागेति
परिहारान्तरं दत्तम् ।

युषिष्ठिरस्याचार्यं ब्राह्मणवधार्थानृतमाषणे रागादिकृतत्वमेव परिहार इति प्रायिश्वत-करणेव दर्शयति—तथा चेति । ननु 'कामतो ब्राह्मणवधे निष्कृतिनं विधीयत इति स्मृतेः कामकृते प्रायिश्वतं नास्तीत्याश्चङ्काय कामकृतेऽप्येक' इति स्मृतिश्वाह्ता । अन्तेऽपीत्यिप-शब्देनास्य दुराचारत्वेनापि युद्धान्ते प्रायिश्वत्तकरणाचातिगर्हणीयो युधिष्ठिर इत्युक्तम् ।

कृष्णाज्नयोमं द्यपानमातुलद्हितुपरिणयने यथा वा न विरुद्धत्विमत्येतं परिहारमाह-थित्विति । नन्' सर्वा न पेया ब्रह्मवादिमिरि'ति वेदाध्ययनयोगात्त्रैविणिकमात्रस्य त्रिविधसुरा-निषेधावधारणेन ब्राह्मणराजन्यो वैश्यश्र न सुरां पिवेदिति सामान्यशब्दस्यापि त्रिविधसु-राविषयत्वनिश्वयान्त 'सुरा वै मलमन्नानामि'ति वाक्यशेषानुरोघेन पैद्यीमात्रविषयत्वं युक्त-मित्याशङ्कचाह—मधुसोध्वोस्त्वित । सोधुः = गौडी । त्रिविषसुराव्यतिरिक्तताडादि-प्रमवमद्यमात्रनिषेधो गौतमीये । यथा केवलब्राह्मणविषयः तथा मानवीयोऽपि त्रिविधसूरा-निषेधो ब्रह्मवादिशब्दस्य ब्राह्मणमात्रविषयत्वात्केवलब्राह्मणविषय इत्यर्थं । कोऽसौ मानवीयो निषेधः केवलबाह्मणविषय इत्यपेक्षायामाह—यदपीति । एतदपि मनुवचनं गौतमवचनव-त्केवलबाह्मणविषयमिति विपरिणमतानुषक्तेन पूर्वेण समापनीयं कथमस्य केवलबाह्मण-विषयतेत्यपेक्षायामाह ब्रह्मोति । ननु ब्रह्मवचनशीलत्वादेरपि त्रिष्वपि वर्णेपपपत्तेस्तन्नि-मित्तत्वेऽपि कथं ब्राह्मणमात्रविषयतेत्याशङ्कयाह—प्रवचनेप्त । वदतेरुचनारणमात्रार्थंत्वे त्रयाणामपि तच्छीलत्वादिसम्भवात्ताच्छील्यादिवचनस्य णिनेरविशेषकत्वेनानयंक्यापत्तेः । शद्धनिवत्तेश्व कर्तमात्रवचनतुजादिश्रत्यप्रयोगमात्रेण सिद्धेः । प्रवचनार्ये वदस्याश्रवणेन यस्यैव प्रवचनम् अध्यापनमस्ति, स एवाध्यापनरूपब्रह्मावदनप्रवृत्तिस्वमावत्वात् ब्रह्मावदनशीलस्त-स्यैवाध्यापनं स्वधर्मं इति, ब्रह्मवदनधर्मा स एवाम्यासवसेनास्खलिताध्यापनशक्तत्वाद् ब्रह्म-वदनसाधुकारी वा ब्रह्मवादिशब्देन विवक्षितो भवतीत्यर्थः । कयं वदतेः प्रवचनार्थंतत्या-शङ्क्य व्यवदत्योः - एकार्यंत्वादित्युक्तम् । प्रवचनमपि वर्णंत्रयसाधारणं कस्मान्न भवती-त्याशक्तुच प्रवूपाद ब्राह्मणस्तेषां नेतराविति निश्वय इति स्मृतिष्ठपन्यस्ता उपसंहरति -तस्माविति ।

केवलबाह्यणविषयत्वमेवास्य वचनान्तरे ब्राह्मणग्रहणेन द्रवयित—तथा चेति। न तु
पैष्टीनिषेषस्य वणंत्रयविषयत्वाम्यपुगमाद्ययैवैका तथा सर्वेति सुरामात्रनिषेषस्य वणंत्रयविषयत्वप्रतीतेनं केवलब्राह्मणविषयत्वं युक्तमित्याशङ्क्यैतद्वचनं ब्राह्मणविषयत्वं योजयित —
तस्माविति। ननु मद्यान्तरनिषेषस्यापि ब्राह्मणमात्रविषयत्वशङ्कानिवृत्त्यर्थं पदद्वयमप्ययंवद्भविष्यतीत्याशङ्क्रय पूर्वोदाहृतेन मानवीयेनैव श्लोकनैतच्छञ्कानिवृत्तरानर्थंक्यं
समयंयते—श्लोकान्तरेति। नन्वेवमपि कृष्णार्ज्वंनयोः क्षत्रियत्वात्पेष्टीपानं विषद्धमेवेत्याशङ्क्रय तयोमांव्वीपानस्मरणान्न पैष्टीपानशङ्कास्तीति परिहरिति—तेनेति। केशवाजर्जुनयोमंव्वासवपानस्याविषद्धत्वमेव द्रवियतुं वेदवाक्यमुपन्यस्यित—तथा चेति। क्षत्रियस्य
मधुसीधुनिषेषामावेनाभ्यनुज्ञानथंक्यादन्यायंद्वांनमेवदम्। अथापि केनिवत्सामान्यवचनेन
स्वत्रियेशि निषेषः प्रसञ्येत' तथाप्यनेनानुज्ञातत्वाददोषः इति वाशब्देन सूनितम्।
सत्यपि तु निषेषे प्रतिषिद्धाभ्यनुज्ञायाः विकलपापादक्तवेन वृष्टत्वान्नायं पक्षविकलपार्थो
वाशब्दः। ननु 'नैव सुरा पोता हिनस्ती, ति सामान्याभिषानात्पेष्टीपानमिष सित्रयस्याविषदः
स्यादित्याशङ्क्ष्याह—सिष्वति। सुरा वै मलमन्नानामिति मनुना पृष्टचा वणंत्रये निषेषादस्याश्र श्रुतेरन्यार्थश्रनिनमात्रत्वादित्याशयः।

मातुलदुहितृपरिणयने विरोधामावमनुमाषणपूर्वंकं दशंयित — यस्विति । अयमाश्यः — नाज्जुंनमातुलस्य वसुदेवस्यात्मजा सुमद्रेति क्वचिदाख्यायते, किंत्वनुजा वासुदेवस्य सुमद्रा वरवणिनीत्यादिव्यवहारदशंनात्कल्प्यं स त्वन्यथाप्युपपत्तेर्नेकान्ततः सुमद्राया वसुदेवात्मजात्वं कल्पयितुं शक्नोतिति । एतदेव विवृणोति — यद्यपीति । ननु बलदेवस्य रोहिणीसुतत्वाद्वासुदेवस्य च देवकीसुतत्वादेकानंशायाः यशोदाकन्यात्वात्त्रयाणामिप निजत्वं नास्तीत्याशङ्क्ष्योत्पत्तावित्युक्तम् ।

'ससमो देवकीगर्मो योंऽशः सोऽन्यो ममाग्रजः । स संक्रामयितव्यस्ते प्रथमे मासि रोहिणीम् ॥

इति देवकीगमंसम्भूतस्यैव वलदेवस्य रोहिणीगमंसङ्कर्षणे निद्राया विष्णुना प्रेरित-स्वात्तया च तथाकृतत्वादेकानंशायाश्व ।

> अष्टमे मिय गर्मस्थे कंसो यत्नं करिष्यति । या तु सा नन्दगोपस्य दियता कंसगोपतेः ॥ यशोदा नाम मद्रं ते मार्यागोपकुलोहहा। तस्यास्त्वं नवमोऽस्माकं कुले गर्मो मविष्यसि ॥

इति यशोदागर्भसम्भूताया अप्येकानंशाख्याया निद्राया नवसंख्यापूरणेन विष्णुनैव निजल्वान्वाख्यानाहेवनया अपि दारिका मम जातेति कंसं प्रोवाच देवकीति स्वगर्भसम्भूतत्वान्वाख्यानानिजल्विम्त्याशयः। सुमद्रा तु यद्यपि रोहिणीदुहितृत्वेनान्वाख्यायते, तथापि वसुदेवात्मजातत्वे तद्भागिनेयस्याजर्जुनस्य परिणयनिवरोधाद्वासुदेवस्य सापत्नमातू रोहिण्याः स्वसुः सुमद्रा दुहिता रोहिण्या एव वा पितृष्वस्रीयाया लाटादिषु मगिनीशब्दामिलप्यत्वेन प्रसिद्धा या दुहिता तत्सपत्नोसुतस्य वासुदेवस्य मगिनीति व्यपदिश्यत इति यथासम्मवं व्यव्धानं कल्पनीयमित्यर्थः। न त्वर्ज्जनमातुः पृथाया वसुदेवमगिन्याः पित्रा शूरेण कुन्ती-मोजाय दुहितृत्वेन दत्तत्वात्पिण्डगोत्रे जनयितुनं मजेद्दित्रमः क्विवृदितिवचनात्सापिण्डग्निवृत्तेवंसुदेवाङ्गजाताया अपि सुमद्रायाः पृथात्मजस्यार्ज्जनस्य परिणयनिवरोधपरिहार-सम्मवाद्वधवधानकल्पनमनर्थंकमित्यायशङ्काचाह—वसुदेवेति। कुन्तीमोजदुहितृत्वनिमित्तः पृथायां कुन्तीव्यपदेशः यद्यप्यर्जुनः कुन्तीमोजदत्तायाः पुत्रः तथापि 'कद्धंससमात्पितृवन्धुम्यो वीजिनश्चेति निषेधाद्वसुदेवाङ्गजातस्यापरिणेयेत्याशयः। ननु विश्वोऽप्ययमाचारो वासुदेवेनार्ज्जनप्रीत्या प्रवित्ति इत्यपि परिहारोपपत्तेरनुक्तव्यवधानकल्पना न युक्तेत्याराश्चित्रावाः । यन् विश्वोऽप्ययमाचारो वासुदेवेनार्ज्जनप्रीत्या प्रवित्त इत्यपि परिहारोपपत्तेरनुक्तव्यवधानकल्पना न युक्तेत्याः शङ्काचा — येन होति ।

एतमेव विरोधपरिहारन्यायं किवमणोपरिणयनेऽप्यतिदिशिति—ऐतेनेति । अद्यतना-चाराणामिप श्रुतिस्मृतिविरोधाविरोधाम्यां प्रामाण्याप्रामाण्यन्यस्थासिद्धेरसङ्कर इति परिहारं वक्तुमनुमाषणं तावत्करोति—यस्विति । परमतेन परिहारान्तरमुपन्यस्य दूषितुमाह - तत्रेति । विरुद्धानामप्याचाराणां देशव्यवस्थया प्रामाण्यमिति परिहान्तर- मुपन्यस्यति—अन्ये त्विति । आपस्तम्बवचनं प्रपश्चयति—येषामिति । (एतदेव परिहारं मनुवचनेन द्रढयन्नाह—तयेति ।) एतमपि परिहारं देशाचारकुलधर्माश्चाम्नायैरविषद्धाः प्रमाणमिति गौतमवचनवलेन—निराक्तरोति ।

नमु चेति एतत् परिहारवादी स्वाभिप्रायमाशङ्कते—अहिति । निराकरोति—न त्विति । प्रयोगं दर्शयति—स्मार्तेति । एतदेव व्याचष्टे—ग्रन्थेति । मन्वादयो ये ग्रन्थ-काराः तद्गतायाः स्मृतेमूँलाद्यो मन्वादिकृतो ग्रन्थ आम्नायशब्दन्यच्यः, स स्मृतिग्रन्था-ध्यायिनां तस्या एव मन्वादिगताया एव स्मृतेः ग्रन्थमूलत्वेनानुमेयाया धारणाथँत्वेनोक्त इत्यथंः । अनेन च य आम्नायः, स स्मृतिधारक इति शङ्क्वलिखितवानयस्य वचनव्यक्ति-दंशिता । ततक्षार्थाद्यः स्मृतिधारको ग्रन्थः, स आम्नाय इत्युक्तं भवित ।

यद्वा यः स्मृतिधारकः, स आम्नाय इति वचनव्यक्त्या स्मृतिघारणार्थंत्वेन य आम्नाय स किं गतायाः स्मृतेः; किं रूपः; केषां चेत्यपेक्षिते—प्रन्थकारेत्याद्युक्तम् । अविमक्तिकाम्नायशब्दपाठे त्वाम्नायेन स्मृतिधारको ग्रन्थ इत्युक्ते किं गतायाः स्मृतेः; को ग्रन्थः; केषां चेत्याकाङ्क्षानिवृत्त्यर्थंत्वेनैतद्वच। स्येयं स्मार्त्तंधर्माधिकारादल्पाच्तरत्वेन स्मृतिशब्दस्य पूर्वंनिपातोपपत्तेनं द्वन्द्वसमासाश्चः ।

स्वमतमुपसंहरित — ततश्चेति । नन्वापस्तम्ववचनस्य तिंहं का गितिरित्याशङ्क्रभाह्—
आपस्तम्बेति । पञ्चथा विप्रतिपत्तिदंक्षिणतोऽनुपतीतेन मार्यया च सेंह मोजनम्, पर्युषितमोजनमुच्छिष्टमोजनम्, पितृष्वधमानुलदुहितृपरिणयनमिति । तथोत्तरतः पञ्चधा-ऊर्णाविक्रयः, सीधुपानमुमयतो दिद्ध्व्यंवहार, आयुधीयकम्, समुद्रयानमितीति बौधायनेन
स्मृतिविष्ठद्वदृष्टाचारोदाहरणानि दत्वेतर इतरिमन्कुवंन्दृष्यित नेतरिसमन्देशप्रामाण्यव्यवस्थया प्रामाण्यमापस्तम्वनोपन्यस्यति—मिथ्यैतदिति । गौतम उभयन्त्वेतन्नाद्वियते
शिष्टस्मृतिविरोधादिति निराकृतत्वादापस्तम्बस्यापि मन्वादिवद्धमंशास्त्रप्रवक्तृतया याज्ञवत्क्येन स्मरणात्तद्वचनस्य मिथ्यात्वायोगेऽपि गर्हानिराकरणमात्रपरतया तद्वचाष्ट्येयमित्याश्वयः । मनुवचनं तु तेन यायात्सतां मार्गमिति विशेषणादिवष्ठकुलधमंविषयत्वेनाविष्ठस्म्, ननु विष्द्वाचाराणामापस्तम्बवचनस्य वा श्रुतिमूलत्वं विना कथं प्रवृत्तिरित्याश्वद्भ्याह्—दृष्टेति ।

## पुंस्तवस्य विवक्षेतिशंकासमाघ।ने

नन्पादेयगतत्वेन सुरापानिषेषे पुंस्त्वस्य विविक्षितत्वान्न ब्राह्मणानां निषिद्धिमित्या-शङ्कते—आहेति । अनुवाद्यगतत्वेनाविवक्षामिष्ठित्य परिहरति—उच्यत इति । आशङ्कित-स्वामिप्रायमाह—निविति । पार्श्वस्थो हननप्रतिषेषेऽपि भूतमान्युपयोगित्वामावेना-संस्कार्यंत्वाद् ब्राह्मणस्यानुपादेयपश्चकव्यतिरिक्तत्वेनानुद्देश्यत्वमिष्ठित्यातिप्रसङ्गद्धयमापा-दयति—उच्यत इति । एकत्वविवक्षाप्रसङ्गे को दोष इत्यपेक्षायामाह—अहत्वेति । पूर्व-वच्छव्देन निषेषानतिक्रमलक्षणकृतार्थतोक्ता । आशङ्किता द्वितीयातिप्रसङ्गगतं दोषं तावत्परिहरित—आहेति । यद्यपि जातेर्वंधपानायोग्यत्वेन ब्राह्मणशब्दस्य व्यक्तिपरत्वात्तद्-गतमेकत्वमत्रोच्यते, तथाप्येकैकस्या एव व्यक्तेर्वंधपानप्रसक्तेर्बंहुवधपानेऽपि प्रत्येकमेकत्व-सम्बन्धान्त्रियेषातिक्रमापरिहारान्नियेषानतिक्रमलक्षणकृतार्थंत्वदोयो नास्ति स्वत्पक्षे तूपा-देयार्थंत्वेन ब्राह्मणशब्दस्य प्रकृतव्यक्तिविशेषामावेन जातिपरत्वात्तस्यां चैकत्वसंख्यासम्मव-लक्षणाकारणामावाद् बहुबधपानेऽप्येकत्वानपायात्कृतार्थंत्वलक्षणो दोषः परिहायं एवे-स्यर्थंः।

बहुवधपानेऽपि प्रत्येकं व्यक्तेरेकत्वसम्बन्धाज्जातेर्वेकत्वसम्बन्धादेकत्विवक्षागतं यद-नेकवधपाने निषेधानिकक्रमापत्तिलक्षणं दूषणमृच्यते; तन्न दूषणमिति योज्यम् ।

एतदेव विवृणोति-एकैकस्या एव होति । व्यक्तिविशेषणत्वेन विवक्षितुमारम्यमाण-मप्येकत्वं नित्यप्राष्ठत्वेनानुद्यमानत्वापत्तेः प्रतिषेव्यायां वधपानिक्रयायामव्यमिचाराद्विशेष-णत्वासम्मवेन प्रतिषेधेऽपि विशेषणत्वासम्मवाभैष्फल्यापत्तेर्न विवस्यते । जातौ तु व्यावत्यं-संख्यान्तरामावात्तद्विशेषकत्वेन विवक्षाद्यञ्जैव नास्तीत्यर्थः । प्रथममतिप्रसङ्गं वैषम्योप-पादनेन परिहरति—आहेति । पुंस्त्वविवक्षातिप्रसङ्गेऽपि स एव शङ्किता परिहारमाहेत्या-ह्यब्दो योज्यः । वधनिपेधे बाह्मणस्यानुपादेयपञ्चकव्यतिरेकेऽपि, तव्यद्वितीयाभ्यां कर्मंत्व-निर्देशाच्छव्दवृत्तेर्नोहेश्यत्वपूपपादयितुम्-कर्मभृतस्येत्युक्तम् । सुरापाननिषेधे च ब्राह्मणस्य प्रत्यवायव्यावृत्त्याऽनुप्राह्यत्वात् स्वगंकामादिवदुद्देश्यत्वेऽपि निषेच्ये सुरापाने प्रथमातृतीया-म्यां कर्तृत्विनर्देशेनोपादेयत्वं वक्तुम्—सुरापाने चेत्युक्तम् । यथा स्वर्गकामस्य यागिवधौ उद्देश्यत्वाल्जिङ्गाविवक्षा, औदुम्बरीसम्माने यजमानस्योपादेयत्वाद्विवक्षा तथेहापीत्यर्थः। वधनिपेघे ब्राह्मस्योद्देश्यत्वेनाऽविवक्षितिछङ्गत्वं प्रकटयति—तथा होति । यस्माद् ब्राह्मण-मुद्दिश्य हननस्य प्रतिषेधः तस्माद् ब्राह्मणे लिङ्गं न विधीयते, अन्यत्वेनार्यान्तरत्वेनावृत्ति-प्रसङ्गादित्याशयः । यस्माद् ब्राह्मणहननिमिति चोपरिष्टाद् वधोद्देश्यस्यापि वस्यमाणत्वा-त्तिस्मन्पक्षे यस्माद्धननमुद्दिश्य तस्य प्रतिषेधः तस्माद्धनने कर्मन्यूरपन्नेन प्रतिषेधशब्देनोह्ये लिङ्कं न विधीयत इति योज्यम् । हननिमितिपाठे हननं प्रतिषेधतो वानयस्य न लिङ्कं विद्ययमित्यर्थः ।

यद्वा यो ब्राह्मण इति, यच्छन्दं नपुंसकिङ्कत्वेन विपरिणतमनुषज्य यद्धननिमत्युक्ते तत्प्रतिषेधतो वाक्यस्येति योज्यम् ।

### सर्वत्र खिङः प्रवतंतावाचित्वमतोपन्यासः

ये तु प्रवर्त्तनावाचित्वेन क्लृष्ठशक्तिकस्य लिङ्गो नव्यामाववाचित्वेन क्लृष्ठशक्तिकस्य निवर्त्तनावाचित्वायोगान्निषेधाधिकारेऽपि नवर्थस्य प्रागमावरूपस्य सिद्धत्वेऽपि रागाद्युपजनने विनाशोत्पत्तौ तत्परिपालनस्य प्रयत्नापाद्यत्वेन विधेयत्वोपपत्तेः प्रवर्त्तनैव लिङ्थं इत्येतन्म-तामिप्रायमेतत् रलोकं व्याचक्षते । तन्मतेनैवं योज्यं यो ब्राह्मण इति ब्राह्मणमुिह्श्य पूर्वंवच्च ब्राह्मणोहेशामिधानस्योपलक्षणार्थंत्वाद् वधं चोह्श्य यो ब्राह्मणहननाभावस्तं कुर्योदिति च वचनव्यक्त्यन्तरस्यापि
सम्मवाद् ब्राह्मणवधामावं चोह्श्य हननस्य प्रतिषेधादमावादन्यिल्ङङ्गं ब्राह्मणे प्रतिषेधशब्दवाच्ये वाप्तमावे वा शब्दाद् वधे वा न विधीयत इति । हननिर्मित पाठे प्रतिषेधत इति
प्रथमार्थे तमङ्गीकृत्य यो ब्राह्मणो यद्धननम्, यः प्रतिषेध इत्युक्तं ब्राह्मणतद्वधतदमावानामुहेश्यत्वात्तिहिशेषणं लिङ्गमन्यत्वापत्तेनं विधीयत इति योज्यम् । परिपालनीयत्वरूपेण च
विधेयस्याप्यभावस्य स्वरूपेणोहेश्यत्वमिव द्वम् ।

ननु वधोद्देयपक्षे बाह्यणस्याप्युद्देश्यविशेषणाविवक्षायामविवक्षा प्रसञ्येतेत्याशङ्कां निराकुर्वेत् रलोकं व्याचि — प्रतिषेधेति । नान्तिरक्षे न दिवीत्यादिविष्ठिपेषानुवादाशङ्का-निराकरणार्थो विधिश्चव्दः, निविपयवधाप्रसक्तेमृंध्यामहे हविषा विशेषणमित्येनेन न्यायेनो-देश्यान्तर्गत्यङ्कीकारेण बाह्यण्यविवक्षा युक्तत्याश्चयः । सक्चच्छू तप्रत्ययस्यानेकार्थविषिपर-त्वायोगान्निविषयस्य च लिङ्गस्य विधानुमशक्यत्वाद्यो बाह्यणः तं न हन्यात्तं च बाह्यण्ययुगं स मेति बाह्यणिङ्गविष्ठी बाह्यण्यदप्रत्ययोरावृत्तिः, यद् बाह्यणहननं तन्न कुर्यात्तं च पुंसो हननमिति वधलिङ्गविष्ठी हन्तिप्रत्ययोरावृत्तिरिति विवेकः । प्रतिषेधश्चरिप कर्मव्युत्पत्या वधार एव प्रतिषेवे वध इत्यर्थः । अविमक्तिकवषशब्दपाठे वष्ट्यासौ प्रतिषेधश्चेति कर्मंधारयावृत्तिग्रहणमुपलक्षणार्थम् ।

द्वितीयव्याख्याने तु प्रतिषेधविधिपरो हि प्रतिषेधशब्देनामावोऽमिप्रेतः । शुद्धवधा-सम्मवात्तद्विशेषणज्ञाह्मण्यविवक्षाप्रतियोगिनिरूपणाधीनत्वेन शुद्धत्यामावाख्यस्य प्रतिषेध-स्यासम्भवात्तद्विशेषणवधिववक्षाप्रतिषेधे वेति यो ब्राह्मणहननामावः तं कुर्यात्तं च पुंसोऽ-माविमत्यमाविलङ्गविधौ नञ्परत्यययोरावृत्तिरुक्ता एवं तावश्वजुपहितस्य लिङ्गो निषेधकत्वे प्रवर्त्तंनाप्रतीत्यमावेन तदाक्षिससाव्यामावाद् ब्राह्मणस्यानुपयोगित्वेनासंस्कार्यंत्वादनुपादेय-पश्चकव्यतिरेकेण वास्तवोहे व्यत्वामावेऽपि शब्दवृत्तेनोहे व्यत्वादविवक्षितिलङ्गतोक्ता ।

यदा तु नंक्रमात्रेण निषेधसिद्धे द्वेषाद्यथंप्राष्ठप्रवर्त्तं नानुवादार्थंत्वं लिङोऽङ्गीक्रियते, तदा प्रवर्त्तं नाक्षिष्ठवैरिवयितनादिसाध्यसिद्ध्युपयोगिहननसंस्कार्यंत्वोपपत्ते वेंस्तुतोऽप्युद्देश्यत्वात्सुतरां लिङ्गाविवक्षेत्याह—येषां त्विति । प्रवर्त्तं नात्मकनिषेधवचनत्वासम्भवप्रतिपादनायं म् — अत्यन्तिम्नावित्युक्तम् । वाक्यार्थं मावनाविषयत्वेन विधिविन्निषेधस्यापि सर्वंपदार्थान्प्रति प्राधान्यात्त्वाचिनो नवोऽपि प्रत्ययानुप्राह्यत्वोपपादनायोपचाराद्वाक्ष्यार्थावित्युक्तम् । नानाक्यातार्थं स्यापि प्राधान्ये वाक्यार्थां व्यवस्था स्यादित्याद्यङ्क्रय मावनैव सर्वंपदार्थानुर-क्रजनसहत्वात्सवंत्रंत्र वस्तुतो वाक्यार्थः तद्विषयत्वेन तूपचाराद्विधिनिषधयोर्वाक्यार्थंत्वम्, न चान्यस्य मावनाविषयतास्तीति सूचियतुम्—द्वावेवेत्युक्तम् । तेषां मते श्रूयमाणमपि लिङ्कं प्रतिषेधं प्रत्यनुपयुज्यमानत्वात्तेनापिरगृहीतत्त्वादिविक्तितिनत्वयाद्वक्तम् । पूर्वंमतापेक्षयास्मिन्मते विष्यर्थंनिषधिष्यादिक्यात्विक्तम् । पूर्वंमतापेक्षयास्मिन्मते विष्यर्थंनिषधिष्यादिक्यात्विक्तं गौरवातिक्यय्योतनार्थो विष्यर्थंमपीत्यपि चान्वः । ब्राह्मणविधिष्टेन हननेन विद्याद्वं विष्यर्थं प्रतिषिद्यः स्रोतिषक्यं

चरितार्थंत्वाम लिङ्गं ब्राह्मणे वधे विधी वा कत्तंव्यवारूपे निष्य विधि वाक्नोति यद्वाह्मणं हन्यात्तं च ब्राह्मणं पुमासं नेति नज्बाह्मणपदयोरावृत्त्यापत्तेः । ब्राह्मणं न हन्यादित्यत्र च ब्राह्मणहननं न कुर्यादित्येव विगृह्याऽर्थंप्रतीतेस्तच्च पुंसो हननं नेति वधे लिङ्गिनिषेधेन नज्हन्त्योरावृत्त्यापत्तेः । विधी च लिङ्गिनिषेधे तच्च पुंसः कर्त्तंव्यं नेति नज्पत्यययोरावृत्त्यापत्तेरित्यर्थः ।

ननु विशिष्टविधिवद्विशिष्टनिषेघेनापि विशेषणानामर्थाक्षेपोपपत्तेनोंच्चारणावृत्यापत्ति-रित्याशङ्कच - अनुदितिमत्युक्तम् । विधेयस्य यागादेरन्यतो सिद्धस्यापि विधितः स्वरूपा-वधारणसम्भवेन स्वरूपानुवादानपेक्षत्वात्पश्वेकत्वाधिकरणन्यायेन विशेषणविवक्षा युक्ता । निषेष्यस्य स्वन्यतो सिद्धौ निर्विषयनिषेषायोगेनानुवादापेक्षावश्यम्भावाद्ग्रहाधिकरणन्यायेन विशेषणाविवक्षेति मावः। नन्वेवं सति ब्राह्मणहननयोरप्यविवक्षा स्यादित्याशङ्कच-पूर्वोक्तेत्युक्तम् । सर्वेव्यवहारिनरोधापादकत्वे कर्त्तव्यमात्रस्य निषेव्यत्वायोगाद् वधस्य च निविषयस्याप्रसक्तेः प्रतिषेध्यत्वासम्मवस्य पूर्वमेवोक्तत्वात् ब्राह्मणविशिष्टस्यैव विष्यर्थं-स्योद्देश्यत्वेनोमयोरिप ब्राह्मणहननयोषद्देश्यान्तर्भावात्(यस्योमयं हविरात्तिमाच्छंतीत्यत्र यस्य कस्यचिदात्तौ सत्यां निर्विषयकनिमित्तकयागस्यापाष्टेः हविःशब्दस्य विवक्षा। तद्विशेषणीभूतोभयशब्दस्य प्राप्तानुवादकत्वात्, तद्विषाने वान्यभेदापत्तेः । तस्मादुभयशब्द-स्यानिवक्षेति हिवरार्यंधिकरणराद्धान्तः ) हिवर्वद्विवक्षा यक्तेत्याग्यः । विष्यमावाद वधकर्त्तव्यत्वस्याप्राष्टेरनुवादासम्मवमाश्रङ्क्य—द्वेषादीत्युक्तम् । नन्वास्यातयोगित्वेनास्य नको नास्तीत्यादिवदमावमात्रवाचित्वान्निवर्त्तांनार्थंत्वं न युक्तमित्याद्यञ्ज्ज्य-प्रत्ययेत्युक्तम् । 'य एवं विद्वान्पौर्णमासीं यजत, इत्यादावनुवादार्थेनापि यजिना सामानाधिकरण्यान्<mark>पौर्ण-</mark> मास्यादिशब्दस्य यागवाचित्ववदनुवादार्थेनापि प्रत्ययेन सम्बन्धान्नबोऽर्थान्तरवाचित्वेनानूप-पन्नमिति सूचियतुं सम्बन्धग्रहणम् । यदा तु नज्युक्तेष्विप वाक्येषु नजो विषयसमपंकत्वा-स्त्रवर्त्तनार्थं एव लिङादिरित्येतन्मताश्रयणेन पूर्वग्रन्थो व्याख्यायते, तदा येषां त्विति ग्रन्थस्य तन्निराकरणार्थंत्वाद्द्वावेवेत्येवकारेणैकत्वं निराकृतम् । विधिवच्च निषेषस्यापि वाक्यार्थं रूपा मावना विषय एव, न त्र घात्वर्थं स्यैव विषयिणीति—वास्यार्थं शब्देनोक्तम् । अस्यन्तिमन्नाविस्यनेनैकत्विनराकरणार्थं विपरीतस्वमावतोक्ता ।

तथा हि--

फल-बुद्धि-प्रमेयाधिकारिबोधकभेदतः ।
पश्चिषात्यन्तिमिन्नत्वाद् भेदो विधिनिषेधयोः ॥ १
विधिरिष्टफलोऽनिष्टपरिहारफलो परः ।
प्रेरितोऽस्मीति धीः पूर्वें, वारितोऽस्मीति चापरे ॥ २
विधेयस्येष्टहेतुत्वं विधिना च प्रमीयते ।
निषेधेन निषेध्यस्य प्रत्यवायनिमित्तता ॥ ३

१. बयं पाठ सर्वत्र नास्ति ।

विधिश्राधिकरोत्यन्यकारणेनाप्रवर्तितम् ।
रागादिना प्रवृत्तं तु निषेधस्तद्विलक्षणम् ॥ ४
नञ्विज्ञतो लिङादिश्च विधिबोधस्य कारणम् ।
लिङाद्यनुगृहीतस्तु नञ् निषेधस्य बोधकः ॥ ५
एतदेवाभिप्रेत्य वृहद्टीकायामुक्तम्—
अन्तरं यादृशं लोके ब्रह्महत्याद्वमेधयोः ॥ ६
दृत्यते ताहगेवेदं विधानप्रतिषेधयोः ॥ इति ।
शोषं समानम् ।

अस्मिन्नेव पक्षे स्पष्टीकरणार्थं वचनव्यक्तिमाह—एषा होति । तव्ययुक्तवावयान्तरा-मित्रायो वचनव्यक्त्यन्तरोपन्यासः । पूर्वस्मिन्पक्षे कीहशी वचनव्यक्तिरित्यपेक्षायामाह— विष्येकत्वे पक्षे पुनरिति । विधिशब्दस्य लिङ्गादेरनुवादार्थंत्वाभावान्नवा सहैकीकृतत्य तत्सहितस्य निषेघपरत्वं युक्तम् । द्वितीये व्याख्याने तु विधिरेवैकः सर्वत्र, न क्वचिन्नि-षेघोऽस्तीति विच्येकत्वंमेकपदीपात्तयोधातुप्रत्ययार्थयो इद्देयोपादानविमागस्य शब्देन वक्तु-मश्चन्यत्वेऽप्यर्थमात्रविवक्षया वधस्याप्यविधेयत्वादुद्देश्यत्वमाश्चित्य यद्ब्राह्मणहृननिमस्युक्तम् । शब्दव्यापारपर्यालाचने बाह्मणमात्रोहेशः। बिधिशब्दो न पृथिव्यामग्निश्चेतव्य इस्यादि-निषेधानुवादराङ्कानिराकरणार्थः । द्वितीयव्याख्याने प्रतिषेधराब्देनामावोऽमिप्रेतः । कुर्यादिति चार्ख्यातयोगिनो नजोऽमाववचनत्वादभावं कुर्यादित्यर्थः । न हन्यादित्युक्ते प्रधानमृतेनास्यातेनैवान्वयात्स एवार्थः । हननव्यतिरिक्तं वा प्रागमावपरिपालनं विघीयते यो ब्राह्मणहननामावस्तं कुर्यात्, पालयेदित्यपि वचनव्यक्त्यन्तरमिह द्रष्टव्यम् । वचन-व्यक्तिभेदप्रपश्चस्य प्रयोजनमुपसंहरति—सर्वथेति । सुरापाने वैषम्यमाह—ब्राह्मण इति । व्यतिरेकोपपादनार्यकत्रेत्युक्तम् । ब्राह्मणराजन्यौ वैश्यश्च न सुरां पिवेदित्यत्राख्यातप्रत्ययो-पात्तक्रियागुणभूतत्वेनोपादीयमानस्य संख्याया परिच्छेद्यत्वयोग्यस्य साधनांशस्य कर्तुर्विशे-षणत्वेनोपादानान्त पेया ब्रह्मवादिभिरित्यत्र च गुणभूतत्वेनोपादीयमानत्वप्रतीतेरित्यर्थः। श्रुतावपीमं न्यायमति दिशति — सस्मादिति । पार्श्वस्थापादितमितप्रसङ्गद्वयं परिहृत्य ब्राह्मणानां सुरापानप्रतिषेधामावशङ्कामुपसंहरति—अतश्रोति । सुरापाने ब्राह्मणस्यानुद्देश्यस्वेऽ-प्यनुवाद्यत्वाद्विशेषणाविवक्षेति परिहरति—नैतिदिति । नन्वनुवाद्यत्वेऽप्युपादेथत्वाद्विशेषण-विवक्षा भविष्यतीस्याशङ्काचाह—नोपादेयत्विमिति । उद्देश्यविशेषणविवक्षायां वाक्यभेदा-पत्तेस्तत्परिहारार्थंत्वाम्नोपादेयत्वस्य विवक्षाकारणत्वेऽप्यविधेयविश्वेषणस्य विधिना स्प्रष्ट्म-शक्यत्वाद्विघेयत्वमेव प्रधानं कारणमित्यर्थः। शुक्रान्वारम्मणादौ प्रकरणप्राष्ठस्यापि यजमानस्य कर्नृत्वेन विधानाद्विशेषणविवक्षा युक्तेति भावः । नन्वनुवाद्यत्वेऽपि ब्राह्मणस्य क्रियाविशेषणत्वाभ्युपगमाच्छुद्धन्नाह्मणविशिष्टक्रियानुवादवत्स्वविशेषणविशिष्टनाह्मणविशिष्ट-क्रियानुवादेऽपि यत्पुमान् ब्राह्मणः सुरां पिवेदित्येकप्रसरोपपत्तेरावृत्तिलक्षणवाक्यभेदा-भावादेकक्रियावशीकारेण चारुणैकहायनीवत्परस्परितयमोपपत्तेः । प्रत्युद्देश्यवाक्यपरि- समाप्तिलक्षणस्यापि वावयभेदस्याभावात्किमिति विशेषणाविवक्षेत्याशङ्कृयाह्—अनूद्यमान इति । न केवलं प्राधान्येनानू यमानस्य प्राप्त्यपेक्षत्वम्, किन्त्वनुवाद्यविशेषणत्वेनाप्यनू यमानस्य प्राप्त्यपेक्षत्वम्, किन्त्वनुवाद्यविशेषणत्वेनाप्यनू यमानस्यिति सर्वशब्देन सूचितम् । तत्रानुवादस्य प्राप्त्यपेक्षत्वे सत्यनू दितस्य सुरापानस्य स्त्रीपुंसकर्तृंत्वेन प्रागेव प्रतीतिलङ्गिवशेषणस्यानाकाङ्क्षितत्वाद्विधेयेऽप्येककर्तृंकपानाप्रसक्तेरनुवाद्यपानविशेषणत्वेनाज्ञातज्ञाप्येभ्यो ब्राह्मणादिभ्योऽन्यलङ्गं न विधीयते । नानुवाद्य-विशेषणत्वेनाज्ञातं ज्ञाप्यत इत्यर्थः ।

नन्वप्राप्तनिषेधायोगान्त्रिपेध्यप्राप्त्यर्थं 'ब्राह्मणः सुरां पिबेदित्यदान्तरवाक्यार्थंपर्यंवसान-वेलायां विषेयविशेषणत्वेन लिङ्गादिविवक्षा प्रसक्ता पश्चान्निषेधान्वयेऽपि न केनचिद् बाच्यत इत्याशङ्कते तावत्—यदि हीति । तत्र किमप्राप्तस्य पानस्य निवेधायोगादन्यतस्ता-प्राप्तेरर्थाद्विचेयत्वं कल्प्यते 'कि वा वाक्यस्वरसादेव विधिपरत्वं प्रतीयते इति विकल्प्य आद्यं तावत्पक्षं दूषयति — यतस्त्वित । द्वितीयं दूषयति — प्रतिषेधेति । यदा च पानं न विधीयते, तदा तत्र ब्राह्मणादेः सत्यिप गुणवादेऽनुवाद्यत्वात्प्रतिपेधे चाक्रियात्मिन गुणत्वायोगात् प्रत्युत प्रत्यवायव्यावृत्त्यानुग्राह्यत्वेन प्राधान्यादिधानं न सम्मवतीत्याह— तेनेति । भेदवादिमते नाद्यवचनव्यक्ती पानस्य कर्त्तव्यत्वेनानृदितस्य प्रतिषेधः । विष्येकत्व-वादिमतेन द्वितीयवचनव्यक्तौ पानं स्वरूपेणानुद्य प्रतिषेधेन विधीयमानेनेति कर्मव्युत्पन्नस्य विधिशब्दस्य प्रतिषेषशब्देन सह कर्मधारयः। द्वितीयव्याख्याने प्रतिषेषस्यामावस्य विधिनेत्यर्थः । एवं सत्यपि यदि स्त्रीकर्तृकं पानं लोके न प्राप्नुयात् ततस्तन्न निषेच्येत, न त्वेतदस्तीत्याह—लोके चेति । एवमन्द्यमानः सर्वो हीति पूर्वाद्योक्तमधं प्रकृते योजयित्वा, तत्रानाकाङ्क्षितमित्युत्तराद्धं योजयति—न चेति । नन्वेवं तर्ति यो ब्राह्मणः पिवेत्स ब्राह्मपदोपात्तनिषेधपरित्यागेनानुवादपदान्तर्गंतसन्निकृष्टब्राह्मणपदोपात्तिसङ्ग-सम्बन्ध एव केवलो विधीयतामत आह-न चास्येति । निषिद्धशृतिवैय्यार्थ्यापत्तेरिति मावः । उपसंहरति—ततश्चेति । प्रासङ्किकाशङ्काशेषनिराकरणावताराय—उभयत्रापीत्युक्तम् ।

ननु वधनिषये लिङ्गाविवक्षायां ब्राह्मणवघेऽपि ब्रह्महत्यापत्तेमं हापातकिनिमित्तकर्मंहान्यादिप्रसङ्गः स्यादित्याशङ्काशेषमाह — निवति । अत्र कुशावस्था अस्तीत्यात्रेयी
गिमणी । अम्युपगमेनैव परिहरित — ज्ञाह्मणेति । न च महापातकत्वे प्रायिखताल्पत्वं
विरद्धचते, पुंत्राह्मणवघेऽपि रहस्ये प्रायिखताल्पत्वदर्शनादित्याह — चेति । उपसंहरित —
तस्मादिति । सुरापानस्य तु स्त्रोकर्तृकस्यापि प्रायिखताल्तरानाम्नानान्निःसन्दिग्धं महापातकमित्यहिन्छत्रब्राह्मणीसुरापानस्य स्मृतिविरोधो दुःपरिहर इत्याह — सुरापाने पुनरिति ।

नन्वापस्तम्बेन देशव्यवस्थया विरुद्धाचारप्रामाण्यामिधानाहेशान्तरिनवासिब्राह्मणी-विषया सुरापाननिषेधस्मृतिः कल्पयिष्यत इत्याशङ्कश्चाह—यापि चेति । स्मृतिविरोधेऽद्य-तनाचाराप्रामाण्यं विस्तरेणोपपाद्योपसंहर्रात—इतीति ।

एवमुत्सूत्रं पूर्वंपक्षं कृत्वा सदाचारप्रमाण्यप्रतिपादनपरतयाऽपि वेति सूत्रं व्याख्याय, इदानीं सूत्राठढं पूर्वंपक्षं कत् न शास्त्रपरिमाणस्वादिति पूर्वाधिकरणसिद्धान्तसूत्रमाचारा- धिकरणपूर्वपक्षेऽध्यावत्या योजयित्मुपक्रमते —अय वेति । पूर्ववर्णके दुराचारसञ्जरेण पूर्वंपक्षामिधानाय सर्वंदेशनिवासिशिष्टाचारोदाहरणाद् तद्वयावृत्त्यथंमार्यावत्तंनिवासिशि-ष्टाचाराणामेवोदाहरणत्वमाह—इहेति । अर्थंकामाचारव्यावृत्त्यर्थं धर्माचाराणामेवोदाहरणत्वं दर्शयन्सन्देहमाह—धर्यंबुद्धभेति । द्राचारसङ्करस्याशामण्यहेतोरायावर्त्तनिवासिधर्माचारेष्व-सम्भवात् सन्देहहेतुं प्रक्तपूर्वंकमाह--कृत इति । निन्वदं कत्तंव्यमिदं कत्तंव्यमिति सदाचाराणां विशेषक्षेपणानिवन्धनेऽपि, सदाचारः प्रमाणमिति सामान्यतो निवन्धनमस्ती-ह्याशङ्कते — नन् चेति । स्मृत्यधिकरणसाधितात्स्मृतिप्रामाण्यादेवाचारप्रामाण्यं सिद्धमि-त्यर्थः । अष्टकादिसमृतीनां मूळश्रत्यदर्शनेऽपि तदमावे हेत्वदर्धनादविषद्धं श्रुत्यनुमानम् । आचारप्रामण्यस्मृतौ तु मूलश्रृत्यमावसाधनस्य हेतोराचारमूलत्वलक्षणस्य स्मृत्यन्तरेम्यो-ऽतिरिक्तत्वास्स्मृत्यन्तरन्यायेनाचारप्रामाण्यस्मृतिप्रमाण्यासिद्धेनं स्मृतिवलादाचारप्रामाण्य-सिद्धिरिति । परिहरति—नेति । एतदेव विवृणोति —ज्ञाखान्तरेति । आचारदर्शनमात्र-प्रवृत्तमेवोपपादयितुं प्रतिजानीते-पथैव चेति । उपपादयति-यदि हीति । अतो न्याय-मुलत्वातस्मृतेन्यायसाव्यसाध्यतेव विचार्येत्याह्—इतीति । सन्देहम्प्रपाद्य पूर्वपक्षसूत्रगतनन्त्रर्थं-व्याख्यानार्यं सिद्धान्तेनोपकमते - तत्रेति । विरोधाधिकरणे विरुद्धस्मृतिप्रामाण्यापवादे-नाविरुद्धस्मृतिप्रमाण्यं निरपवादमुक्तमिति मत्वा द्वयवलेनेत्युक्तम् । प्रतिज्ञानम्=उपकसः।। चलन्तात्करोतेः कारशब्दं व्यापारवचनं व्युत्पाद्य सोऽस्यास्तीति मत्वर्थीयेनिप्रत्यान्तस्य कारिशब्दस्य कर्तृवचनत्वाच्छ्रीतस्मार्तेस्तुल्याः कर्तार एषामिति विग्रहः कार्यः। मन्वादिमि-क्षाचारमूलश्रुतिदर्शंनेऽपि तदर्थंस्य शिष्टब्यवहारादेव मुज्ञानत्वेनानिबन्धनोपपत्तेः स्मृतितो-अध्याचारप्रामाण्यं सिघ्यतीत्याह—स्मृतिकारेति । उपक्रान्तसिद्धान्तनिराकरणार्थंत्वेन पूर्वपक्षमुत्रमवतार्यं व्याख्यातुमध्याहारेण पूरयति — तविति । व्याचष्टे — जास्त्रीत ।

तृतीयासमासामिप्रायं कर्मं व्युत्पत्तिप्रदर्शं नम्, बहुब्रोह्रौ तु भावव्युत्पत्तिरेव पप्ठीसमासेन च विद्यास्थानाितिरिक्तत्वेन शाक्याित्रग्रस्थवदाचाराणामध्यनेनाप्रामाण्यमुच्यत इत्यन्यथा व्याचव्टे —परिसितािन चेति । ननु शब्दात्मकानामेव शास्त्राणािमयत्तािनयमादशब्दात्मकस्यािप सदाचारस्य पुरुषिह्तवोधकत्वाच्छास्त्रत्वं भविष्यतीत्याशङ्क्ष्य स्वरसेन त्वेषां धर्मंवोधकत्वम्, आचारव्चेव साधूनािमित स्मृत्यनुसाराद्वेति विकल्प्य आद्ये पक्षे स्वरूपेण सावदाचारस्य क्रियारूपस्यावोधकत्वाच्छास्त्रत्वमनाशङ्क्ष्यमेवेत्याह्—न चेति । ननु स्वरूपेणाबोधकत्वेऽिप शिष्टानुष्ठानदर्शनादस्यात्वानां धर्मंबुद्धयूत्पत्तेस्तद्द्वारेण शास्त्रत्वं मविष्यतीत्याशङ्क्रयाह्—नापीति । शिष्टानुष्ठानान्यथानुपपत्या अनुष्ठेयस्योत्सवादेधं मंत्वं कल्प्यम्, भ्रान्त्यादिनािप त्वनुष्ठानोपपत्तेर्नेकान्ततः शिष्टेरनुष्ठीयमानस्याचारस्यासमदादिन्मदंशंनम्, शिष्टाचारानुष्ठानं वा धर्मत्वं कल्पयितुं शक्यम्, विशेषत्रव दर्शनस्यानुष्ठान-मात्रानुविधायित्वेनात्यन्तपरायत्तत्वादनुष्ठानस्य च प्रमेयस्वादवोधकत्वादित्यथंः । द्वितीयपक्षे द्रषणमाह—स्मृतेस्त्विति ।

तृतीयप्रकारेण व्याख्यातुं विकल्पयति—कि चेति । एकश्रुत्यनुमानासम्मवं ताव-दुपपादयति—न ताविविति । अनेकश्रुत्यनुमानासम्मवमपरिमितानां पाठाशक्तेरपठितानां ष मूलत्वासम्मवेनोपपादयति—याववाचारं हीति । तुशब्दार्थे हिशब्दः । ननु सर्वाचाराणा-मेकश्रुतिमूलत्वासम्मवेऽप्येकदेशादिगतानां भिन्नानामप्येकमूलत्वोपपत्तेरनेकश्रुत्यनुमानेऽप्यल्प-त्वास वेदसम्मितश्रुतिकल्पनापत्तिरित्याशङ्क्ष्याह—एकस्य दिवति । एकदेशादिगताना-मप्यनेकेषामेकोपलक्षणामावान्नैकमूलत्वोपपत्तिरिति मावः ।

अम्युपगम्याप्यल्पत्वेन धवयपाठत्वमिनवन्धनामूळदशँनामावोऽवसीयत इत्याह्-न चेति । ननु प्रत्यक्षोपलम्मामावेऽप्याचारदर्शनादेव तत्तदाचारमूलमृताः श्रुतीरनुमायाऽन्येषामिप तथैव श्रुत्यनुमानसिद्धचर्थं सामान्यमात्रेणाचारप्रामाण्यमुपिनवद्धमित्यादाङ्कचाह—न चेति । मूलत्वेनाचारस्य वलवत्त्वोपपत्तेमूंलित्वेन च स्मृतेदौर्बल्यापत्तेवंश्यमाणं स्मृतिवलीयस्त्वं विष्ट्येतेत्याचयः । मूलमूलिमावस्य वलावलमावस्य च विषयंयप्रसङ्गादिति वा योज्यम् ।

अस्मिन्नेवार्थं वास्त्रस्य परिमित्तस्य स्तोकस्यैवानुमातुं चक्यत्वादितिसूत्रं योजयित—
अत इति । ननु बहूनामध्याचाराणामेकैव स्मृतिः सक्ष्पा श्रुतिमूंलभूतानुमास्यतेऽत आह—
म चेति । न केवलमाचाराणां श्रुतिमूलत्वामावप्रसङ्गः, कि तु श्रुतेरेवाचारपूर्वंकत्वापत्तेविपर्यंयोऽपि प्रसज्येतेत्यर्थंः । एतदेवोपपादयिति—शिष्टाचार इति । एतमेवार्थंमर्थान्तरन्यासेन दर्शयितुं शास्त्रशब्दे शास्त्रीयमर्थं लक्षयित्वा तस्य परिमित्तवात्कतिपयत्वान्मानान्तरागोचरत्वादिति वदतानेन सूत्रेण परिमिते मानान्तरागोचर एवार्थं शास्त्रं प्रवत्ते । सदाचाराणां तु शिष्टव्यवहारादेव सिद्धत्वेन मानान्तरगोचरत्वान्न शास्त्रं प्रवत्ते । सदाचाराणां तु शिष्टव्यवहारादेव सिद्धत्वेन मानान्तरगोचरत्वान्न शास्त्रं प्रवत्ते । सदाचाराणां तु शिष्टव्यवहारादेव सिद्धत्वेन मानान्तरगोचरत्वान्न शास्त्रं प्रवत्वेति ।
स्यक्तमिति पत्वमं व्याख्याप्रकारमाह—परिमितेति । एतमेवार्यंमुपपादियतुं गृहस्यादिकर्मणामशास्त्रीयत्वप्रतिपादनार्थंस्य 'अशास्त्रा तूपसम्प्राप्तिः शास्त्रं स्यान्त प्रकल्पकं तस्मादर्थेन
गम्येताऽप्राप्ते शास्त्रमर्थंवदि'(६.२.१८)त्यस्य षष्ठाच्यायगतस्य सूत्रस्यैकदेशं पठिति—
अप्राप्ते इति । मानान्तरगोचरत्वमेवार्थं सुखाङ्गत्वेन द्रवयिति—दृश्यमानेति । अर्थसुखाङ्गानां धर्मत्वामावे दृष्टान्तमाह—वैश्यानामिति । पूर्वंपक्षमुपसंहरिति—तस्माविति ।
शीलात्मतुष्टिग्रहणेन तयोरिप तुल्यन्यायत्वाद्विचारिवषयत्वं दिश्वतम्, स्वमावरिवतं शीलम् ।

निषेधस्याश्रीतत्वे नजो सामञ्जस्यापत्तेरपरितोषात् सिद्धान्तोपक्रममि सूत्रारूढं कर्तुं मुपक्रमते—यद्वेति । अस्मिश्र पक्षे शिष्टाकोपसूत्रमप्यावृत्त्या वेदाविषद्धशाक्यादिवाक्य-विषये पूर्वंपक्षसूत्रत्वेन शिष्टाचारविषये च सिद्धान्तोपक्रमार्थंत्वेन योज्यं द्वितीयवर्णंकव-दत्राप्यार्यावर्त्तंनिवासिशिष्टाचारणामेवोदाहरणत्वमनिवन्धनत्व-कर्तुं सामान्यरूपधमंद्वयदर्शनं च सन्देहकारणस्, सूत्रयोजनामात्रतिरिक्तमिति दर्शयन् सिद्धान्तोपक्रमं सूत्रारूढं करोति — इहेति । तत्राकोपाविषद्धशब्दयोः पीनष्कत्यमाशङ्कर्याद्येनाविरोधोऽभिहितो द्वितीयेन प्रामाण्यमिति स्वरूपतस्तावद्वश्याचष्टे—तथा होति । नन्विवरोधेऽप्याचाराणां विद्यास्थानाति-रिक्तत्वाच्छाक्यादिग्रन्थवदप्रामाण्यं मविष्यतीत्याशङ्कर्य, स्मृतिकारानुज्ञानेनातिरेकस्यादोषत्वं दर्शयतुं विरोधे सत्येवाप्रामाण्यं स्यात् नान्यथेत्येवं परतया व्याचष्टे—यदोति ॥ ७ ॥

॥ शास्त्रप्रसिद्धपदार्थंप्रामाण्याधिकरणम् ॥ ५ ॥

मा० प्र०—"अपि वा" = पूर्वं पक्ष के निवारण अर्थं को कह रहा है, "कारणा-ग्रहणें" = कारण का अर्थात् स्मृति विहित कमंं के अप्रामाण्य का कारण जो लोम मोह आदि हैं, उनके अग्रहण में अर्थात् ग्रहण या ज्ञान न होने पर, "प्रयुक्तानि" = स्मृति-प्रयुक्त अर्थात् स्मृति से विहित आचमन आदि कमंं, "प्रतीयेरम्" = अविषद्ध अर्थात् प्रमाण या अनुष्ठेय के रूप में प्रतीत होंगे।

स्मृति विहित कर्म के अप्रामाण्य का कारण जो लोग मोह आदि हैं उनकी सम्मावना न रहने पर श्रौत क्रम आदि के विरोधी होने पर मी आचमन आदि स्मार्त कर्म को प्रमाण अर्थात् अनुष्ठेय समझना चाहिए।

आशय यह है कि सूत्र में "अपि वा" इस शब्द से पूर्वपक्षी की आशब्द्धा का निवारण किया गया है। श्रौतकर्म काल एवं परिमाण आदि के विरोधी होने पर भी आचमन आदि स्मार्त पदार्थ अर्थात् कर्म अनुष्ठेय होगा, क्योंकि इन कर्मी के अप्रमाण्यका कोई कारण नहीं है। लोम, मोह आदि ही अप्रमाण्य का कारण है; किन्तु आचमन दक्षिणाचार आदि स्मातं कर्मं लोमादिमूलक नहीं है। अत एव उनका अप्रमाण्य नहीं है, अपितु प्रमाण होने से अनुष्टेय हैं। इस स्थल में आचमन आदि पदार्थ अर्थात् पदप्रतिपाद्य कर्मफल धर्मी है और आनन्तर्य आदि उस पदार्थ के आश्रित धर्म है। अतः धर्म और धर्मी में विरोध होने पर धर्मी ही निर्वाध होता है। क्योंकि, धर्मीरूप आश्रय के वाधित होने पर <mark>घर्मं</mark>रूप आश्रित रह ही नहीं सकता है। इसलिए पदार्थ (कर्मं) में आश्रित आनन्तर्यं आदि क्रम श्रीत होने पर मी उसके द्वारा स्मृतिविहित आचमन आदि कर्मी की बाधा नहीं हो सकती है। धर्मी के आविर्माव के बाद धर्म का आविर्माव होने से आचमन आदि धर्म के पूर्व में या एक समय में आनन्तर्य आदि रूप क्रम आदि उपस्थित ही नहीं है। सभी शास्त्रीय कर्मों का शुद्ध होकर अनुष्ठान करना पड़ता है-यहो नियम है। आचमन यज्ञोपवीतित्व, दक्षिणाचारता आदि शुद्धि या शौच का हेतु है, अतः ये कमैं के ही अङ्ग है। अङ्ग प्रधान या अङ्गी की परिपूर्णता का ही साधन करता है, प्रधान का वाधक नहीं होता है, क्योंकि जो जिसका अङ्ग नहीं होता है ऐसा समकक्ष पदार्थ (कर्म) एक में दूसरे की बाधा को उत्पन्न कराता है। किन्तु आचमन आदि स्वतन्त्र कर्म नहीं हैं, ये सभी कर्म के ही अङ्ग हैं। इसलिए ये समय में ही अनुष्ठेय हैं। इसीलिए शास्त्रकार ने कहा है-

> सदोपवीतिना मान्यं सदा बद्धशिखेन तु । विशिखोव्युपवीतश्च यत्करोति न तत्कृतम् ॥

अर्थात् "सदा उपवीति अर्थात् बायं कन्धे पर यज्ञोपवीत को घारण करे एवं सभी कार्यं शिखा को बाँधकर करे शिखाहीन होकर एवं उपवीती हुए विना, जो ऋछ भी करता है, वह न करने के समान है इस प्रकार वामहाय से किया गया कार्यं मी अग्राह्य ही रहता है। इसलिए आचमन उपवीतित्व बद्धशिखत्व, दक्षिणाचारता अवश्य ही कर्तंव्य है।

समी स्थलों में क्रुताचमनत्व, यज्ञोपवीतित्व, बद्धशिखत्व, दक्षिणाचारता आदि विचारित विषयों में सभी का अनुकूल वेद वचन विद्यमान रहने से इनको स्मात कम अर्थात् अप्रत्यक्ष श्रुतिविहित कर्मं मानकर श्रुतिविहित क्रम इत्यादि के साथ इनका विरोध उपेक्षणीय है या नहीं --इसप्रकार किया गया विचार दृढ़ नहीं है, कारण ये यदि प्रत्यक्षश्रुति से उपदिष्ट न होते तो श्रीत कर्म और स्मातं कर्म या पदार्थं का विरोध उपेक्षणीय है कि नहीं —इस प्रकार का विचार वलवान् होता, किन्तु, दोनों ही श्रीत हैं तब उनका विरोध रहने पर मी वे प्रबल नहीं है। इसलिए, वार्तिककार ने इस स्थल में मिन्न प्रकार से ही अधिकरण की रचना की है। अतः पूर्व अधिकरण का "विरोधे त्वनपेक्षं स्यात् असति ह्यनुमानम्" "हेतुदर्शनाच्च" शिष्टाकोपेऽविरुद्धमिति चेत्" "न शास्त्रपरिमाणत्वात'' इन चार सुत्रों को लैकर एक अधिकरण माना है। "अपि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन्" यह सूत्र एवं आगे के सूत्र का 'तेष्वदर्शनात् विरोधस्य' यहाँ तक के अंश को ग्रहण कर दूसरा अधिकरण होता है। इस प्रकार जिन दो अधिकरणों की रचना हुई है; उनमें पूर्व अधिकरण में पाश्वरात्र, पाशुपत एवं शाक्यमत के प्रामाण्य का खण्डन किया गया है। पाञ्चरात्र, एवं पशुपत ये कही वेदमूलक भी हैं, किन्तू शाक्य-मत तो सर्वथा वेद वाहर है। इसलिए शाक्यमत का खण्डन ही वार्त्तिक मत में प्रदर्शित किया गया है।

पूर्व अधिकरण के द्वारा स्मृतियों का वेदमूलकत्व सिद्ध किया गया है, प्रदिशित दृष्टि के अनुसार यदि शाक्य आदि के स्मरणों को भी वेदमूलकत्व मानकर उनके प्रामाण्य की आश्चा भी की जा सकती है, शाक्य सिह (बुद्ध, महावीर) क्षत्रिय हैं, अतः क्षत्रिय मनु की स्मृतियों के समान उनका भी प्रामाण्य मानने में क्या आपित्त है, क्योंकि, उन लोगों ने भी वेद का ज्ञान किया होगा ? इस प्रसङ्ग में यह कहना है कि "विरोधे त्वनपेक्षं स्यादसित ह्यनुमानम्", "हेनुदर्शनाच्च"। आश्यय यह है कि शाक्य आदि की स्मृतियों का वेदमूलकत्व अनुमान नहीं हो सकता है, क्योंकि "असित अनुमानम्" वेद का विरोध न रहने पर वेदमूलकता का अनुमान हो सकता है, किन्तु, "विरोधे त्वनपेक्ष्यम्" अर्थात् शाक्य आदि की वेद विरुद्धता अतिशय स्पष्ट है, इसलिए उनकी स्मृतियों वेदमूलक नहीं है। धमं का उपदेश करना क्षत्रिय का कर्तव्य नहीं है। ब्राह्मण से अतिरिक्त वर्णों के लिए धमं का उपदेश करना निषद्ध है, केवल ब्राह्मण का ही यह कार्य है। बुद्ध आदि ने क्षत्रिय होकर भी अशेष जीवन को धमं के उपदेश देने में ही व्यतीत हिआ है। आत्मा का उद्धार करना ही सभी लोगों के लिए प्रथम कर्तव्य के रूप में शास्त्र में कहा गया है, किन्तु, उन्होंने कहा कि मैं अनन्त नरक में ही जाऊँ कोई क्षति नहीं है, संसार के किन्तु, उन्होंने कहा कि मैं अनन्त नरक में ही जाऊँ कोई क्षति नहीं है, संसार के

प्राणियों की मुक्ति हो, जो व्यक्ति आत्मघाती है स्वयं ही धर्म को नहीं मानता है, नरक का भय नहीं करता है-वह धर्म का उपदेश कैसे देगा ? वह उपदेश दे भी तो उसका उपदेश वेदमूलक कैसे हो सकता है ? उन्होंने वेद से हीं धर्मतत्त्व की अवगति की और वेद के विरुद्ध प्रचार किया, माता और पिता का द्रोही है जो माता और पिता को जनक और जननी नहीं मानता है, गौतम बुद्ध ने भी वेद से ही धर्म के तत्व की अवगित की किन्तु वह अपने धर्मोपदेश को वेदमूलक नहीं मानता है, धर्म और अधर्म प्रत्यक्ष के अयोग्य हैं, अतः कितना बड़ा मी योगी क्यों न हो, वह अपने प्रभाव से उनका प्रत्यक्ष कर उपदेश नहीं दे सकता है। इसलिए, जब उस मत को मानने वाले स्वयं ही जब धर्म को वेदमूलक नहीं मानते हैं, तब श्रद्धा के कारण जड़मित वर्णाश्रम को मानने वाला उनके उपदेश को वेदमुलक कहे तो यह कैसे सङ्गत होगा ? "हेतु-दर्शनात् च"। इनकी स्मृतिया लोम आदि अनेक कारणों के वर्तभान रहने से, उनको वेदमूलक नहीं कहा जा सकता है । बौद्धगण अपने सम्प्रदाय में अनुस्मृत स्मृतियों को वेदमूलक होने से प्रमाण नहीं माना है। अपि तु अनेक हेतु जालों से उनके उपदेश की धर्मप्राणता सिद्ध करने का प्रयास किया है। वैदिकों के धर्मोपदेश के आधार पर यागादि को धर्म नहीं माना है। यदि इस प्रसङ्घ में यह कहा जाय कि "शिष्टाकोपे अविरुद्धम्"। साधारण रूप में वुद्ध आदि की स्मृतियाँ अनादरणीय मले ही हो, किन्तु अहिंसा, श्रम, दम, दान आदि विषयों की कर्तंव्यता का उपदेश होने से उनके साथ वेदानुशिष्टकमी का किसी प्रकार का विरोध न होने से वे प्रमाण हैं और वे धर्मार्थ में बुद्धादि की स्मृति होने पर भी जातव्य क्यों नहीं होगी ? अर्थात् ज्ञातव्य ही होगी । इस प्रसङ्घ में कहना है कि ऐसा नहीं हो सकता है, क्योंकि, यह सङ्गत नहीं है, "शास्त्रपरिमाणत्वात्" क्योंकि, सभी शास्त्र परिमित हैं, क्योंकि किस-किस वास्त्र से धर्म जातव्य है—इसका वास्त्रों में ही निर्देश कर दिया गया है । बौद्ध आदि स्मृतियां उनके अन्तर्गत नहीं हैं, अतः उनसे धर्म जातव्य नहीं है । "मनूर्वे यत्किञ्चन आवदत् तद् भेषजम्" अर्थात् मनु ने जो कहा है वह मनुष्य के पाप= व्याधि का भेषज=औषध है, इत्यादि वेद वचन के द्वारा ही निर्दिष्ट है। किस शास्त्र से धमं ज्ञातव्य है-इसमें वेद का निर्देश ही प्रमाण है। वेद के अनुसार ही स्मृति में मी कहा गया है--

पुराणन्यायमीमांसाधमंशास्त्रङ्गिविश्वताः । वेदाः स्थानानि विद्यानां धर्मस्य च चतुदंश ॥

चार वेद, छ वेदाङ्ग, पुराण, न्याय, मीमांसा एवं धमँशास्त्र ये चौदह स्थान अर्थात् ि खिष्टों से परिगृहीत शास्त्र ही विद्या एवं धमँ के चतुर्देश स्थान हैं। ये नित्य हैं, प्रत्येक कल्प में मनु आदि महर्षिगण पूर्ववत् वेदार्थं का स्मरणादि (स्मृतियौ) निबद्ध कर देते हैं, आकल्प विच्छेद से ये सर्वथा रहित हैं। अतः, इनसे ही धमँतत्त्व ज्ञातव्य है बौद्ध ग्रन्थों से ज्ञातव्य नहीं हैं।

अहिंसा, दान आदि वेद से उपदिष्ट होने पर भी वौद्धों के संस्पर्श से सुराभाण्ड में स्थित गङ्गाजल के समान हैं, कुत्ते के चमड़े से बनायी गई हित (किस्ति) में रखे गये गोदुग्य के समान वह अपवित्र हो जाने से उनकी स्मृतियों से वे ज्ञातन्य होने पर धमें नहीं होंगे। अपितु वेद में उल्लिखित महर्षियों के ग्रन्थों से ही धमें होता है—इसीलिए आचार्य कुमारिल मह ने कहा है——

"वेदेनैवाम्यनुज्ञाता येषामेव प्रवक्तृता । नित्यानामभिष्येयानां मन्वन्तरयुगादिषु ॥ तेषां विपरिवर्तेषु कुर्वतां घमंसंहिताः । वचनानि प्रमाणानि नान्येषामिति निश्वयः ॥"

वेदोक्त अहिंसा आदि और बुद्धोपदिष्ट अहिंसा आदि समान नहीं है, क्योंकि उनके मत में हिंसात्व अवच्छेद में हिंसा विजत होने से ज्योतिष्टोम आदि यज्ञ में भी हिंसा परित्याज्य होगी, किन्तु, इस पक्ष में वेद विधि रूप में विहित हिंसा में पाप नहीं है, अपि तु वेदविधि के अविषयत्व एवं वेद निषिद्धत्व रूप में हिंसा पाप है। ज्योतिष्टोम आदि यज्ञ में हिंसा वेदविहित होने से वह अवश्य अनुष्ठेय है, किन्तु उनकी स्मृति के अनुसार अहिंसा अवलम्बनीय होने से ज्योष्टोमादि यज्ञ के स्थल में मी हिंसा का परित्याग करना होगा। सन्देह नहीं कि आज वौद्ध धर्मों में अतिशय अनुराग होने से विहित स्थल में मी हिंसा के वर्णन का विपुल प्रयास चल रहा है साथ ही अमेध्य मांस मक्षण की प्रवृत्ति मी उसी अनुपात में बढ़ रही है। घन्य है धर्म और अन्धानुराग-परम्परा एक ओर हिंसा का विरोध और दूसरी ओर हिंसाजन्य उपलब्ध मांस मक्षण की अतिशय प्रवृत्ति। इसीलिए वार्तिककार ने कहा है—

शोमासौकर्यं-हेतूक्तिकलिकालवरोन वा । यज्ञोक्तपशुहिंसादिस्यागश्रान्तिमवाष्नुयुः ॥

वैदादिशास्त्रों में ब्राह्मण से मिन्न को विधिपूर्वंक सम्प्रदान निषिद्ध है, किन्तु बौद्धादिस्मृतियों में इसे ही प्रशंसनीय विषय के रूप में स्वीकार किया गया है। शम, दम आदि के सम्बन्ध में भी यही रीति अपनानी चाहिए। अतः वेद बहिर्मूत बौद्धादिस्मृति प्रमाण नहीं है।

"अपि वा कारणाग्रहणे प्रयुक्तानि प्रतीयेरन्" इस सूत्र की व्याख्या में वार्तिककार ने शिष्टाचार का प्रामाण्य प्रतिष्ठापित किया है। होलाक (होली का उत्सव) आदि कमं जो प्रत्यक्ष श्रुति से विहित नहीं हैं एवं स्मृतिकारों ने उन्हें निवद्ध नहीं किया है, किन्तु शिष्ट = वेदप्रामाण्यवादियों ने इनका अनुष्ठान किया है। अतः यह विचारणीय है कि ये शिष्टाचार प्रमाण है या नहीं ? इस सन्देह में यदि यह कहा जाय कि (पूर्वपक्ष के रूप में) शिष्टाचार संख्याबद्ध एवं व्यवस्थित प्रमाण नहीं है, साथ हो अनेक शिष्टों ने भी बहुत

से अकमं किये हैं, अतः, शिष्टाचार प्रमाण नहीं है। इस प्रसङ्घ में कहा है—
"कारणायहणे" शिष्टाचार के मूल में यदि काम, क्रोध आदि कारण न रहें तो
"प्रयुक्तानि" अर्थात् स्मृति रूप में निबद्ध न रहने पर मी वे कमं शिष्टों के द्वारा आचार
के रूप में सम्पादित हो रहे हैं, वे "प्रतीयरन्" धमं के रूप में प्रतीत होंगे। "तेषु
अवशंनात् विरोधस्य" अर्थात् उन कमों के विरुद्ध वचन शास्त्र में नहीं देखे गये हैं।
अतः शिष्ट धमं की वृद्धि से जो अनुष्ठान कर रहे हैं, वे भी धमं में प्रमाण है और
और वे ग्राह्म हैं। ये शिष्टाचार देश के भेद से, कुल के भेद से अनेक होने से, ग्रन्थ
के विस्तार के भय से स्मृतिकार ने उन्हें उपनिवद्ध नहीं किया है। इसीलिए उन्होंने
शिष्टाचार को प्रमाण कहा है। यथा—

वेदोऽखिलो घर्मंमूलं स्मृतिशीले च तद्विदास् । आचारश्रैव साधुनामात्मनस्तुष्टिरेव च ॥ मनु० २/६

समग्र वेद घर्म में प्रमाण है एवं वेदवेत्ताओं की स्मृतियाँ और वास्त्र शिष्टों का आचार एवं जात्मतृष्टि घर्म में प्रमाण है। याज्ञवल्क्यस्मृति में कहा गया है—

श्रुतिः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । सम्यक् सङ्कल्पजः कामो धर्ममूलमिदं स्मृतम् ॥ (याजव० स्मृ०)

श्रुति, स्मृति, सदाचार, अपना प्रिय अर्थात् आत्मतुष्टि एवं सम्यक् सङ्कल्पमूलक कामना ये घर्मं में प्रमाण है। अतः स्मृति के समान ही शिष्टाचार मी प्रमाण है। शिष्टा-चार प्रमाण भी अनुमान के द्वारा ही प्रतिपादित है—

होलाक प्रभृति आचार प्रमाण हैं (प्रतिक्षा) यतः वे धर्मबुद्धि से शिष्टों से (वैदिकों) अनुष्ठित हैं (हेतु) जैसे अष्टका आदि का अनुष्ठान (उदाहरण)

शिष्टाचार को प्रमाण मानने पर स्थल विशेष में शिष्टों का अकर्म मी प्रमाण होगा, यह आपित ठीक नहीं है, क्योंकि वे आचरण धर्म बुद्धि से उनके द्वारा सम्पादित नहीं है। अत: अविगीत (अनिन्दित) शिष्टाचार को ही प्रमाण माना गया है।। ७।।

# अय चतुर्थयववराधिकरणम्

# [४] तेष्वदर्शनाद्विरोधस्य समा वित्रतिपत्तिः स्यात् ॥८॥ पू०

शा० भा०—'यवमयश्चरः, वाराही उपानही, वैतसे कटे प्राजापत्यान् संचिनोति' इति यववराहवेतसशब्दान् समामनन्ति। तत्र केचिद्दीर्धशूकेषु यवशब्दं प्रयुक्षते, केचित् प्रियङ्गुषु। वराहशब्दं केचित्सूकरे, केचिक्रष्ण-शकुनौ। वेतसशब्दं केचिद्वञ्जुलके, केचिज्जम्ब्वाम्। तत्रोभयथा पदार्थाव-गमाद्विकल्पः॥ ८॥ भा० वि०—एवं तावत्समृत्याचारयोः उत्सर्गतः प्रामाण्यम् श्रुतिविरोधे तद-पवादम्, क्विच्दपवादादपवादं चोक्त्वेदानीमाचारयोरेव मिथो विरोधे कि बलीय इति विचारयित इति । तत्र शब्दानामर्थविषये प्रयोगरूप आचारिवशेषे विप्रति-पत्त्या संशयं दर्शयितुं शब्दानुदाहरित—यवमय इत्यादिना । एतद्वाक्यगतानां यव-वराह-वेतसशब्दानां लौकिकप्रयोगेषु विप्रतिपत्तिमाह—तत्र केचिदित । अत्र प्रयुक्जत इति प्रियङ्गवादिष्वनुषज्यमानवर्तमानापदेशसामर्थ्याद्यव-वराह-वेतसशब्दानां प्रियङ्ग-वायस-जम्बूष्वार्यप्रयोगाभावेऽपि, म्लेच्छप्रयोगे भाष्यकारे-णोपलब्ध इति गम्यते, अतो नोदा हरणत्वानुपपत्तिरित्यवसेयम् अनेन च विप्रति-पत्तिप्रदर्शनेन कि द्वावप्यर्थावृतैक एवेति तुल्यबलत्वानुल्यबलत्वाभ्यां संशयस्सू-चितः, न चानवधृतप्रामाण्यस्य म्लेच्छाचारस्य बलाबलचिन्तेवानुपपन्नेति वाच्यम्, उत्तराधिकरणन्यायेन प्रामाण्यावधारणमाश्रित्य वलाबलचिन्तोपपत्तेरित्यवसेयम् । प्रयोजनं तु विचारस्य चर्वादौ दीर्घशूकादेः प्रयङ्गवादिना सह विकल्पाप्राप्तिः तेष्वित्यादिस्त्रं योजयन् पूर्वपक्षमाह—तत्रेति ।

अयमर्थं यदि म्लेच्छप्रसिद्धेरार्यप्रसिद्धिर्बलीयसी, ततस्तित्सद्ध एवार्थो ग्राह्यः । नत्वेवं धर्मविषये शास्त्रानुसारिण्यास्तस्या वलवन्त्वेऽपि, वृद्धव्यवहाराव-गम्यपदार्थेषु शिष्टम्लेच्छप्रसिद्धचोविशेषादर्शनेनोभयथा शिष्टानां स्वस्वप्रसिद्धा म्लेच्छप्रसिद्धा च म्लेच्छानामपि स्वप्रसिद्ध शिष्टप्रसिद्धा च शब्दार्थावगमसंभवे सित द्वयोरिप पदार्थप्रतिपत्त्योः मूलप्रमाणाविशेषेण तुल्यबलत्वाद्द्वावप्यथिविति विकल्पेन पदार्थप्रयोगः प्राप्नोतीति । अनेन च तेषु पदर्थेषु शिष्टम्लेच्छप्रसिद्धचोः विरोधस्य वैलक्षण्यस्य विशेषस्यादर्शनात्, समा-समबलैव स्यात् विप्रतिपत्ति-रिति सूत्रार्थो दिश्वतः ॥ ८ ॥

त० वा—तेष्वदर्शनाद्विरोधस्येत्येवमुपक्रमं वा सूत्रम् । शब्दार्थविषयप्रयोग-शिष्टारविप्रतिपत्तौ सन्देहः ।

> एकशब्दमनेकार्थ शिष्टैराचर्यते यदा । विगानेन तदा तत्र कोऽर्थः स्यात्पारमार्थिकः ॥ ३९९

यव-वराह-वेतसशब्दाः प्रियङ्गुवायसजम्बूष्विप किल क्वापि दे<mark>शान्तरे प्रयु-</mark> ज्यन्ते ।

तेन तद्वचनत्वे हि सन्देह उपजायते । अनिरूपिततत्त्वानां यावद् दृष्टानुसारिणाम् ॥ ४०० तत्राऽऽह नैव सन्देहः कर्तव्योऽत्र मनागपि । प्रयोगं प्रति तुल्यत्वात्सर्वलोकप्रयोगिणाम् ॥ ४०१

१. अत्र वार्तिककृता माष्यमते समुद्भाविते दोषंनिरस्यतीति बोध्यम् ।

यत्र देशे हि यः शब्दो यस्मिन्नर्थे प्रयुज्यते ।
शक्तिस्तद्गोचरा तस्य वाचिकाख्या प्रमीयते ॥ ४०२
तस्याश्च सर्वगामित्वं तन्त्यायत्वात्प्रमीयते ॥ ४०३
त्रिक्षामेव सा ह्यस्ति केषांचिद्वा न विद्यते ॥ ४०३
श्चाताज्ञातविभागस्तु ज्ञातृभेदेऽवकल्पते ।
तस्माद्यैरिप न ज्ञाता यच्छब्दार्थस्य वाच्यता ॥ ४०४
तैरप्यभ्युपगन्तव्या स्वप्रसिद्धिसमा हि सा ॥ ४०५
न चाल्पत्वबहुत्वाभ्यां प्रयोक्तुणां विशिष्यते ।
वाच्यवाचकभावोऽयमक्षपादादिशब्दवत् ॥ ४०६
विभीतकेऽक्षशब्दो हि यद्यप्यल्पैः प्रयुज्यते ।
तथाऽपि वाचकस्तस्य ज्ञायते शकटाक्षवत् ॥ ४०७

तथा चोक्तं शवितगंतिकर्मा कम्बोजेष्वेव दृष्टः । विकारापन्नमायाः प्रयुक्तते, शविमिति मृतशरीराभिधानादित्यादि । बहुव एव हि धातवो नामशब्दाश्च प्रति-देशमर्थभेदेषु व्यवस्थिता दृश्यन्ते तस्मात्समेयमभिधाने विप्रतिपत्तिः स्यात् । एवं च विकृतिषु केषांचिदर्थानां साधारणशब्दवाच्यत्वात्प्रकृताविवाविकृतप्रयोगादाषं चोदकोऽनुग्रहीष्यते । 'तेष्वदर्शनाद्विरोधस्य' इत्यत्रैव चैतद् व्याख्येयम् । इतरत्र विप्रतिपत्त्यविरोधयोरघटमानत्वात् । तस्मादाचारविप्रतिपत्तेः समत्वाद्विकल्प इति प्राप्ते ॥ ८ ॥

स्या० सु०—शिष्टाकोपाधिकरणे पूर्वंपक्षोक्तं विरोधमम्युपेत्य प्रमेयवलावलीयस्त्वमात्रेण सिद्धान्ते विरोधादशंनस्यावक्तव्यत्वात्तेष्वदर्शनादिति सुत्रावयवस्य पूर्वशेषत्वानुपपत्तेष्तर-सूत्रशेषत्वं तस्मिन्पक्षेऽङ्गोकार्यंमित्याह—तेष्विति । अत्र माष्यकृता सौत्रविप्रतिपत्ति-शब्दव्याख्यार्थं यवमयश्वष्ठित्यादिवाक्यगतान्येव वराह्वेसशब्दानुदाहृत्य वाच्यविषयप्रयोगे विप्रतिपत्तिषक्ता तत्रास्य विप्रतिपत्त्यभिधानस्य कि प्रयोजनम्, का च विचारसङ्गृति-रित्यपेक्षिते साधितप्रामाण्यशिष्टाचारवलावलविचारात्मकत्वेन सङ्गृति सूचयन्विचार-विषयप्रदर्शंनप्रयोजनमाह—शब्देति । शब्दस्यायंविषयः प्रयोगः स चासौ शिष्टाचारश्व तिस्मन् विप्रतिपत्ताविति विग्रहः । भाष्यकृद्धयाख्यानेऽपि स्मृत्यधिकरण एवाचारप्रामाण्यस्यापि व्युत्पादितक्वाद्विरोधाधिकरणे तस्यापि स्मृतिवद्वेदविरोधविषये प्रामाण्येऽपोदिते शिष्टाकोपाधिकरणे च क्रत्वङ्गपदायंविषयाचाराणां क्रमाद्यविरोधाद्विरोधेऽपि वा प्रमेय-विश्वयत्त्वादर्शमहिते सम्प्रत्याचारयोरेव परस्परिवरोधे कि बलावलविरोधोऽस्तु, न वेति चिन्ता सङ्गृतैवत्याचारशब्देन सुचितम् । व्युत्पादितप्रामाण्यस्य शिष्टाचारस्यैव बलावलिनता युक्ता, नाव्युत्पादितप्रामाण्यस्य मलेच्छाचारस्यैव वलावलिनता युक्ता, नाव्युत्पादितप्रामाण्यस्य मलेच्छाचारस्यैत मल्वोद्भाष्ट्यमिष शिष्टाचार्वाद्विषयत्वं चिन्तायाः शिष्टशब्देन सुचितम् ।

कीदृशः सन्देह इत्यपेक्षायामाह— एकशब्दिमिति । एकः शब्दोऽस्मिन्ननेकार्थोऽस्मिन्निति द्वाविप बहुवीही । आचरंत इति मावोत्पन्नलकारान्तेनाचरणं क्रियत इत्युक्तम् । आचरणमन्यपदार्थः । अक्षादिशब्दनैलक्षण्यप्रतिपादनार्थंविप्रतिपत्तिशब्दन्याख्यानार्थम्— विगानेनेत्युक्तम् । कोऽर्थं इति, कि द्वावप्युर्तक एवेत्यर्थः । ननु शास्त्रानुसारिशिष्ट-व्यवहारावगतस्येव वाच्यत्वनिणंयात्सन्देहो न युक्त इत्याशङ्कत्र्याह—यवेति । अविद्यमान-प्रयोगारोपश्चनार्यः किलशब्दः वाच्यवाचकसम्बन्धे शास्त्रस्याव्यापारसूचनाय—अनिष्ट-पितेत्याद्युक्तम्—समेति पूर्वंपक्षप्रतिपादनार्थंत्व्रावयवव्याख्यानार्थं तत्रेति माध्यं व्याचष्टे— तत्राहेति । माष्ये च विकल्पशब्देन प्रतिज्ञानार्थंत्वमुमयथेत्यनेनास्यैवावृत्त्या हेत्वर्थंत्वं व्याख्यातमिति सूचियतुम्—नुत्यत्वादियुक्तम् । सर्वलोकस्थानां प्रयोगिणामित्यर्थः । नुत्यत्वमेवोपपादयित—यत्रेति ।

नन्वेवमि देशव्यवस्थया वाच्यव्यवस्थोपपत्तेः समिवकल्पो न युक्त इत्याशक्रुशह— तस्याश्चेति । तिस्मन्सवंगामित्वे न्यायो युक्तियंस्याः शक्तेरस्ति, सा तन्न्याया तद्भावस्त-न्त्यायत्वम् । कीद्शो न्याय इत्यपेक्षायामाह् नैकेषामिति । एकस्यैव वस्तुनः सदसरव-विरोषादित्याशयः । एवं तर्हि सर्वान्प्रत्यसत्त्वमेवास्त्वत्याशङ्क्य, सत्त्वे कस्यचिद्दर्शनानु-पपत्तेनिराकरोति-केषांविद्वेति । सर्वेषामपि पुसां पाचकशक्तिनं विद्यत इत्येतदिप नास्तीत्यर्षः । नन् सदसत्त्ववदेकस्य जाताज्ञातत्वविरोधोऽपि स्यादित्याशङ्क्या, जानव्याप्य-त्वाच्याप्यत्वोपाधिकत्वादज्ञाताज्ञातत्त्रयोज्ञीनस्य च पूरुपाश्चितत्वेन तद्भेदे सदसत्त्वाविरो-थानिराकरोति—शातेति । शक्तेः सर्वगामित्वमुपपादितमुपसंहरति—तस्माविति । नन्वध-दोषविकल्पापादकमनेकशक्तिकल्पनमन्याय्यमेवागृह्यमाणविशेषत्वेनागत्या क्वचिदङ्गीक्रियते, इह त् प्रयोक्तुरल्पत्वबद्दत्विवशेषग्रहणान्नानेकशक्तिकल्पनं युक्तमित्याशङ्कचाह—न चेति । दृष्टान्तं व्याचष्टे - विभीतक इति । एकदेशप्रयुक्तानामपिशव्दानां सर्वगामित्वं निष्कत-कृद्धचनेन द्रढयति—तथा चेति । प्रकृतय एवैकेषु जनपदेषु प्रयुज्यन्ते, विकृतय एवैकेष्व-त्युपक्रम्य निरुक्तकृता शवतिगंतिकर्मा कम्बोजेब्वेव माध्यते विकारमस्यार्या माष्ट्रते श्व-ति-२-२-८ इति युक्तम् । तदर्थतः पठितम् । कम्बोजेष्वेव जनपदिवशेषेषु शविवर्धात्गैति-वाची दृष्ट: । गच्छतीत्यस्मित्रथें शवतीति प्रयोगात् । आर्यास्त् जनपदिवशेषाः ऋदोर-बित्यप्प्रत्ययान्तत्वेन विकारापन्नं शविविधातुं न गतौ युञ्जते । शवशब्देन मृतस्यामिधाना-दित्यथं: । महामाष्यकृता तु विकारापन्नमायी माषन्तइति पाठान्तरमुदाहृतम् । तत्र मृता-बस्या विकारशब्देनोक्ता। न केवलं शवितरेव देशविशेषे व्यवस्थितः। कि त्वन्येऽपि वहवो घातवो नामशब्दाश्च व्यवस्थिता एव प्रयुज्यन्ते-इत्यादीति । प्राच्येषु हि जनपदेषु दातिर्धात्रजंबनार्थो दातीत्यस्मित्रर्थे द्यतीति प्रयोगात् तमेव दात्रमिति द्रनप्रत्ययान्तत्वेन विकारापन्नमूदीच्याः प्रयुञ्जते ।

> प्राच्येषु गच्छतीत्यर्थे मध्यमेषु वरं हति। हन्ततिश्च सुराष्ट्रेषु गमिस्त्वार्येषु माध्यते॥

महामाष्यकृतैस्तेऽन्ये प्रतिदेशे व्यवस्थिताः । उदाहृता घातवोऽतो त्रादिशब्दस्तदाशयः ॥

पूर्वंपक्षमुपसंहरति-तस्मादिति ।

तेष्वदर्शनादित्युपक्रमसूचनं समेत्यस्य प्रतिज्ञामात्रार्थंत्वादुमयशब्दार्थावगम इत्यनेन तेष्विति सूवावयवो हेत्वर्थेन योजितः । तद्वधाचष्टे—एवं चेति । प्रकृतिवदिति हि चोद-केनाषं समाम्नायावगतमेव मन्त्ररूपमतिदिश्यते, कार्यप्राधान्यात् तदसम्मवे ब्रोह्यादिशब्द-स्थाने नीवारादिशब्दोहेनान्यथात्वं कल्प्येत । साधारणशब्दे च न तत्कल्पनापत्तिरित्यर्थं। । किमिति विकृतिविषयत्वेनायं सूत्रावयवो व्याख्यात इत्यपेक्षिते प्रकृतो विप्रतिपत्तिदर्शंनेना-विरोधायोगादिति कारणमाह—तेष्विति । एतदुपक्रमत्वस्यानिममतत्वद्योतनार्थं पूर्वोप-क्रमामिप्रायेण समेत्यस्यैवावृत्त्या हेत्वर्थत्वं दर्शयन्त्रपसंहरति —तस्मादिति ।

शास्त्रस्था वा तिविमित्तत्वादिति सिद्धान्तसूत्रं स्वयं तावदवतारणपूर्वंकं व्याचष्टे— इतीति । वाश्चवेन साम्यं निराकृत्य पूर्वंसूत्रगतस्याच्छव्दानुषङ्गेण शास्त्रस्था स्यादित्युक्ते, तस्या एव वलीयस्त्वमर्यादुक्तं भवतीति मत्वा—बलीयसीत्युक्तम् । शास्त्रानुसारावगत-शब्दार्थंगतगुणयोगनिमित्तत्वेनाप्यर्थान्तरप्रतीत्युपपत्तेनों मयत्र शक्तिः कल्प्येत्येवमर्थंत्वेन तिन्निमित्तत्वादिति सूत्रावयवं व्याख्यातुम् —लौकिकीत्युक्तम् । एतदेव विवृणोति—नानेति । भाष्यकृता त्वेकस्यापि वाच्यत्वे तत्सादृश्येनेतरप्रतीत्युपपत्तेनों मयोः, साम्यं कल्प्यमिति वाश्चव्दं व्याख्याय, कः पुनिरित्यादिना शास्त्रस्थेति तिष्ठत्यावृत्त्या शिष्टापरत्वेन शास्त्रस्य-शब्दो व्याख्यातः ।

तिन्निमत्तत्वादिति च तेषां शिष्टानां श्रृतिधारणवच्छन्दार्थंसमृतिधारणवच्छन्दार्थंसमृति-धारणनिमित्तत्वादित्येवं तेषामित्यादिना व्याख्याय शास्त्रनिमित्तत्वाच्छिष्टगतायाः प्रतिपत्ते-रिति, तस्यैवावृत्त्या ते चैवमित्यादिना व्याख्यानानन्तरं तत्र शास्त्रस्यशब्दव्याख्यानार्थं तावद्भाष्यं व्याचष्टे—शास्त्रस्या इति । तेषामित्यादिमाष्यं व्याचष्टे—सप्रत्ययेति । सप्र-स्ययत्तरत्वं तेषामुपपादयति —शास्त्रार्थेष्विति । शिष्टानां प्रत्ययितत्तरत्वोपपादनस्य प्रकृतो-पयोगमाह—तस्मादिति ।

ननु शिष्टप्रतिपत्ते बंकीयस्त्वेऽप्यविरोधादर्थान्तरस्यापि वाच्यत्वे मविष्यतीत्याश्रङ्का-निराकरणार्थत्वं द्योतियतुं यवशब्द इत्यादि वाशब्दव्याख्या । माष्याभिप्रायमिदानीं व्याचष्टे—अनवस्थितेति । ते चैवमित्यादिमाष्यं व्याचष्टे — अविष्कुतश्चेति । ननु वाक्य-शेषकृतस्य निर्णयस्य यवमयश्चरुरित्यादिषु वाक्यशेषरिहितेष्वसम्मवात्प्रस्तुतोदाहरणगत-शब्दार्थनिर्णयो न सम्मवतीत्याशङ्क्ष्य, अभिवयनिर्णयस्यैकत्र कृतस्याविशेषात्सवंत्र निर्णाय-कत्वं वद्यमाणमित्रप्रेत्य परिहरति—तत्रोति । माष्यकारोयस्य करम्मविधिशेषत्वाभिधा-नस्य विष्यन्तरशेषत्वव्यावृत्यर्थत्वशङ्कानिराकरणार्थं विष्यन्तरं दश्यति—यवमतीभि-रिति । दीर्घशूककानिति भाष्यमुपपादयति—फाल्गुन इति । तस्माद्धराहमित्यादिवराह- वेतसग्रब्दार्थंनिर्णंयार्थं वाक्यशेषान्तरोपन्यासमाध्यं व्याचष्टे—एवमिति । त्रिवृदा<mark>दिग्रब्दा-</mark> मित्रायं बहुवचनम् ।

च्युत्पादितप्रामाण्यस्य शिष्टाचारस्यैव परस्परिवरोधे साम्यवैषम्यिचन्ता युक्ता ।
नाच्युत्पादितप्रामाण्यस्य म्लेच्छाचारस्य । न क्वचित् शिष्टदेशे यवादिश्रव्दः प्रियङ्ग्वादियु प्रयुन्यत इति मत्वोदादरणानि दूषयिति—मन्वेतानीति । नन्वेतदुदाहरणासम्भवेऽप्युदाहरणान्तरेषु न्यायस्य फलवत्त्वोपपत्ते ग्रदाहरणदूषणमयुक्तिमत्याशङ्कृत्याह—अध्यारोप्येति ।
उदाहरणान्तरसम्भवे तदेवोदाहार्यं, न त्वसद्ध्यारोपो युक्त इत्यश्यः । न चोदाहरणान्तरेऽप्ययं न्यायो व्युत्पाद्य, अन्यत्र व्युत्पादिष्यमाणत्वादित्याह—सन्दिग्धेषु चेति । न
केवलं यवाद्युदाहरणानि न कार्याण, तु विचारणापि न कार्येत्पिशव्दो योज्यः । यद्वोदाहरणामावात्तावन्न कार्या पौनश्वत्यादपीति ।

नतु तत्रोपादाननिर्णयाद्वाक्यशेषवलाच्चैकत्वं घृतोपादाननिर्णयेऽन्यत्र वाक्यशेषा-मावेऽपि तदेवोपादेयमिति नियमामावादिह त्विमधेयनिर्णयादेकत्र चामिधेयत्वेन निर्णीत-स्यान्यत्रापि ताद्वष्यत्यागायौगात्सर्वत्रामिधेयत्वनिर्णयः इत्यपौन हक्त्यमाशङ्क्रय न्यायफल-वैषम्येऽपि विधिस्तृत्योरेकविषयत्वनियमात्स्तृत्यस्यैव विधेयत्वियति व्युत्पाद्यन्यायस्वरूपै-क्यादपरिहार्यं पौनकक्त्यमित्याह—यद्यपीति ।

ननु नात्र दीघँशूकादीनां यवादिशब्दवाच्यत्वसन्देहो निराक्रियते, किं तु दीघँशूका-दिविष्त्रियङ्ग्वादोनामिप प्रतीतिप्रयोगान्ययानुपपत्त्या प्रसक्तावाच्यता गौणत्वेनािप प्रतीति-प्रयोगोपपादनेन निराक्रियते । नासावन्यत्र निराकृतेत्याश्चङ्क्वशाह—तिसिद्धिसूत्रे चेति । गौणत्वसम्मवेऽपि प्रतीतिप्रयोगमात्रेण प्रसिद्धार्थंत्यागेनाप्रसिद्धार्थंक्त्पने जहत्स्वार्थामिषायि-स्वं स्थात्, तस्य च तिसिद्धिसूत्रे निराकरिष्यमाणत्वात्तेन सह पौनष्वत्यं स्यादित्याश्यः एवं शिष्टाचारयोरेव परस्परिवरोधे वावयशेषानुसारिणः शब्दार्थविषयप्रयोगरूपस्य शिष्टा-चारस्य प्रामाण्यम्, इतरस्य गौणत्वेनाप्युपपत्तेरप्रामाण्यमिति साध्यार्थं मत्वोदाहरणा-मावात्पौनष्वस्यापत्तेश्च दूषित्वेदानीमार्थंम्लेच्छाचारयोरिह साम्यवैषम्यचिन्ता वाक्यशेष-नेरपेक्ष्येण च निर्णय इत्यिमप्रत्य समाधत्ते—तस्माविति ।

वाक्यशेषनैरपेक्ष्यद्योतनार्थंमन्यग्रहणं न तु यवेदिशब्दोदाहरणनिराकरणार्थम् । अनन्तदेशाग्रहणेन सर्वदेशप्रयोगामावस्य केनापि निश्चेतुमशक्यत्वाद्भाष्यग्रहद्वनाच्चार्यदेशः प्रयोगामावेऽपि म्लेच्छदेशे क्वापि प्रयोगोऽस्तीति निश्चयोपपत्तः । पूर्वं वा ब्युत्पादित-प्रामाण्यस्यापि म्लेच्छाचारस्यानन्तराधिकरणे शब्दार्थविषये ब्युत्पादयिष्यमाणप्रामाणस्य वक्ष्यमाणालोचनेन विचारोपपत्तेमाष्यग्रहतापि शास्त्रस्यशब्दं शिष्टामिप्रायं ब्याचक्षाणेनायं- म्लेच्छप्रयोगयोरेवात्र साम्यवैषम्यचिन्तेति, सूचितमित्यविराधः । वाक्यशेषोपन्यासस्त्वित- श्वायार्थः । तत्सिद्वसूत्रस्य च गौणवृत्तिलक्षणमात्रपरत्वास्र तेनापि पौनरुक्त्याशङ्केत्यनवद्यम् ।

ननु म्लेच्छाचारस्य प्रामाण्याभावात्र साम्येन पूर्वपक्षः सम्मवतीत्याश्च ह्वादृष्टार्थव्यवहा-च्यार्यम्लेच्छयोविशेषाभावान्निराकुर्वन्यूर्वपक्षयति—समेति । एतदेव विवृणोति—आर्यास्ता- बिदिति । आर्यं म्लेच्छानां प्रयोगिणामिति विग्रहः । तुल्यत्वोपपादनायोत्तराधिकरणसिद्धं शब्दार्थं विषये म्लेच्छाचारस्यापि प्रामाण्यं दर्शयति — सर्वो हीति । आर्यं प्रयुक्तवत् म्लेच्छ-प्रयुक्तस्यापि शब्दस्यार्थं प्रत्ययाङ्गत्वप्रदर्शं नार्यः सर्वं शब्दः ।

नन् गाव्यदिश्वव्दस्यावाचकस्याप्यथंप्रत्यायत्वदर्शनाभ तन्मात्रेण म्लेच्छप्रसिद्धेरर्थान्तरे यवादिश्वद्दां वाचकत्वशक्तिः कल्पयितुं शक्येत्याशङ्कृशाह—तत्रेति । शक्तेः
कारणाश्रितत्वादर्थंप्रत्ययकारणस्य च गाव्यादिशव्दस्यादिमत्त्वेनानादिशक्त्याश्रयत्वायोगादवाचकत्वं युक्तम्, यवादिशव्दस्य तु यादृशस्यार्थः प्रयोगः तादृशस्यैव'म्लेच्छैरित्यविशिष्टत्वेनानादित्वावधारणेनानादिशक्त्याश्रयत्वोपपत्तेनिविश्यानशक्त्यारोपकल्पनाक्लेश्रो युक्त इत्यविशिष्टश्चव्देनंसूचितम्, नन्वनादित्वेऽपि यवादिव्दार्थंसम्बन्धानवस्थितत्वादिशेषापत्तेरेकस्थानेप्रनेकशक्तिकल्वनायोगाम्न म्लेखप्रसिद्धेऽर्थेऽनादिसामध्यं कल्पनित्याशङ्कृशाह—यथेव होति ।
अगृह्यमाणविषशेपत्वादक्षादिशव्दवदगत्यात्राप्यनेकशिक्तिकल्पनं युक्तमित्याशयः । अविशिष्टत्वमेवोपपादयति—नेति । ततश्च प्रयोगावध्यवशंनादार्थंम्लेच्छप्रसिद्धार्थंविषययोः शब्दशक्तयोरनादित्वात्वस्यं विशेषोऽवगम्यतामित्यर्थः । न च म्लेच्छसम्बन्धमात्रं शक्तयमावे कारणमिति
दृष्टान्तेनोपपादयति—यथेवेति । म्लेच्छैः स्वार्थे प्रयोगात्तस्मम्नप्यर्थे शब्दो वाचकः
परीक्षकाणामिष्ट इति योज्यम् । मुख्यत्वेनैव प्रयोगाद्गौणत्वशङ्कानिवृत्त्ययः स्वशब्दः ।
पूर्वपक्षमुपसंहरति—तस्मादिति । वाक्यश्चेषनैरपेक्ष्यप्रदर्शनाथंमुदाहरणान्तरम् ।

ननु यवाद्यदाहरणार्थं व्यावृत्त्यर्थं मित्युपपादितमेव । उत्तरसूत्रेण सिद्धान्तमाह-इतीति । शास्त्रस्थाः पुरुषायेवेति माध्यानुसारिन्याख्यामिप्रायः पूर्ववच उन्दः । वानवशेषस्त्वतिशयार्थं भाष्यकृतोक्तो न निर्णायकत्वेनेत्यविरोधः शब्दापभ्रंशवन्चार्थापभ्रंशस्याप्युपपत्तेनं प्रतीति-प्रयोगमात्रेणैकान्ततः सर्वेषामर्थानामेकस्माच्छब्दात्प्रतीयमानां वाच्यत्वनिर्णयः सम्मवतीति, कल्पनालाघवादेकस्यैव वाच्यत्वे निर्णाते कस्यैकस्येत्यपेक्षायां शास्त्रस्यानाममिषेयामियोगा-विशेषात्तत्प्रयोगवशेन वाच्यत्वावधारणिमति व्याख्यान्तरमाह--कि चेति। गाव्यादिवूत्तमवृद्धेन प्रमादेनावत्त्रचा वोच्चारितेषु साव्वनुरूपत्वात्तदनुमानेन साधुवाच्यमर्थं प्रतिपादयत्सुन्युत्पित्सोर्वाचकत्वभ्रान्तिर्जायते तथा भ्रान्त्या वा हस्त्याद्यर्थे पील्वादिज्ञब्देन प्रतिपादिते व्युत्पित्सोर्वाच्यत्वाभ्रान्तिर्जायत इत्यर्थः । एतदेव विवृणोति--- शब्देति । उपसंहरति-अत इति । अस्यां च न्याख्यायामार्यं-प्रयोगयोरिप परस्परिवरोघेऽभियुक्ततरवलीयस्त्वं शिद्धचतीत्यादि—एतेनेति । इदानी माष्यमनपेक्ष्य स्मृत्याचारयोविरोधे कि द्वयोस्तुल्यत्वमाचारो वा बलीयान् स्मृतिवैति त्रेधा सन्दिह्य, साम्यपक्षे समा विप्रतिपत्तिः स्यादित्येतावसूत्रं योजयति - स्मृतीति । पक्षद्वयोहेशार्थी वैषम्यशब्दः ।

तेष्वदर्शनादित्युपक्रममाचारबलीयस्त्वे योजयति—यद्वेति । अयमाश्रयः । शिष्टपरिग्रह-दाढचेनोमयोश्रन्त्यादिमूलत्वासम्मर्गान्मथ्यात्वलक्षणस्तावद्वाघो न युज्यते, किं तु यथा प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे यावदेकं श्रुतौ कर्मेत्यादिना स्मृतेरनुष्ठानास्व्यफलापहारमात्रलक्षणा, बाधो मूलश्रुतिदर्शनं यावदुक्तः तथात्रापि वाच्यः। न चानुष्ठानात्मकस्याचारस्यासौ सम्मवतीति । नन्वाचारस्यापि स्मृतिवच्छ्ष्द्यनुमानेनैव प्रामाण्यं न स्वातन्त्र्येण । न च स्मृत्याचारानुमितयोः श्रुत्योवंलावलविशेषोऽस्तीत्याशङ्कभाह—श्रुतिरिति ।

स्मृतेर्वानयात्मकत्वेनानेकरूपार्थंप्रतिमाने प्रत्यक्षश्रृत्यविरुद्धार्थंप्रतिपादनपरश्रृतिकरूपनेन यथाश्रुतार्थंत्यागलक्षणो वाघो युक्तः, आचारस्य त्ववान्यात्मकत्वेनान्यथात्वकरूपनायोगाद्य-थाशिष्टंरनुमीयते, तथेवानुष्ठेयमित्यनुष्ठानास्यफलनिष्ठंव श्रुतिः कल्प्यतद्द्याशयः। एतदेव विवृणोति—याबद्धोति। अस्मिन्पक्षे तेष्वाचारेषु स्मृतिमूलश्रुत्यनुमानात्प्राग्विरोधा-दर्शनात्प्रतिष्ठितेषु वाधासम्मवाद् बलीयस्त्वमेव तावद्युक्तम्, तदनङ्गीकरणे वरं साम्यमस्तु, न त्वाचारस्य दौवंत्यमिति सूत्रं योज्यम्। द्विविधमिष पूर्वपक्षमुपसंहरित—तेनेति।

चास्त्रस्या वेति सूत्रेण सिद्धान्तमाह—स्मृतीनां वेति । स्मृत्यिमप्रायः चास्त्रच्यद्ध इत्याचयः । तिमित्तत्त्वादिति चास्त्रत्वसामान्येन प्रकृतत्वाद्वेदाख्यं चास्त्रं तच्छव्देन परामृत्य श्रुतिमूलत्वं हेतुष्टच्यते । तच्चोभयोः स्मृत्यिधकरणे प्राप्तम्, विरोधे पुनष्टच्यमान-माचाराणां श्रुतिमूलत्वपरिसंख्यार्थम् । तत्रोभयोः श्रुत्यनुमापकत्वाविचेषे विरोधेऽपि स्मृतेरेव श्रुतिमूलत्वम्, नाचारस्येति कथमवसीयत इत्यपेक्षायामाह—उभयोरिति । असाम्यमुप-पादयति—सप्रत्ययेति । प्रत्ययचव्देन ज्ञानं विश्वासो वाऽिमधीयते । ऋषित्वाच्च मन्वादेः साक्षात्कृत्वमाण ऋषय इति स्मृतेः, सकलधमंतत्त्वज्ञानसम्पन्नत्वावसायादाचार्यंवचः प्रमाणिमिति च श्रुतेधंमंप्रवक्तृत्वेनावधारिताचार्यंत्वस्य मन्वादेः सत्यवादित्वावगमादप्रतार-कत्वेन विश्वास्यत्वात्तर्पणीतायाः स्मृतेवंदिवरोधेऽपि श्रुतिमूलत्ववारणच्यात्वस्यापपादि-तत्वादाचारियोषे का कथेत्याचयः । अर्वाचीनानां तु सकलधमंतत्त्वज्ञानामावात्प्रमादादि-सम्भवाच्च तदाचारस्य श्रुतिमूलत्वकल्पने श्रुतिस्मृतिविरोधो विष्टनकारीत्यर्थादुक्तम्, लिङ्गवाक्यवच्च सिन्नकर्णविप्रकर्णविचेषादिप स्मृत्याचारयोवंलावलिचेषोऽवसीयतइत्याह्—आचारित्विति । चशव्दार्थे तुश्वव्दस्मृतेर्वा साक्षाच्छ्विकल्पनत्वद्योतनार्थः ।

ननु स्मृतिवदाचारस्यापि साक्षाच्छ्रितिमूलस्वोपपत्तेः किमन्तरा स्मृतिकल्पनयेत्या
र्घञ्कचाह—न हीति । अयमाद्ययः तदानीन्तनानां मन्वादिवत्सकलवेदार्यंतत्त्वज्ञानमस्ति

यतः तदाचारस्य साक्षाच्छ्रितिमूलस्वं सम्माव्यते, एवं सत्यपि यद्येकैव काचिच्छ्रितः

सर्वाचाराणां मूलभूता स्यात्, तत्तस्तस्याः कयंचित्तात्पर्यावधारणसम्मवात्साक्षादिदानीन्त
नपुरुषाचारमूलस्वं सम्माव्येत, न स्वसी—सम्भवतीत्युक्तम् । यद्यपि सदाचारः प्रमाणमिति

स्मृत्यनुरूपैका श्रृतिः कल्प्येत, तथापि तस्याः सिद्धाचारानुवादेन प्रामाण्यप्रतिपादनमात्र
परत्वेनाचारप्रवर्त्तंकत्वामावाम्मूलत्वं न सम्भवतीति दर्यायतुम्—प्रवित्तिकत्युक्तम् ।

यत्तु यद्वा शिद्यात्मतुष्टीनामित्यादिनाशिष्टानुष्ठानमत्रेणाचारादोनां श्रेयःसाधनत्वाच विधायकश्रुत्यपेक्षत्युक्तम्, त-च्छ्रितिस्मृतिविहितो धर्मं। तदलाभे शिष्टाचारः प्रमाणमिति विधिष्ठ
वचनपर्यालोचनया, मानवीयस्यापि वेदोऽखिलो धर्ममूलमिति स्मृत्याचारादिष्वनुशक्तस्य

धर्ममूलश्चन्दस्य ।

वेदः स्मृतिः सदाचारः स्वस्य च त्रियमात्मनः । एतच्चतुर्विधं प्राहुः साक्षाद्धर्मस्य लक्षणम् ॥ म० २/१२

इति लक्षणशब्दस्य च प्रमाणपरत्वावसायात्प्रौढिमात्रमित्यवगम्यते । मिन्नानामप्याचारमूलभूतानां श्रुतीनां मिलितानामेकत्र पाठे तात्पर्यावधारणं सम्माव्यते, तासां तु नानाप्रकरणस्थानां विच्यन्तरशेषत्वेन पठितानां पुरुषधर्माचारविधिपरत्वस्यात्पप्रजैरिदानीन्तनैनिर्णेतुमशक्यत्वाि विच्यन्तरशेषत्वेन पठितानां पुरुषधर्माचारविधिपरत्वस्यात्पप्रजैरिदानीन्तनैनिर्णेसुवितात्पर्यावधारणमासीदिति कल्पयित्वेदानीन्तनिश्चिष्ठपृतिमंवित स्मृत्या व्यवायः श्रुतिकव्पनस्येति विप्रकीर्णत्वगुपपादयित—नेति । विच्यन्तरशेषत्वेन स्तुतिमात्रत्वेनावमासमानस्यापि सिद्धवत्सङ्कीतंनान्यथानुपपत्तिप्रापकविध्याक्षेपकत्वकत्पनाक्लेशः कथेचिच्छव्देनोक्तः । आचारमूलश्रुतीनां तात्पर्यावधारणक्षेशप्रदर्शनायैवोदाहरणानि दर्शयन्यात्र
धारणपूर्वंकमोजनाचारमूलश्रुतीनां तात्पर्यावधारणक्षेशप्रदर्शनायैवोदाहरणानि दर्शयन्यात्र
धारणपूर्वंकमोजनाचारमूलश्रुतीनां तात्पर्यावधारणक्षेशप्रदर्शनायैवोदाहरणानि दर्शयन्यात्र
धारणपूर्वंकमोजनाचारमूलश्रुतीनां तात्पर्यावधारणक्षेशप्रदर्शनायैवोदाहरणानि दर्शयन्यात्र

पात्रपाप्त्वात्वेति श्रुत्यर्थः । कथं तद्याचारपरविधिपरत्वनिर्णय इत्याशङ्काय—सत्यपीत्याद्यक्तम् ।

नत्वश्चस्कन्दनशङ्कापरिहारार्थत्वेन पात्रधारणास्यार्थंप्राप्तनाप्यश्चस्कन्दनशङ्कापरिहारोपपत्तीनयमार्थो विधिः सम्मवतीत्याशयः । स्वमावात्प्रयोजनवशाद्वाऽर्थक्की नियता प्राप्तिः
स्यात् त्वेतदुमयमप्यत्रास्तीति दर्शयातुं वैषम्यदृष्टान्तद्वयम् ।

दक्षिणहस्तमोजनाचारमूलभूतां श्रृतिमुदाहरति—एवमिति । स्त्रीणां पूर्वं सव्याक्ष्यं जनाचारमूलमुदाहरति — तथेति । बेषिभूतिविध्यन्तरोपन्यासस्य प्रयोजनमुक्तम् । स्त्रीणां पत्यन्तरवर्जनाचारस्य मूलमुदाहरति तथेति ।

रजस्वलाचारमुदाहरित—तथेति । विश्वल्पो वै त्वाष्ट्रः पुरोहितो देवानामासीदिति नै० सं० २।५।१ । प्रकृत्य तस्य वज्जमादाय घीषांण्यिच्छनदितीन्द्रस्य त्वाष्ट्रवधनिमित्तन्नह्म-ह्याप्राक्षिमुक्त्वा, स पृथिवीमुपासीददस्य न्नह्महृत्याय तृतीयं प्रत्यगृह्मणेत्यादिपृथिच्यादीनां न्नह्महृत्याविमागमुपक्रम्य स स्त्रीसंसदमुपासीददस्य न्नह्महृत्याय तृतीयं प्रतिगृह्णतोन्द्र-प्राथितानां स्त्रीणां तृतीयं न्नह्महृत्याय प्रत्यगृह्णन्निति न्नह्महृत्यायास्तृतीयस्य विभागस्य प्रति-प्रहम्, तिनिमित्तं च मलवद्वासस्त्वमुक्त्वा न मलवद्वाससा सह संवदेन्नास्या अन्नमद्यादिति, तदुपगमनं निषिष्य, यां मलवद्वासमिमसम्मवित यतस्ततो जायते सोऽभिग्यस्तो यामरण्ये तस्य स्त्रेनो यां पराचीम्, तस्य ह्रीतस्य मुख्यप्रगल्मा इत्युपगमननिषेष-चेषमृतां निन्दामुक्त्वा तत्प्रस्तावेनागतानां रजस्वलान्नतां या स्नाति, तस्य अपमुमानका याम्यङ्क्ते, तस्य दुश्वर्मायाप्रलिखते, तस्य खलित रपमारी याङ्गे तस्य काणो पादतो वावते तस्य स्यावदन्ता, या नरवानि निकृत्तते, तस्य कुनली या कृणति, तस्य क्लीवो या, रज्जुं सृजित, तस्या उद्वन्धको, या खर्वेण पिवति, तस्य खर्वस्तिमानानां प्रकरणा-स्वाविनिन्दाद्वारेणोक्तानामग्निषोमीयपुरोहाद्ययागविधिघेषत्वेन प्रतीयमानानां प्रकरणा-

बाधो मूलश्रुतिदर्शनं यावदुक्तः तथात्रापि वाच्यः। न चानुष्ठानात्मकस्याचारस्यासौ सम्मवतीति। नन्वाचारस्यापि स्मृतिवच्छ्षत्यनुमानेनैव प्रामाण्यं न स्वातन्त्र्येण। न च स्मृत्याचारानुमितयोः श्रुत्योवं लावलविशेषोऽस्तीत्याशङ्कराहु — श्रुतिरिति।

स्मृतेविक्यात्मकत्वेनानेकरूपार्थंप्रतिमाने प्रत्यक्षश्रुत्यविषद्धार्थंप्रतिपादनपरश्रुतिकरूपनेन यथाश्रुतार्थंत्यागलक्षणो वाधो युक्तः, आचारस्य त्ववाक्यात्मकत्वेनान्यथात्वकरूपनायोगाद्य-थाशिष्टेरनुमीयते, तथैवानुष्टेयिमत्यनुष्ठानाख्यफलनिष्ठेव श्रुतिः करूप्यतइत्याशयः। एतदेव विवृणोति—धाबद्धोति। अस्मिन्पक्षे तेष्वाचारेषु स्मृतिमूलश्रुत्यनुमानात्प्राग्विरोधा-दर्श्वनात्प्रतिष्ठितेषु वाधासम्मवाद् वलीयस्त्वमेव तावद्युक्तम्, तदनङ्गीकरणे वरं साम्यमस्तु, न त्वाचारस्य दौवंत्यमिति सूत्रं योज्यम्। द्विविधमिष पूर्वपक्षमुपसंहरति—तेनेति।

धास्त्रस्था वेति सूत्रेण सिद्धान्तमाह—स्मृतीनां वेति । स्मृत्यिमप्रायः धास्त्रधव्य द्वस्याथयः । तिमित्तत्त्वादिति शास्त्रत्वसामान्येन प्रकृतत्वाद्वेदास्यं शास्त्रं तच्छव्देन परामृश्य श्रुतिमूलत्वं हेतुष्ट्यते । तच्चोमयोः स्मृत्यिधकरणे प्राप्तम्, विरोधे पुनष्ट्यमान-माचाराणां श्रुतिमूलत्वपरिसंस्यार्थम् । तत्रोमयोः श्रुत्यनुमापकत्वाविशेषे विरोधेऽपि स्मृतेरेव श्रुतिमूलत्वम्, नाचारस्येति कथमवसीयत द्वत्यपेक्षायामाह—उभयोरिति । असाम्यमुप-पादयति—सप्रत्वययेति । प्रत्ययश्चवेन ज्ञानं विश्वासो वाऽिमधीयते । ऋषित्वाच्य मन्वादेः साक्षात्कृतधर्माण ऋषय इति स्मृतेः, सकलधर्मतत्त्वज्ञानसम्पन्नत्वावसायादाचार्यवयः प्रमाणिति च श्रुतेधंमप्रवक्तृत्वेनावधारिताचार्यत्वस्य मन्वादेः सत्यवादित्वावगमादप्रतार-कत्वेन विश्वास्यत्वात्तर्पातायाः स्मृतेवेदिवरोधेऽपि श्रुतिमूलत्ववारणश्चयत्वस्योपपादि-तत्वादाचारवरोधे का कथेत्याशयः । अर्वाचीनानां तु सकलधर्मतत्वज्ञानामावात्प्रमादादिसम्मवाच्य तदाचारस्य श्रुतिमूलत्वकल्पने श्रुतिस्मृतिवरोधो विष्क्रकारीत्यर्थादुक्तम्, लिङ्गवावयवच्य सिन्नकर्णवित्रकर्णविशेषादिप स्मृत्याचारयोवंलावलिकशेषोऽवसीयतद्वत्याह्—सम्मवाच्य तदाचारस्य श्रुतिमूलत्वकल्पने श्रुतिस्मृतिवरोधो विष्क्रकारीत्यर्थादुक्तम्, लिङ्गवावयवच्य सिन्नकर्णवित्रकर्णविशेषादिप स्मृत्याचारयोवंलावलिकशेषोऽवसीयतद्वत्याह्—साचारात्विति । चशब्दार्थे तुशब्दस्मृतेवी साक्षाच्छित्वकल्पनत्वद्योतनार्थः ।

ननु स्मृतिवदाचारस्यापि साक्षाच्छ्रितिमूळ्टवोपपत्तेः किमन्तरा स्मृतिकल्पनयेत्या
शक्कृषाह—न होति । अयमाश्यः तदानीन्तनानां मन्वादिवत्सकळवेदार्थंतत्त्वज्ञानमस्ति

यतः तदाचारस्य साक्षाच्छ्रितिमूळ्टं सम्माच्यते, एवं सत्यपि यद्येकैव काचिच्छ्रितः

सर्वाचाराणां मूळमृता स्यात्, ततस्त्रस्याः कर्याचित्तात्पर्यावधारणसम्मवात्साक्षादिदानीन्त
नपुरुषाचारमूळ्टं सम्माच्येत, न त्वसी—सम्भवतीत्युक्तम् । यद्यपि सदाचारः प्रमाणमिति

स्मृत्यनुरूपंका श्रृतिः कल्प्येत, तथापि तस्याः सिद्धाचारानुवादेन प्रामाण्यप्रतिपादनमात्र
परत्वेनाचारप्रवर्त्तंकत्वामावाम्मूळ्त्वं न सम्मवतीति दर्शयतुम्—प्रवित्तिकृत्युक्तम् ।

यत्तु यद्वा शिद्यात्मतुष्टीनामित्यादिनाशिद्यानुष्ठानमत्रेणाचारादीनां श्रेयःसाधनत्वाम् विधायकश्रुत्यपेक्षत्युक्तम्, त-च्छ्रितिस्मृतिविहितो धर्मं। तदलाभे शिष्टाचारः प्रमाणमिति विधर
श्रुत्यपेक्षत्युक्तम्, त-च्छ्रितिस्मृतिविहितो धर्मं। तदलाभे शिष्टाचारः प्रमाणमिति विधर
वचनपर्यालोचनया, मानवीयस्यापि वेदोऽखिलो धर्ममूळमिति स्मृत्याचारादिष्वनुशक्तस्य

धर्ममूळशब्दस्य ।

वेदः स्पृतिः सदाचारः स्वस्य च प्रियमात्मनः । एतच्चतुर्विधं प्राहुः साक्षाद्धमंस्य लक्षणम् ॥ म० २/१२

इति लक्षणश्चन्दस्य च प्रमाणपरत्वावसायात्प्रौढिमात्रमित्यवगम्यते । मिन्नानामप्याचारमूलभूतानां श्रुतीनां मिलितानामेकत्र पाठे तात्पर्यावधारणं सम्माव्यते, तासां तु नानाप्रकरणस्थानां विध्यन्तरशेपत्वेन पठितानां पुरुषधर्माचारविधिपरत्वस्यात्पप्रज्ञैरिदानीन्तनैर्निणंतुमश्चनयत्वाच्छिष्टाचारपारम्पग्रंस्मृत्यैव कस्यचिद् बहुवेदिवदः प्रज्ञातिशयसम्पन्नस्याचारमूलश्रुतितात्पर्यावधारणमासीदिति करुपयित्वेदानीन्तनिश्चिष्ठपृतृत्तिमंवित स्मृत्या व्यवायः श्रुतिकल्पनस्येति विप्रक्षीणंत्वगुपपादयति—नेति । विध्यन्तरशेषत्वेन स्तुतिमात्रत्वेनावमासमानस्यापि सिद्धवत्सङ्कीतंनान्यथानुपपत्तिप्रापकविध्याक्षेपकत्वकरुपनावलेशः कथंचिच्छव्देनोक्तः । आचारमूलश्रुतीनां तात्पर्यावधारणक्षवेशप्रदर्शनायैवोदाहरणानि दर्शयन्त्रप्र
धारणपूर्वंकमोजनाचारमूलभूतां तावच्छ्कतिमुदाहरति—तद्धयेति । क्रत्वथंत्वशङ्कामूचनार्थः
प्रकरणोपन्यासः । स्तुतिमात्रशङ्कासूचनार्थं विध्यन्तरशेषत्वोपन्यासः । एकेन परिगृद्योतरेणात्तीति श्रुत्यर्थः । कथं तद्धाचारपरविधिपरत्वनिर्णय इत्याशङ्काय—सत्यपीत्याद्यक्तम् ।
नन्त्रभस्कन्दनशङ्कापरिहारार्थत्वेन पात्रधारणास्यार्थंप्राप्तस्कन्दनशङ्कापरिहारोपपत्तीनयमार्थां विधिः सम्मवतीत्याशयः । स्वमावात्रयोजनवशाद्वाऽर्थिकी नियता प्राप्तिः
स्यात् त्वेतदुमयमप्यत्रास्तीति दर्शयनुं वैषम्यदृष्टान्तद्वयम् ।

दक्षिणहस्तमोजनाचारमूलभूतां श्रृतिमुदाहरति—एविमिति । स्त्रीणां पूर्वं सञ्याक्ष्यं जनाचारमूलमुदाहरति — तथेति । श्रेषिभूतिविष्यन्तरोपन्यासस्य प्रयोजनमुक्तम् । स्त्रीणां पत्यन्तरवर्जनाचारस्य मूलमुदाहरति तथेति ।

रजस्वलाचारमुदाहरित—तथेति । विश्वरूपो वै त्वाष्ट्रः पुरोहितो देवानामासीदिति नै० सं० २।५।१ । प्रकृत्य तस्य वच्चमादाय शीर्षाण्यिन्छनदितीन्द्रस्य त्वाष्ट्रवधिनिमत्त्रव्रा-ह्त्याप्रासिमुक्त्वा, स पृथिवीमुपासीददस्य ब्रह्महृत्याय तृतीयं प्रत्यगृहाणेत्यादिपृथिव्यादीनां ब्रह्महृत्याविमागमुपक्रम्य स स्त्रीसंसदमुपासीददस्य ब्राह्महृत्याय तृतीयं प्रतिगृह्णातीन्द्र-प्राधितानां स्त्रीणां तृतीयं ब्रह्महृत्याय प्रत्यगृह्णिति ब्रह्महृत्यायास्तृतीयस्य विभागस्य प्रति-प्रहम्, तिन्निमत्तं च मलवद्वासस्त्व मृक्त्वा न मलवद्वाससा सह संवदेन्नास्या बन्नमद्यादिति, तदुपगमनं निषिष्य, यां मलवद्वासमिमसम्भवति यतस्ततो जायते सोऽमिश्वस्तो यामरण्ये तस्य स्तेनो यां पराचीम्, तस्य ह्वीतस्य मृख्यप्रगल्मा इत्युपगमनिषेध-चेषमूतां निन्दामुक्त्वा तत्प्रस्तावेनागतानां रजस्वलाव्रतानां या स्नाति, तस्य अप्नुमादका याम्यङ्क्ते, तस्य दुध्वर्मायाप्रलिखते, तस्य खलित रपमारी याङ्गे तस्य काणो पादतो घावते तस्य व्यावदन्ता, या नरवानि निकृत्तते, तस्य कुनक्षी या कृणिति, तस्य क्लीवो या, रज्जुं सृजित, तस्या उद्वन्धको, या खर्वेण पिवति, तस्य खर्वस्तिस्ते रात्रीवृतं चरेदिति-स्नानादिनिन्दाद्वारेणोक्तानामग्निषोमीयपुरोडाश्यागविधिशेषत्वेन प्रतीयमानानां प्रकरणा-

विक्रमेण स्त्रीधमंत्वावधारणमाचारपरम्परास्मृत्या विना न शक्यमित्याशयः। अवो नानाप्रकरणस्थत्वेन पुरुषधमंविधिपरत्वकल्पनिविधेपलक्षणाद्विप्रकीर्णत्वाच्छिष्टाचारपारम्पयं-स्मृत्या विनैकार्थे वाल्पर्योपसंहारो न सम्मवतीत्युपसंहरित—एवं चेति। ततश्राचार-प्रामाण्यस्य सिद्धान्तस्मृत्यन्वरितत्विमत्याह—तेनेति। सिद्धान्तमुपसंहरित त्रिवृदादिश्ब्दानां वाक्यशेषवशेनार्थनिण्यः — तस्मादिति।

लोकवेदगतयोवांशब्दार्थं प्रसिद्घ्योविरोधे साम्यवैषम्यविचारार्थं तेष्वदर्शनादित्यादिसूत्रद्वयमिति वर्णंकान्तरमाह—त्रिवृद्धित । एकस्यापि वाच्यत्वे साद्वयमेतरत्र प्रतीतेः प्रयोगोपपत्तिश्रङ्कानिराकरणार्थं म्—विलक्षण इत्युक्तम् । एकेति । लौकिक्येव वैदिक्येव वेति
पक्षद्वयमुक्तम् । त्रिवृच्छव्दे विप्रतिपत्ति दर्श्यति— लोके तावदिति । स्तोत्रीयागतनवको
विविक्षतः । कथं वेदे स्तोत्रीयानवकार्थंत्वप्रसिद्धिरित्यपेक्षायामाह—त्रिवृदिति । 'उपास्मै
गायता नरो दिवि द्युत्याः रुचा, पवमानस्य ते के च सा० सं० उ० १-१-२ इति त्रृचत्रयानुक्रमणन्नविमः स्तुवन्तीति स्तुत्यन्तरदर्शंनात्स्तोतियां नवकविषयत्वं त्रिवृच्छव्दस्यावसीयतद्वत्ययः । चश्चव्दे विप्रतिपति दर्श्यति—त्रथेति । याज्ञिकप्रसिद्धि दर्श्यति—अनवसावेतेति । मक्तव्यावृत्त्यर्थं मनवस्नावितविशेषणम् । वैश्वदानपेक्षपाकमात्रनिमित्तवदर्शनार्थं मन्तकष्मपक्वग्रहणं वेदे प्रसिद्धि दर्शयति—तथेति । आदित्यं चर्च विधायाज्यस्यैनं चरुमिपपूर्यं
चतुराज्यमागान्यजित, पथ्यां स्वस्तिमिष्ट्वार्यनीषोमौ यजित, अग्निषोमाविष्टा सवितारं
यजत्यदितिमोदनेति क्रमपरे वाक्ये सिद्धवदनुवावदादोदनवाचिता चश्चव्यस्य ज्ञायते ।
आश्वलावश्चदे विप्रतिपत्ति दर्शयति—एविमिति । वेदप्रसिद्धि दर्शयति—एवं होति ।
ऐक्षवीशव्देऽप्यादिश्वद्योपात्तां विप्रतिपत्ति दर्शयति—ऐक्षव्याविति ।

विषयं दशंयिक्वा साम्यपक्षे तावत्सूत्रं योजयति—एवसाविष्विति । आदिशब्दः स्तोमशब्दामिप्रायः । माष्यकृद्वचाख्याने कः पुनरत्र निश्चय इति सिद्धान्तवेलायां प्रश्नदर्शं-नाद्विप्रतिपत्तिशब्दस्य सन्देहार्थंत्वप्रतीतेस्तद्वचावृत्त्यथं विषयंयार्थंत्वे विप्रतिपत्तिशब्दं व्याख्यातुम्—प्रतिपत्तिविषयंयदृत्युक्तम् । हिशब्दः पादपूरणार्थः । तेष्विति सूत्रावयव-व्याख्यातुमाशङ्कते—ननु चेति । सूत्रावयवेनाशङ्कां निराकरोति—नैतदिति । अनेन च तेषु पदार्थेषु वाक्याश्यंवदतीन्द्रियत्वामावेन लोकविषयत्वविरोधस्यादशंनादिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । साम्यपक्षमुपसंहरति—तस्मादिति ।

लौकिकप्रसिद्धिवलीयस्त्वपूर्वपक्षमध्यनेनैव सूत्रेणाह—यदि चेति । लौकिकप्रसिद्धि-बलीयस्त्वहेतुतया (तेष्विति) सूत्रावयवेनोक्तमनुपसञ्जातिवरोधित्वं साधियतुम्—पूर्व-भावित्वादित्युक्तम् । पूर्वमावित्वमुपपादयति—वेदेति । नन्वेवं सित वेदस्य पदार्थावधा-रणोपायत्वामावेन वविचिदि वैदिकप्रसिद्धियमावाद्विचार एवायं नोपपचेतेत्याशङ्कर्याह्— तत्रेति ।

अत्रैव सूत्रं योजयित—तेष्विति । तेष्वदर्शनाद्विरोधस्येति सूत्रावयवस्य तेष्वेवादर्श-नाद्विरोधस्येत्यिभप्राय इत्यन्वयः । उमयत्राविरोधसाम्यापत्तिश्रङ्कानिवृत्त्यर्थमवधारणम् । किमस्मिन्वणंभे तच्छव्देन परामृष्टमित्यपेक्षिते तेष्विति व्याख्यातम् । पूर्वमावित्वं चाविरोधकारणं पूर्वोक्तमिमिप्रेतम्, अर्थवादानां चेत्यादिना कारणान्तरमुक्तम् । अर्थवादानां न
पदार्थप्रतीत्यङ्गत्वमवसीयत इत्यन्वयः । हेत्वपेक्षायां संज्ञासंज्ञसम्बन्धस्य कारणे व्युत्पादने
च व्यापारामावादित्युक्तम् । तद्धेतुत्वेनान्यपरत्वेऽमिहिते, किं परतेत्यपेक्षायां प्ररोचनायेषत्वमुक्तम् । कथं प्ररोचनेत्यपेक्षिते गुणेत्युक्तम् । वायुक्षेपिष्ठादौ श्रृतिप्रवृत्तिसम्मवात्प्रायग्रहणम् । 'आदित्यो यूपो, यजमानः प्रस्तरः, स्वगं आहवनीयः, इति वचनत्रयं दृष्टान्तः । एवं
तर्हि पदार्थं प्रत्योदासीन्येन वाक्यशेषेष्विप विरोधादर्शनादवधारणानधंक्यमित्यादाङ्कय
पदार्थंप्रतिपादनपरत्वाश्रयणे विरोधापादनेनावधारणमुपपादयित—तदाश्रयणे चैति ।
विरोधस्यैवेत्यवधारणेन वा शास्त्रस्य प्रसिद्धचानुगुण्यमेवानेन सूत्रावयवेनोच्यत इत्याह—
तथेति । रक्षारम्मकेषु तन्तुषु नवसंख्यासद्भावेऽप्युपवीतारम्मकायारक्षास्त्रेगुण्यविधानार्थं
त्रिवृच्छव्दः । अस्मिन्पूर्वंपक्षे समशब्दानुपपित्तमाशङ्कय काक्वा सिद्धान्तसूत्रं योजयित—
तस्मादिति ।

#### सिद्धान्तः

वैदिकप्रसिद्धिवलीयस्त्वे सिद्धान्तसूत्रं योजयित—इतोति । न केवलं श्रेयःसाघनात्मकं धर्मस्वरूपमेव धास्त्रंप्रमाणकम्, किं त्वङ्गमिप्, फलं च स्वर्गादीति वक्तुम्—साधनेत्युक्तम् । यस्त्वर्यवादानामन्यपरत्वात्पदार्थंप्रतीत्यनङ्गत्वमुक्तम्, तत्रान्यपरत्वेऽिप विधिस्तुत्योरेकविषय-स्वित्यमात्स्तुतिविषयस्यार्थंस्यान्यथानुपपस्या विधिविषयत्वप्रतीतेस्तस्य चोपसंहारगतस्यापि विष्युद्देशेनाऽग्रहणं निरालम्बनत्वेनार्थंवादानर्थंक्यापत्तेरानर्थंक्यप्रतिहतानां विपरीतं वज्ञा-वल्रमिति' न्यायाद् वलीयस्त्वमित्याह—अर्थवादेति । अपिशव्वेन वहिष्पवमाने च तृचन्ययानुक्रमणस्य स्तोत्रीयाविधानार्थंत्वान्नार्थंवादतेत्यिप सूचितम् । नन्वर्थवादावगतस्यार्थस्य विष्युद्देशेन ग्रहणे त्रिवृदादिशव्दानां स्तोत्रियानवकादिवाचित्वेन वृद्धव्यवहारादनवगते विधौ गौणत्वं स्यादित्याशङ्काह्याह—गौणो वेति । प्रमाणामावेनाऽन्यत्र विधौ गौणत्वं नाश्री-यते, इह तु वेदप्रमाणकत्त्वाद् गौणत्वमप्यदुष्टमित्याश्यः । परमार्थंतस्तु त्रिवृदादिशव्दानां स्तोत्रीयानवकादिष्वपि गुणयोगासम्भवान्मुख्यत्वमेवामिमतम् । नन्वेवमपि तृचत्रयानुक्रमणेन नविधः स्तुवन्तीति वचनेन बहिष्यवमाने स्तोत्रीयानवकप्रसिद्दिष्यवृद्ग्रहणमनर्थंकमित्याशङ्काय तृचत्रयानुक्रमेण नवकवचनयोरमावेऽपि 'त्रिवृद्यिनश्रोम' इत्यादौ नवकसिद्धिरस्य विचारस्य प्रयोजनमिति दश्योयतुमाह—त्रिवृच्छव्य इति ।

### दशमिकाधिकरणार्यं निरूपणम्

एतदेवास्य विचारस्य प्रयोजनं दश्यमे त्रिवृदग्निष्टोम इत्युदाहृत्य किमग्निष्टोम-साधनमात्रगतसंख्याविकारिकेयं त्रिवृत्संख्या, स्तोमगतसंख्याविकाविकारिका वेति सन्दिह्म, त्रिवृद्रज्जुरित्यादौ लोके त्रिवृच्छव्दस्य त्रेगुण्यमात्रवाचित्वदर्शनाद् बहिष्पवमानवच्च तृचत्रयानुक्रमणादैः स्तोत्रीयानवकावगतिकारणस्यात्रामावात् त्रिवृ-स्वस्य च संख्यात्वसामान्येन संख्यामात्रकार्ये विनियोगप्रतीतेः सर्वसंख्याविकारिका त्रिवृत्संख्येति त्रिवृत्संख्यासर्वसंख्याविकारः स्यादिति सुत्रेण पूर्वपक्षयित्वा, त्रिवृद्बहिष्प- वमानिमत्युक्त्वा स्तोत्रीयानवकाम्नानात्त्रयस्त्रिकपालाः, त्रिवृत्ता स्तोमेन सम्मिता इति च । नवानां कपालानां त्रिवृत्ता, स्तोमेन समानवचनात्त्रिवृच्छव्दस्य स्तोत्रीयानवकवाचित्वप्रतीतेर-त्रोमयसम्मवेऽपि वैदिकत्वसामान्येन स्वोत्रीयानवकविषयत्वावधारणात्स्तोमगतैव पश्चदबात्वादिसंख्या त्रिवृत्संख्यया बाच्यत इति, 'स्तोमस्य वा तल्लिङ्गत्वादितिसूत्रेण सिद्धान्तं वदतोपपादियध्यते । प्रसङ्गादादिश्वव्दोपात्तस्य स्तोमशब्दस्य लोकप्रसिद्धसमुदायमात्र-वचनत्वाविक्रमेण स्वोत्रीयासमुदायवचनत्वं वेदयाज्ञिक-व्याकरणप्रसिद्धिवलेनाहैवमिति । तथाप्यवस्यमेव त्रिवृद्दादिषु द्रष्टव्य इत्यव्याहृत्य योज्यम् । लौकिक्याः समुदायमात्रवचनत्व-प्रसिद्धैः का गतिरित्यपेक्षायां—लोकेत्युक्तम् । ननु त्रिवृच्छव्दस्य स्तोत्रीयानवकवचनत्वे 'विप्रस्योध्वेवृतं त्रिवृते, त्रिवृता ग्रन्थिनैकेनेति' मनुवचनमयुक्तं स्यादित्याशङ्क्रय पौष्पेय-वाक्येषु लोकवेदप्रसिद्धघोस्तुल्यवलत्वेन यथासम्मवं प्रसिद्धयनुसारोपपत्तेः, इह त्रैगुण्य-वाचित्वमाश्चर्य परिहरति—यत्वित ।

उपवीतारिम्मकाया वा रक्षा नवतन्तुकारभ्यत्वात्तस्या एव च ग्रन्थ्यारम्मकत्वाद्दैिदकप्रसिद्धधनुसारेणैव मनुवचनं युज्यत इत्याह—यद्वेति । ननु वेदेऽपि त्रिवृद्भवतीति रशनात्रेगुण्यप्रयोगदर्शनारुलेकिकी प्रसिद्धिराश्रितेत्याशङ्कध, तत्रापि प्रौदधा याज्ञिकप्रसिद्धधनादरेण
वैदिकप्रसिद्धधनुसाराक्षवगुणत्वं मविष्यतीत्याह—तथेति । अयं तु पक्षः स्तोत्रीयान्यतिरेकेणान्यत्र नवकसंख्यायां त्रिवृच्छव्दप्रयोगामावादयुक्त इति, वेदप्रसिद्धस्तीत्रीयागतनवकसंख्याख्पार्थासम्मवाद्वशनादौ वेदिवरोधामावाल्लोकप्रसिद्धं त्रैगुण्यमेव ग्राह्यमित्याह—
यद्वेति । ननु स्तोत्रीयागतनवकवाचित्वेन शोणादिवन्नवकत्वावान्तरजात्यमावाद्यकृत्यधिकरणविषद्धं विशिष्टवाचित्वं प्रसज्येतेत्याशङ्कत्रय—यथैवेत्युक्तम् । यत्र विशेषणमात्रे शक्तौ किलतायां तदिवनामावाद्विशेष्ये प्रतीतियुंज्यते, तदेवाकृत्यधिकरणस्य विषयः । अविनामावामावे तु सुवादिशब्दनां पुत्रामार्थाभावे यांचादिविशिष्टवाचित्वमिष्यत एव । वृद्धव्यवहारावसये चार्थं अन्वयव्यतिरेकाम्यां निकृष्टे शक्तिः कल्प्येत, इह तु त्रिवृद्दबहिष्पवमानमित्युकत्वा स्तोत्रीयानवकानुक्रमणान्नवसंख्यायास्त्रिवृच्छव्दवाच्यत्यं कल्प्यमानं स्तोत्रीयागताया
एव कल्पयितुं शक्यम्, न शुद्धायाः, प्रमाणामावादित्याशयः । स्तोत्रीयाविशिष्टस्य नवकत्वस्य वाच्यत्वात्तदेकदेशस्य नवकत्वस्य गौणत्वमिभित्रतम् ।

आश्रयवलावलानादरेण स्वरूपवलावलवशात्पदार्थनिणंयमिप्रदेत्य—उत्तरसूत्र इत्युकम् । चश्राब्दस्य त्वोदनसम्बन्धेनैव स्थाल्यां प्रयोगोपपत्तेलींकप्रसिद्धेऽर्थे शक्तिनैव कल्येत्याह—तथेति । सौर्यं चश्ं निवंपेदित्यादौ वाक्यशेषामावेऽप्योदनो वा प्रयुक्तत्वादित्यत्र
१०-१-३० । चश्राब्दस्य वेदयाज्ञिकप्रसिद्धिन्यामोदनमात्रवाचित्वावसायादोदनस्यैव
ग्रहणिति दशमे वश्यमाणं चश्श्यब्दोऽपीत्यिपशब्देन सूचितम् । अन्यत्राप्योदनविषय
एवेत्यर्थः । अस्मिश्र वर्णके दाशमिक्योस्त्रिवृच्चवंधिकरणयोः एतदिधकरणप्रयोजनप्रतिपादनार्थत्वान्न पौनश्त्त्यम् । याज्ञिकशब्दस्य पूर्वनिपातेन वेदप्रसिद्धिनरपेक्षस्य याज्ञिकवृद्धव्यवहारस्य वाच्यवाचकमावावगमे साक्षात्कारणत्वेनाम्यहितत्वं सूचितम् ।

आश्ववार्लक्षवीशब्दयोस्तु समुदायप्रसिद्धेवं लीयस्त्वेनापि दुवंललौकिकावयवप्रसिद्धि-बाधेन काशतन्म लवाचित्वमेवसीयत इत्याह—आश्ववालेति । नन् दीर्धंश्लक्ष्णपत्राणां काशानामध्वकेशैः सादृश्यादश्ववालशब्दस्य काशेषु गौणप्रयोगोपपत्तेनं समुदायस्य शत्त्रशन्तर-कल्पनं यक्तमित्यलब्धारिमकायाः समुदायप्रसिद्धेः कयं बलीयस्त्वमित्याशङ्कर्याम्युपगम्यापि गीणत्वम्, वेदक्लुप्रत्वाद् वलीयस्त्वमाह-अथापीति । यथा ध्येनेन यजेतेति विहिते यागे सामानाधिकरण्याच्छेचननामत्वेन प्रसिद्धेनैकशक्तिकलानामयाद्वाच्यवाचकमावानम्युपगमेऽपि यथा वै श्येनो निपत्त्वादत्तएवमयं द्विषन्तं भ्रातृब्यं निपत्यादत्त इत्यथैवादावगतनिपत्त्वादान-कत्वसादृश्येन श्येनपक्षिजात्योपिमते गौणत्वद्वारेणावासप्रसिद्धिः । श्येनशब्दः पूनरिष्यागे धर्मातिदेशाय समानमितरच्छचेनेनेति प्रयुज्यमानो गौणोऽपि वेदक्लुस्त्वाद्यागाविषयत्वेनै-वाश्रीयते, तथाऽश्ववालशब्दोऽप्याश्ववालः प्रस्तर इत्यज्ञ वाक्यशेषात्काशविषयत्वेन प्रतीय-मानोऽनेकशक्तिकरुपनामयासद्वाचकर्वानम्युपगमेऽपि दीघंश्लक्ष्णत्वादिसादृश्याद् गौणस्वद्वारेण काशेष्वेवासप्रशिद्धिर्वाक्यशेषामावेऽपि वेदक्लुसत्वात् काशविषयत्वेनैवाश्रीयत इत्यर्थः । नन्वश्ववालज्ञव्दस्य गौणत्वाम्युपगमे गौणतायाः पदान्तरसामानाधिकरण्यसापेक्षस्वेनासामर्थ्या-पत्तेराश्ववाल इति तद्वितानुत्पत्तिप्रसङ्गान्नाश्ववालशब्दस्य गौणत्वं युक्तमित्याशङ्क्य. अभ्युपगमवादमात्रत्वमस्य प्रकटयितुमाह—अथापीति । यद्यपि गौणत्वं न च ते वालाः काशतां प्राष्ठा इति काशरूपेणाश्वस्य बालानां परिणामामिधानात्प्रकृतिविरकारयोश्च साद्श्यसम्मवाच्छव्दावगतप्रकृतिविकारमावमात्रेणोत्प्रेक्षितम्, न वास्तविमिति ज्ञब्दप्रहुणेन सुचितम् । वेदस्य सम्बन्धिहष्टमगवतं चेन्न केनापि वायते, स्वतन्त्रत्वेनापौरुषेयत्वेन वेदे दोषाशङ्कानुपपत्तेरित्यर्थः ।

ननु धर्मातिदेशादिव्यवहारसिद्धचर्यं केनचिद् गुणयोगेन श्येनशब्दस्य यागिवशेषनाम-त्वाङ्गीकरणमर्थंवत्युरोडाशानलं कुर्वित्यादौ च लाधवार्यं पुरोडाशशब्देन धानादिहित्रः पश्चकलक्षणार्यं वेति इति तु मुख्येन काशशब्देनेव प्रस्तरिविधिसिद्धेगौणलाक्षणिकाश्ववाल-शब्दानर्थंक्यापत्तिः । मुख्रत्वे त्वाश्ववालः प्रस्तरः कार्यः, काशाश्वश्वलालशब्द्योन्च्यन्ते इत्यनेकार्थंपरत्वापत्तेविक्यभेदः प्रसज्येतेत्याङ्क्रचाह—गौणिकितः । काशाश्ववालशब्द्ययेविच्य-वाचकत्वाभावे निरालम्बनवाक्यशेषापत्तेरगत्या वाक्यभेदोऽपि वेदाङ्गीकृत्वाक्र दोषमावहित, परमार्थंतस्तु विधिस्तुत्येकवाक्यत्वान्ययानुपपत्यैवात्र वाच्यवाचकत्वप्रतीतेनं वाक्य-भेदोऽस्तीति वाशब्देन सूचितम् । ननु वाक्यशेषवलेन त्रिवृदादिशब्दार्थंनिणंये पूर्वोक्त-मेव पौनश्त्त्यं स्यादित्यशङ्क्ष्रश्चाह—न चात्रेति । असन्दिग्धत्वमेव विवृणोति— लौकिकीति । एतद्वणंकसिद्धान्तमुपसंहरति—बाधतद्दति । सुखप्रहणार्थं वर्णंकत्रयसिद्धान्तं सिङ्क्षपति—तस्मादिति । आद्ये वर्णंके शास्त्रशब्देन शास्त्रशुमारित्वाद्यार्य विवश्यन्ते । द्वितीये स्मृतिः । तृतीये वेदः । मुक्तकानां नियमशून्यानां म्लेखानामाचारैरित्याद्य-वर्णंकऽष्यः । मुक्तकैरनिबद्धौरतीत्तरयोः, सदाचाराणां स्मृतिव्यवधानाद्धमंविप्रकर्षः—इतरेषां स्वसम्बन्धादेव ॥ ८ ॥ मा० प्र०—''तेषु'' = यव आदिशब्दों में। "विप्रतिपत्तिः" = अर्थवीषकता, अर्थात् वि=विशिष्ट, प्रतिपत्ति अर्थात् ज्ञान अर्थात् शाब्दज्ञान या अर्थवीष । ''समा'' = समान रूप, अर्थात् तुल्यवलयोः = समबल, ''विरोधस्य'' = ''अदर्शनात्'' = यतः क्यों कि विरोध अर्थात् बलावल नहीं देखा जाता है।

आर्यं और म्लेच्छो के मत में यव आदि की विभिन्न अर्थंबोधकता है, वह समान है अर्थात् तुल्यवल्रशाली है, क्योंकि, इन स्थलों में विरोध अर्थात् प्रावल्य या दौवंल्य का कोई कारण नहीं है।

स्मृति का प्रावत्य और दौर्बंत्य के निरूपण प्रसङ्ग में शब्दप्रयोग के विषय में आयं एवं म्लेन्छ का अर्थात् अपनावा प्रयोग करने वाले प्राकृत लोगों के वैषम्य का प्रावत्य और दौर्बंत्य का विचार किया जा रहा है। यव, वराह, वेतस, पीलू आदि शब्दों का आयों ने यथा क्रम में दीर्घ शूक, शूकर, वञ्जुल (वेद) एवं वृक्षविशेष रूप अर्थ में प्रयोग किया है। एवं म्लेन्छ इन शब्दों का प्रियङ्ग, कृष्णपक्षी, जम्बुवृक्ष एवं हस्ती के अर्थ में व्यवहार करते हैं। आर्थ म्लेन्छों का इस अर्थ-व्यवहार के विषय में स्मृतिगत विरोध है, इनमें एक को प्रवल और अन्य को दुबंल कहने का कोई कारण नहीं है, क्योंक, अर्थवोध कराना ही शब्द का प्रयोजन है और यह दोनों के प्रयोग से सिद्ध होना है, अतः, ये दोनों स्मृतियां तुल्यवल हैं, अतः इन शब्दों से दोनों अर्थों की अवगति होनी चाहिए। यही पूर्व पक्ष है।। ८।।

# शास्त्रस्था वा तन्निमित्तत्वात् ॥९॥ सि०

शा० भा०—वाशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । यवशब्दो यदि दीर्धंशूकेषु, सादृश्यात् प्रियङ्गुषु भविष्यति । यदि प्रियङ्गुषु, सादृश्याद् यवेषु । कि सादृश्यम् । पूर्वसस्येषे क्षीणे भवन्ति दीर्घशूकाः प्रियङ्गवश्च, एतत्तयोः सादृश्यम् । कः पुनरत्र निश्चयः ? यः शास्त्रस्थानाम्, स शब्दार्थः । के शास्त्रस्थाः ? शिष्टाः । तेषा-मविच्छिन्ना स्मृतिः शब्देषु, वेदेषु च । तेन शिष्टा निमित्तं श्रुतिस्मृतिश्चारणे । ते ह्येवं समामनन्ति यवमयेषु करम्भपात्रेषु विहितेषु वाक्यशेषं 'यत्रान्या क्षोषध्यो म्लायन्ते, अयैते मोदमाना इवोत्तिष्ठन्तीति दीर्घशूकान् यवान् दर्श्वयति वेदः' वेदे दर्शनादिविच्छन्नापारम्पर्यो दीर्घशूकेषु यवशब्द इति गम्यते । तस्माद् ति वेदः' वेदे दर्शनादिविच्छन्नापारम्पर्यो दीर्घशूकेषु यवशब्द इति गम्यते । तस्माद राहं गावोऽनुधावन्तीति सूकरे वराहशब्दं दर्शयति, अप्सुजो वेतस इति वञ्जुले वेतसशब्दम् । सूकरं हि गावोऽनुधावन्ति । वञ्जुलोऽप्सु जायते । जम्बूवृक्षः स्थले, गिरि नदीषु वा ॥ ९ ॥

इति यववराहाधिकरणम् ॥ ५ ॥

भा० वि०—सिद्धान्तमाह—शास्त्रस्येति । एकस्य शब्दस्योभयार्थत्वं तावद-युक्तम्, अनेकशक्तिकल्पनागौरवात्, शब्दादर्थानवधारणप्रसङ्गात्, विकल्पप्रस-ङ्गाञ्च । अतो न विप्रतिपत्त्योस्समबलतेति । वा शब्दं व्याचष्टे—वा शब्द इति । एकत्र मुख्यस्यान्यत्र गौणत्वोपपत्तेश्च नोभयार्थता युक्तेत्याह—यदिति । दीर्घ-शूकेषु मुख्य इति शेषः, यदि प्रियङ्गुषु मुख्यः सामान्यात् दीर्घशूकेषु भविष्य-तीत्यर्थः, किं तयोः सादृश्यमत आह—पूर्वसस्य इति । यद्यपि न प्रियङ्गवः शरत्पक्वा दीर्घशूकपाककालं फाल्गुनं यावदवितष्टमाना दृश्यन्ते । तथापि याभिरोवधीभिः - इयामाकादिरूपाभिः सह वर्षासु मुमुदिरे । तासु प्रक्षीणास्विप तेषामवस्थानदर्शनात् सादृश्याभिधानमित्यवसेयम् । एवं वा शब्दव्याख्यानेना-नेकार्थत्वानुपपत्त्या विप्रतिपत्त्योः समबलत्वं निरस्यावशिष्टं व्याख्यातुं प्रश्न-मुत्थापयति - कः पुनरितिः । कुत्र तर्हि मुख्यः ? कुत्र वा गोण इत्यर्थः, शास्त्रस्थ-पदं व्याकुर्वन्नुत्तरमाह—यक्कास्त्रस्थानमिति । प्रसिद्ध इति शेषः, शास्त्रस्थ-शन्देनाशास्त्रस्थार्थन्यावृत्तौ वैयध्यं मन्वानः शङ्कते—के शास्त्रस्था इति। भायमार्यान् व्यावर्तयति, किन्तु म्लेच्छान् इति । परिहरति—शिष्टा इति । श्रोतस्मार्तकर्मस्वभियुका इत्यर्थः । तदनेन प्रमाणमनुमानं स्यादित्यतोऽनुषक्त-प्रमाणपदान्वितं शास्त्रस्थपदं प्रमाणमित्येवं बलीयस्त्वफलवाचकमपि लक्षणया शास्त्रस्थप्रसिद्धिबलीयस्त्वपरं व्याख्यातम् । शिष्टप्रसिद्धेऽर्थे मुख्यत्वमुपपादयति— तेषामिति । शिष्टानां या स्मृतिः प्रतिपत्तिः शब्देषु-शब्दार्थसम्बन्धेषु सा लोके वेदे चाविच्छिन्ना अविप्लुता अबाधितेत्यर्थः, एतदुक्तं भवति शिष्टा एवं हि धर्मा-धर्माविष्लुतिसिद्धये शब्दार्थतत्त्वं विविच्य पर्यालीचयन्तो दृश्यन्ते, म्लेच्छास्तु दृष्टार्थव्यवहारस्य यथा कथंचिदपि सिद्धेः नाविष्लुतिसिद्धये प्रयतन्ते, तेनार्याणा-मेव प्रसिद्धोऽर्थो मुख्यः तथा च तत्प्रसिद्धिरेव गलीयसीति । वेदेऽपि दीर्घशूकादौ यवादिशब्दप्रयोगात् प्रियङ्ग्वादौ चाप्रयोगादार्यप्रसिद्ध एव मुख्य इति वेदे चेत्यनेन सूचितम् । शिष्टप्रसिद्धेर्वलीयस्त्वफलमाह—तेनेति । निमित्तम्-प्रमाण-मित्यर्थः, श्रुतिस्मृत्यवधारणे-श्रुतिस्मृत्यनुकूलपदार्थावधारण इत्यर्थः। अत्र च तिन्निमित्तत्वादिति सूत्रावयवोऽविप्लुतशास्त्रार्थानुष्ठाननिमित्तत्वात् तेषामित्येव योजनीयः । एवं यवमयादिवाक्येषु यवादिशव्दानामार्यप्रसिद्धिबलेन दीर्वशूकादि-विषयत्वनिर्णयमभिधाय वाक्यशेषेणापि तमाह—ते ह्येविमिति । ते शिष्टाः करम्भपात्रेषु-यवमयससक्तुपिण्डेषु पात्राकारविनिर्मितेषु वरुणप्रघासप्रकरणे प्रति-पूरुषं करम्भपात्राणि भवन्तीति त्रिहितेष्वित्यर्थः, यत्र यस्मिन् फाल्गुने मासे, अथ तस्मिन् काल इत्यर्थः, एते यवाः । वाक्यतात्पर्यमाह—दीर्घशुकानिति ।

ननु वाक्यशेषवशाद्यवशब्दस्य दीर्घशूकविषयत्वेऽपि कथं तत्रेव मुख्यत्वनिर्णय इत्यत आह्—वेददर्शनादिति । अविच्छिन्नपारम्पर्यत्वं मुख्यत्वम् । दीर्घशूकेषु

मुख्यत्वे प्रियङ्गुषु गौणत्वे च फिलितमाह—(अते इति) तत्मादिति । पुरोडाश-शब्दो हिवःपरः । वराहवेतसशब्दयोरिष वाक्यशेषाभ्यां सूकरवञ्जुलविषयत्वं दर्शयति—तयेत्यादिना । कथमाभ्यां सूकरवञ्जुलविषयत्वनिर्णयस्तत्राह—सूकरं होति । नवायसमनुधावन्त्ययोग्यत्वादित्यर्थः, स्थलं विशिनष्टि—गिरिष्वित्यादिना । नदीषु-नदीकूलेष्वित्यर्थः, न च वाक्यशेषादर्थनिर्णये "सन्दिग्धे तु वाक्यशेषात्" इत्यनेन पौनक्क्वम् । वाक्यशेषस्य प्रधानहेतुत्वानङ्गीकारादुपोद्धलकत्वेनेव चोपन्यासादित्यवगन्तव्यम्, तस्मादार्यप्रसिद्धिवाक्यशेषाभ्यां यवादिशब्दानां दीर्ध-शूकाद्यर्थविषयत्वे सिद्धे विकल्पाप्राप्तिरित्यधिकरणार्थं निगमयति—तस्मा-विति ॥ ९॥

#### त० वा०-अभिधीयते-

शास्त्रस्था तन्निमित्तत्वात्प्रतिपत्तिर्बलीयसी । लौकिको प्रतिपत्तिहि गौणत्वेनापि नीयते ॥ ४०८ नानाविप्रतिपत्तौ हि न लोकस्येह सत्यता । या शास्त्रानुगुणा सैव प्रामाण्येनावधार्यते ॥ ४०९ लौकिकत्वे समानेऽपि शास्त्रेणाभ्यधिका हि सा। शास्त्रस्था पुरुषा ये वा प्रतिपत्तिस्तदाश्रया ॥ ४१० प्रमाणत्वेन मन्तव्या सप्रत्ययतरा हि ते। शास्त्रार्थेष्वभियुक्तानां पुरुषाणां हि सर्वदा ॥ ४११ स्तोकेनाप्यन्यथात्वेन शास्त्रार्थो निष्फलो भवेत्। लौकिकस्त्वन्यथात्वेऽपि नार्थोऽतीव विरुध्यते ॥ ४१२ रसवीर्यविपाकानां भेदादृशैर्यवादयः । निधर्याः स्वार्थतत्त्वेन धर्मसिद्धयैव याज्ञिकैः ॥ ४१३ यस्माद्ये याज्ञिकैर्येषां वैद्यैर्वाऽर्था निरूपिताः । तेषां त एव शब्दानामर्था मुख्या हि नेतरे ॥ ४१४ अनवस्थितशब्दार्थसम्बन्धः सति संभवे । विकल्पाश्चाष्टदोषत्वान्न कथंचन युज्यते ॥ ४१५ अविप्लुतश्च शब्दार्थो यो वेदेषुपलभ्यते । तत्रत्यनिर्णयात्तस्माल्लोके भवति निर्णयः ॥ ४१६

यवमतीभिरद्भिरौदुम्बर्याः प्रोक्षणे विधीयमाने वाक्यशेषोऽयं 'यत्रात्या कोषधयो म्लायन्तेऽयैते मोदमानास्तिष्ठन्ति' इति बह्वीपु शाखासु श्रूयते भाष्य-

१. अत इति प्रतीकप्रहणमिति ।

२. तस्मादिति मा. पा.।

कारेण वारुणपाघासिकयवमयकरम्भपात्रवाक्यशेषत्वेनोपलब्धो यः स मन्दप्रयो-जनत्वात्तथा नामास्तु ।

फाल्गुनेऽन्यौषधीनां तु जायते पत्रशातनम् । मोदमानास्तु तिष्ठन्ति यवाः कणिशशालिनः ॥ ४१७ प्रियङ्गवः शरत्पक्वास्तावद्गच्छन्ति हि क्षयम् । यदा वर्षासु मोदन्ते सम्यग्जाताः प्रियङ्गवः ॥ ४१८ तदा नान्यौषधिम्लानिः सर्वासामेव मोदनात् । एवं वराहवेतसशब्दा अपि शास्त्रस्थप्रयोगादेव निश्चीयन्ते ।

( वार्तिकमते भाष्यकारोक्तोदाहरणाद्याक्षेपः )

न त्वेतान्युदाहरणानि, लोकप्रसिद्धेरेव व्यवस्थितत्वाद्यकानि ।

तथा हि—नैवोच्यन्ते क्विचिद्देशे यवश्रुत्या प्रियङ्गवः । जम्बूं न वेतसं प्राहुर्वराहं नापि वायसम् ॥ ४१९ अध्यारोप्य विचारेण कि मुधा खिद्यते मनः । संदिग्धेषु च सर्वेषु वाक्यशेषेण निर्णयः ॥ ४२० वक्ष्यत्येव न तेनापि पृथक्कार्या विचारणा ।

यद्यपि तत्राभिधेयसंदेहमनुदाहृत्योपादानसंदेहनिर्णयोपायव्याख्यानं करिष्यति । यावद्वात्रयशेषमेव स निर्णयो नान्यत्र । अयं त्वभिधेयनिर्णय एकत्र च कृतः सर्वत्र च कृत एव भविष्यतीत्येव पुनक्कत्वमापद्यते ।

> तथाऽपि न्यायतुल्यत्वाद्यथा घृतपरिग्रहः। वाक्यशेषात्तथैव स्याद्यवाद्यर्थोवनिर्णयः॥ ४२१

तित्सिद्धिसूत्रे च सारूप्यादीनां गौणवृत्तिनिमित्तानामनुक्रमणाद्वेतससदृशाज-म्बूप्रत्ययसिद्धिरशब्दार्थत्वेऽपि विज्ञायत एवेति नेहोदाहृतेन कार्यम् ।

(आर्यम्लेच्छप्रयोगविप्रतिपत्तिबलाबलचिन्तनम् ।)

### पील्वधिकरणम्

तस्मादन्यदुदाहृत्य विचार्यमिदमीदृशम् ।
यत्र विप्रतिपत्तिः स्यादार्यम्लेच्छप्रयोगजा ॥ ४२२
तत्र कि तुल्यता युक्ता किमेकैव बलीयसी ।
समा विप्रतिपत्तिः स्यात् दृष्टार्थव्यवहारिणाम् ॥ ४२३
भार्यास्तावद्विशिष्येरन्नदृष्टार्थेषु कर्मसु ।
दृष्टार्थेषु तु तुल्यत्वमार्यम्लेच्छप्रयोगिणाम् ॥ ४२४

सर्वो हि शब्दोऽर्थंप्रत्यायनार्थं प्रयुज्यते । अर्थंक्ष संव्यवहारप्रसिद्धवर्थंमिन-धीयते ।

तत्र यस्य विशिष्टस्य म्लेच्छेष्वर्थान्तराभिधा ।
तत्रापि तस्य सामर्थ्यमनाद्येव प्रतीयते ॥ ४२५
यथैव ह्यार्थगम्येऽर्थे सम्बन्धानादिता मितः ।
म्लेच्छगम्ये तथैव स्यादिविशिष्टं हि कारणम् ॥ ४२६
न प्रयोगाविधस्तस्य म्लेच्छेष्विपि हि दृश्यते ।
अनाद्योर्थशक्त्योक्ष विशेषो गम्यतां कथम् ॥ ४२७
यथा च म्लेच्छदेशेऽपि धूमोऽग्नेरववोधकः ।
एवं स्वार्थे प्रयोगात्तीरष्टः शब्दोऽपि वाचकः ॥ ४२८
तस्मात्पील्वादिशब्दानां वृक्षहस्त्यादिवोधने ।
समा विप्रतिपत्तिः स्यादार्यम्लेच्छप्रयोगतः ॥ ४२९

इति प्राप्ते ।

अभिधीयते—शास्त्रस्था वेति । पूर्ववदेव सकलतूत्रव्याख्या योजनीया ।

किञ्च—यथा साध्वनुरूपतशान्त्रमादाशक्तिजेष्वपि ।

जायते वाचकभ्रान्तिस्तथैव म्लेन्छभाषिते ॥ ४३०

शब्दापभ्रंशवदेव गौणभ्रान्त्यादिप्रयोगनिमित्ता अर्थापभ्रंशा भवन्ति । ते शास्त्रस्थैरेवाविष्ठुतार्थंकियानिमित्तपुण्यायिभिः शन्यन्ते साध्वसाधुकार्षापणमध्या-दिव तत्परीक्षिभिविवेकुम् । अभियुक्तानिभयुक्तज्ञानयोश्चाभियुक्तज्ञानं बलवत् इतरस्य सुलभापवादत्वात् ।

> अतः शास्त्राभियुक्तत्वादार्यावर्तनिवासिनाम् । या मतिः सैव धर्माङ्गशब्दार्थत्वप्रमा मता ॥ ४३१

एतेनाऽऽयीवर्तीनवासिमध्येऽपि---

अभियुक्तरा ये ये वहुशास्त्रार्थवेदिनः । ते ते यत्र प्रयुक्षीरन् स सोऽर्थस्तत्त्वतो भवेत् ॥ ४३२

इति वार्तिकमतेन पीलुवर्णकम्

(स्मृत्याचारविरोधे बलावलविचिन्तनम्।)

समा विप्रतिपत्तिरितिसूत्रयोजनम्

स्मृत्याचारिवरोधे वा साम्यवैषम्यसंशये । समा विप्रतिपत्तिः स्यान्मूलसाम्याद् द्वयोरिप ॥ ४३३ यथैव श्रुतिमूलत्वात्स्मरणानां प्रमाणता । आचाराणां तथैवेति न विशेषो बलाबले ॥ ४३४

## तेष्वदर्शंनादिति सूत्रयोजना

यद्वाऽऽचारबलीयस्त्वं फलस्थत्वात्प्रतीयते ।
फलाद्वियुज्यमानं हि प्रमाणं दुर्वलीभवेत् ॥ ४३५
श्रतिराचारमूलं या फलस्था सोपलभ्यते ।
योवद्धि स्मरणं दृष्ट्वा श्रुतिरन्याऽनुमास्यते ॥ ४३६
तावल्लब्धात्मकः पूर्वमाचारः प्रतितिष्ठति ।
प्रतिष्ठितस्य बावश्च कोदृशः परिकल्प्यताम् ॥ ४३७
तेनाऽऽचारवलीयस्त्वं संमत्वं देह युज्यते ।

इति पूर्वपक्षः । सिद्धान्तः

स्मृतीनां वा वलीयस्त्वं शाखस्था वेति वर्ण्यते ॥ ४३८ उभयोः श्रुतिमूल्द्वं न स्मृत्याचारयोः समस् । सप्रत्ययप्रणीता हि स्मृतिः सोपनिवन्धना ॥ ४३९ तथा श्रुत्यनुमानं हि निविध्नमुपजायते । स्मृत्याचारयोद्वंचन्तरितप्रामाण्यमिति कथनम् आचारान्तु स्मृति ज्ञात्वा श्रुतिविज्ञायते ततः ॥ ४४० तेन द्वयन्तरितं तस्य प्रामाण्यं विप्रकृष्यते । न ह्येकेव श्रुतिः काचिदाचाराणां प्रवर्तिका ॥ ४४१ भिन्नाभिविप्रकीर्णत्वान्नास्मृताभिः प्रवर्तनम् । नैकप्रपाठकेनैव ह्याचाराणां विधिस्थितिः ॥ ४४२ ववचित्प्रकरणे कश्चित् कथंचिदुपलभ्यते ।

तद्यथाऽग्निप्रकरणे 'यत्सप्तद्यादतीसुपवधाति अश्वमेवोभयतो दधाति तस्मा-दुभाभ्यां हस्ताभ्यां परिगृह्यः पुरुषोऽश्वमत्ति' इति । सत्यपि हेतुविश्चगदत्वे प्रसिद्धिरहिते हेत्वसंभवात् । 'विधायिष्यते तु वेदे वचने' (शा० भा०) त्यनेन न्यायेन विष्यनुमानम् । न चैतिश्चयोगतोऽर्थतः प्राप्तम्, येन 'तस्मात्प्रजा दश्च मासान्गर्भं धृत्वा एकादशमन् प्रजायन्ते, तस्मादश्वतयः प्रजाः' इतिवत् स्वभाव-प्राप्तत्वेन, अर्थप्राप्तत्वेन वा 'तस्मादुत्तरे वयसि पुत्रान्पितोपजीवित' इतिवदन् द्यते-त्यतो' न्यायात्पुष्पधर्मविधः । एवम् 'अश्वमेव तद्दक्षणतो दधाति, तस्माद्द्विणेन हस्तेन पुष्पोऽश्चमत्ति' इति । तथा दिक्षतो नयनं दक्षिणं प्रथमम् भुङ्क्ते, सव्यं हि मनुष्याः पूर्वमञ्जते विधृत्ये' इति तै० सं० ६।१ । तथा यूपैकादिशन्यां 'द्वे द्वे रशने यूपमृच्छतः । तस्मात्स्त्रयः पुंसोऽतिरिक्तास्तस्माद्वतेको बह्वोर्जाया विन्दते नेका बह्न् पतीन्' इति ।

तथा दर्शपूर्णमासप्रकरणेऽग्नीषोमीयविधिसम्बन्धलङ्कनेन त्वाष्ट्रवधनिमित्तेन्द्र-गतब्रह्महत्यातुरोयविभागप्रतिग्रहप्रस्तावागतरजस्वलावतानां भूमिशयनास्नाना-मांसभक्षणानभ्यङ्कानञ्जनाविलेखनाकर्तनादन्तधावनानखच्छेदनारज्जुसंसर्जना -दीनां त्रिरात्रविषयाणां प्रकरणातिरिक्षश्लीधर्मत्वावधारणम् ।

एवं च विप्रकीर्णानामशक्यैकत्र संहितः ।
स्मृतिमेव दृढां मुक्त्वा तस्मादस्त्यन्तरा स्मृतिः ॥ ४४३
तेनाऽऽचारः स्मृति यावदनुमातुं प्रवतंते ।
स्मृतिरुंब्धश्रुतिस्तावद्धर्ममेवावधारयेत् ॥ ४४४

तस्मादाचारेभ्यः स्मृतिबंलीयसी सिन्नवन्धनेति ।
( लोकवाक्यशेषयोविरोधे बलावलिचन्तनम् ॥ )
तिवृच्चविश्वबालादेलींकेऽन्योऽर्थः प्रतीयते ।
वेदे तदभियुक्तैश्च तस्मादन्यो विलक्षणः ॥ ४४५
तत्र किं तुल्यकल्पत्वात्पदार्थे लोकवेदयोः ।
समा विप्रतिपत्तिः स्यादयवैका वलीयसी ॥ ४४६
लोके तावित्तवृच्छब्दिस्रगुणत्वस्य वाचकः ।
त्रिवृद्रज्जुस्त्रिवृद्ग्रन्थिवेदे तु नवके स्थितः ॥ ४४७

त्रिवृद्धहिष्पवभानमित्युक्त्वा तृचत्रयमनुक्रान्तमिति स्तोत्रीयङ्नवकवच<mark>न एवं</mark> त्रिवृच्छब्दो विज्ञायते ।

> तथाऽयं चरुशब्दोऽपि लोके स्थालीनिबन्धनः । याज्ञिकानां च वेदे च प्रसिद्धस्त्वोदनं प्रति ॥ ४४८

अनवस्त्रावितान्तरुष्मपक्वौदनवचनो हि याज्ञिकानां चरुशब्दः प्रसिद्धः तथा वेदेऽपि 'आदित्यः प्रायणीयः पयसि चरुः' इति विहिते पश्चादुक्तमदितिमोदनेनेति-वचनाच्चौदनवचनत्वं ज्ञातम् ।

एवमाश्वबालः प्रस्तरः, इत्यश्वजातीयबालमयः प्रस्तरो लोकप्रसिद्धवा विज्ञायते । वैदिकवाक्यशेषात्तु काशेष्वश्वबालप्रसिद्धिः एवं हि श्रूयते—

(यज्ञो वै देवेम्योऽभ्यो भूत्वाऽपाक्रामत्सोऽपः प्राविशत्)

स वालघो गृहीतः, स वालान्मुक्त्वा विवेश ह। ते वालाः काशतां प्राप्ताः कार्योऽतः प्रस्तरस्तु तैः ॥ ऐक्षव्यो विधृती ये च ते इक्ष्वययवात्मिक । लोके सिद्धे तथा वेदे काशानामेव मूलके ॥ ४४९

एवमादिषु सर्वेषु प्रतिपत्तिविपर्यये ।
प्रतिप्रत्तेः समानत्वाद्विकल्पो हि प्रसज्यते ॥ ४५०
ननु च लोकप्रसिद्धेर्घमं प्रत्यनङ्गत्वाद्वेदप्रसिद्धिरेव ज्यायसी ॥
नैतदेवं पदार्थेषु न हि वेदो विशिष्यते ।
अदृष्टहेतुवाक्यार्थे लोकात्स ह्यतिरिच्यते ॥ ४५१
तस्मादुभय्यपि त्वेषा प्रतिपत्तिः समा भवेत् ।
यदि वा पूर्वभावित्वाल्लोकिक्येव बलीयसी ॥ ४५२

वेदनिरपेक्षा हि लोकप्रसिद्धिरात्मानं लभते, वैदिकी पुनर्लोकप्रसिद्धपदान्तर-सामानाधिकरण्येन सिध्येत् ।

> तत्र लोकाविरुद्धा या वैदिकी सैव गृह्यते । लोकसिद्धि व्यतिक्रम्य साऽऽत्मानं नैव विन्दति ॥ ४५२

'तेष्वदर्शनाद्विरोधस्य' इति च तेषु लौकिकेषु पदार्थेष्वदर्शनाद्विरोधस्यार्थं-वादानां चान्यपरत्वेन गुणवादप्रायत्वात् । आदित्ययूपयजमानप्रस्तरस्वर्गाहवनी-यादिवचनवत्कथमपि प्ररोचनाशेषत्वात् संज्ञासंज्ञिसम्बन्धकरणव्युत्पादनव्यापा-ररिहतत्वाच्च न पदार्थप्रतिपत्त्यङ्गत्वमध्यवसीयते । तदाश्रयणे च विधिविरोध-प्रसङ्गात् । तेष्वेव वा दर्शनाद्विरोधस्येत्यभित्रायः । तथा शास्त्रस्थमन्वादि-प्रसिद्धिरप्यस्मत्पक्षानुगुणैव ।

तथाऽऽह—'कार्पासमुपवीतं स्याद्वित्रस्योध्वंवृतं त्रिवृत् ।' त्रिवृता ग्रन्थिनैकेति ॥ ४५४

तस्मात्समाऽपि ताबद्भवत्विति प्राप्ते—

#### सिद्धान्तः

अभिधीयते-शास्त्रस्था प्रतिपत्तिर्या सैवात्र ज्यायसी भवेत् । धर्मस्य तिन्निमित्तत्वात्ससाधनफलात्मनः ॥ ४५५ अर्थवादकृताऽप्यर्थप्रतिपत्तिर्बलीयसी । तद्ग्राह्यत्वादृते नान्यत्तस्या ह्यस्ति प्रयोजनम् ॥ ४५६ गौणो वा यदि वा मुख्यो वेदेनाऽऽश्रीयते हि यः । स धर्मसाधनत्वेन पदार्थोऽध्यवसीयते ॥ ४५७

१. 'शणसुत्रमयं राज्ञो वैश्यस्याऽऽविकमेव च' इत्युत्तरार्धम् । मनु० २ अ० इली० ४४ ।

२. मुञ्जालाभे तु कर्तव्याः कुशाश्मन्तकबल्वजैः । त्रिवृता प्रन्थिनैकेन त्रिभिः पश्चिमिरेव वा ॥ मनु० अ० २ इलो० ४३

त्रिवृच्छन्दः प्रयुक्तो यस्स्तोत्रीयानवकं प्रति । कस्तं शक्तस्तोऽन्यत्र नेतुं जन्मशतैरपि ॥ ४५८

तेन यत्र त्रिवृदिग्निष्टोम इति श्रूयते, तत्र तेनैवार्थेन भवितव्यम् । एवं स्तोम-शब्दो यद्यपि ब्राह्मणस्तोम इत्यादिषु समुदायमात्रवचनत्वेन प्रसिद्धः तथाऽपि 'त्रिवृदेव स्तोमो भवित, पञ्चदशस्तोमो भवित' इति वेदे श्रवणात् स्तुतेश्च मानं स्तोम इति याज्ञिकस्मरणात् । तथा 'स्तोमे डिविधः पञ्चदशाद्यार्थ' इति व्याक-रणशास्त्रप्रसिद्धेरवश्यमेव त्रिवृदादिषु लोकप्रसिद्धिरतिक्रमणीया ।

यत् मनुवचनं तदुभयाश्रयत्वात् समत्वेनापि युज्यते । यद्वा तत्रापि नव-तन्तुकमेव त्रिवृच्छब्दात्प्रत्येष्यते तथा रशनात्रिवृत्त्वमपीति । यद्वा यथैवायं नवके दृष्टः तथाऽयं स्तोत्रीयागतेऽपीति यत्रैव तत्संभवः तत्रैव तत्प्रसिद्धचनुपाती भवति । यत्र तु संख्येयान्तरविषयत्वम्, तत्र वैदिकोऽथीं गौणः, गृह्यतां लौकिको वा मुख्य इति तादृशे विषये मुख्यार्थत्वाल्लौकिकप्रसिद्धिरेव ग्रहीतव्येत्युत्तरसूत्रे वक्ष्यामः "चोदितं तु प्रतीयेताविरोधात्" इति ।

तथा चरुशब्दोऽप्यन्याय्यानेकार्थाभिधानप्रतिबद्धशक्तित्वादेकत्र नियम्यमानो याज्ञिकवेदप्रसिद्धिभ्यामोदनविषय एव भवति । आश्वत्रालेक्षवीशब्दौ तु यदि तावद्वैदिकप्रयोगलब्धसमुदायप्रसिद्धित्वेन लौकिकीमवयवप्रसिद्धि जहीतः । ततः सिद्धमेव शास्त्रस्थप्रतिपत्तिबलीयस्त्वम् । अथापि श्येनजात्युपमितप्रसिद्धश्येनयागे गौणत्वद्वारा वाऽऽप्तप्रसिद्धः 'समानमितरच्छचेनेन' इत्यादिष्विवाऽऽश्रीयते; तथाऽपि शास्त्रकल्पतत्वाद्धमं प्रति वलीयस्त्वम् ।

अथापि शब्दगौणत्वं तथाऽपि बलवत्तरम् । स्वतन्त्रस्य हि वेदस्य दृष्टं चेन्न निवार्यते ॥ ४५९ गौणं लाक्षणिकं वाऽपि वाक्यभेदेन वा स्वयम् । वेदो यमाश्रयत्यर्थं को नु तं प्रतिकूलयेत् ॥ ४६०

न चात्र 'सन्दिग्धेषु वाक्यशेषात्' इत्येतेन तुल्यार्थत्वम्, प्रतिपत्तिद्वयस्याप्य-सन्दिग्धत्वात् ।

> लौकिकी प्रतिपत्तिहिं स्वार्थे निःसंशया स्थिता । वैदिक्यपि तथा स्वार्थे बाधतेऽतो विपर्ययात् ॥ ४६१ तस्माच्छास्त्रस्यितैवैका प्रतिपत्तिर्वलीयसी । न समा मुक्तकाचारैविप्रकृष्टैः ससंकरैः ॥ इति ॥ ९ ॥ ४६२

(इति वर्णकचतुष्टयसहितं यववराहाधिकरणम् ॥ ४ ॥)

न्या० सु० — अत्र माध्याच्छास्त्रस्थम्छेच्छप्रसिद्धधोवं लावलिचनतित प्रतिभाति । तच्य म्छेच्छाचारप्रामाण्यस्य प्रागच्युत्पादितत्वादयुक्तमाशङ्क्र्य, शब्दार्थविषये म्छेच्छाचारप्रामाण्याप्रामाण्यचिन्तापरत्वेन सन्देहमाध्यं व्याचष्टे—ये शब्दा इति । म्छेच्छप्रसिद्धार्थाग्रहणेऽपिकादिशब्दान्यं स्यमाशङ्क्र्य माध्यकृता धातुतोऽयंः प्रकल्पियत्व्य इत्यिमधानादार्यं-प्रसिद्धश्मावेऽपि म्छेच्छप्रसिद्धार्थों न ग्राह्य इति पूर्वंपक्षवचनव्यक्तिः सूचितेत्याश्यः । किमत्र सन्देहकारणं दश्यितुमाह—तथेति । प्रकृतचिन्तासिद्धय्यंम् । एतदिप चिन्त्यते इति तथाशब्दार्थः । निष्कत्व्याक्रिया-द्वारेत्यनेन शास्त्रस्थल्यमवयप्रसिद्धित्वं सूचितम् । समुदायप्रसिद्धिवां वळोयसीत्यनुपङ्गः । मनु षष्ठे वचनाद्वथकारस्याधानस्य सर्वंशेयत्वादि(६-१-४४)त्यत्राधिकरणे सपुदायप्रसिद्धेरव-यवप्रसिद्धितो वळीयस्त्वस्य वक्ष्यमाणत्वात्समुदायावयवप्रसिद्धयोवंळावळचिन्ता पुनक्केत्याशङ्क्य—म्छेच्छर्यवेत्युक्तम् । शास्त्रस्थप्रसिद्धेवंळीयस्त्वे समुदायप्रसिद्धिम्छच्छष्वेव तिष्ठति, नार्यंगामिनी मवति नार्यांन्त्रत्यात्मानं लमत इत्यर्थः ।

अथ वावयवप्रसिद्धित्वेन तस्या दौर्बंत्यात्समुदायप्रसिद्धिराचार्यानिप प्रति मवेदात्मानं लमत इत्यर्थः । समुदायप्रसिद्धेरेवात्र प्रामाण्याप्रामाण्यरूपात्मलामसदसद्भावसिद्धचर्थं निरुक्तादिद्वारप्रसिद्धियलायलविचारः क्रियत इत्याशयः ।

यद्वा कि निकक्तादिद्वाराप्रसिद्धिः शास्त्रस्थत्वाद् वलीयसी, म्लेच्छस्यैव वा समुदाय-प्रसिद्धत्वादित्येकं विचारप्रकारमुक्तवा कि निकक्तादिद्वारावयवप्रसिद्धिर्वा म्लेच्छस्थत्वादिति प्रकारान्तरसूचनार्थंत्वेन वाप्यथवा शब्दो योज्यः ।

यद्वा शास्त्रस्यम्लेच्छप्रसिद्धधोः का वलीयसीत्येवं प्रकारमुक्त्वा, म्लेच्छस्थैव वा कि म्लेच्छस्थत्वाद् दुवंला, समुदायप्रसिद्धित्वाद् वलीयसीत्येवं विचार्या मवेदित प्रकारान्तर-प्रतिज्ञानार्थोऽष्य वा शब्दः । म्लेच्छस्थैव प्रसिद्धिविचार्या मवेदित्युक्ते कथं विचार्येत्यपेक्षायां विचारस्वरूपं सोपपत्तिकं दश्याति—म्लेच्छस्यप्रसिद्धिरित । पूर्वव्याख्यानयोरप्येतदेव प्रकारान्तरप्रतिज्ञातमेवानेन ग्रन्थेन प्रतिपाद्यत इति विशेषः । निरुक्तादिद्वारैव वा प्रसिद्धिः कि शास्त्रस्थत्वात् वलीयसी अवयवत्रसिद्धित्वाद्वा दुवंलेति प्रकारान्तरमाह—त्वचेति । भाष्येऽपि निगमनिरुक्तव्याकरणवश्चेनेत्यनेनावयवप्रसिसिद्धेः शास्त्रस्थत्वं वलीयस्त्वका-रणमुक्तम् । कल्पयितव्य इति कल्पनीयत्वं दौर्वल्यकारणम् । म्लेच्छा इति च समुदाय-प्रसिद्धेम्लेच्छस्यत्वं दौर्वल्यकारणमुक्तम् । आचरन्तिरित क्लृप्तत्वं वलीयस्त्वकारणमिति विवेकः ।

विष्टाचारस्येत्यादिपूर्वपक्षमाध्यं सन्देहमाध्यव्याख्यानोपसंहारपूर्वकं व्याचध्टे— हुंद्विमिति । म्लेच्छप्रसिद्धी प्रयोक्तृदौर्वत्यम्, स्वरूपबलीयस्त्वम् इतरत्र प्रयोक्तृबलीस्त्वम्, स्वरूपपदौर्वत्यमित्युपपत्तिचतृष्टयान्म्लेच्छप्रसिद्धिप्रामाण्याप्रामाण्यसन्देहे सिद्ध इत्यर्थः । पूर्वीपवादत्वेनानन्तरसङ्गितिसूचनार्थं सूत्रोपन्यासः । पिकादिशब्दार्थप्रसिद्धेः शास्त्रस्याना-मसिद्धत्वात्कर्थं बलीयस्त्वमित्याशङ्कय—कल्प्यापीत्युक्तम् । नावक्तृसायाः स्वरूपेणैवा- सत्त्वात्कर्यं बर्लायस्त्वमित्याराङ्क्षय, साधुमूलवलेनासिद्धाया अपि साधयितुं शक्यत्वा<mark>दिति</mark> परिहरति—तन्मूलस्येति ।

ननु समुदायप्रसिद्धचवयवप्रसिद्धिवाधात्मधं प्रामाण्यमित्याशङ्कानिराकरणार्धं नाशिष्टसमृतेरिति माष्यावयवं व्याचष्टं—न सिद्धमपीति । म्लेच्छप्रसिद्धेऽर्घं वैदिकानां शब्दानां
समुदायप्रसिद्धेरात्मलामासम्भवाष्ट्रावयवप्रसिद्धेवाधकमस्तीत्याश्यः । सिद्धमप्यसम्भूलं न
प्रमाणमिति, लुसमावप्रत्ययपमाणशब्दानुषङ्गेण योग्यम् । ननु शब्दार्थंसम्बन्धस्य वृद्धव्यवहारमात्रप्रमाणकत्वान्म्लेच्छव्यवहारस्यापि तत्र प्रामाण्योपपत्तेः कथमाश्रयदोपेण दुष्टत्वमित्याशङ्कष्ट्राम्युपगम्यापि तावन्म्लेच्छव्यवहारस्य शब्दार्थंसम्बन्धे प्रामाण्यम्, वैदिकशब्दानां
म्लेच्छप्रसिद्धार्थामिधायित्वं न सम्मवतीत्याह्—कथिति । गृहीतसम्बन्धस्य श्रुतस्य
शब्दस्यार्थामिधायकत्वान्मलेच्छानां च सम्बन्धग्रहणसम्मवेऽपि वैदिकशब्दश्रवणामावात्तच्छ्राविणां चार्याणां म्लेच्छसम्माषणनिष्येन तत्प्रसिद्धार्थंसम्बन्धग्रहणसम्मवान्नार्यान्त्रति
समुदायप्रसिद्धेरात्मलामः सम्मवतीत्याश्यः । म्लेच्छप्रसिद्धार्थंग्रहणे च निगमादीनामान्यंक्यापत्तेस्तद्ग्रहणं न युक्तमिति, प्रतिपादनार्थं निगमादीनां चेति माष्यम् । म्लेच्छप्रसिद्धाः
गमाणत्वे सतीत्यर्थः ।

ननु सर्वम्लेच्छदेशान्वेषणेऽपि यस्यार्थस्याऽप्रसिद्धः, स निगमादीनां विषयो मिवष्य-तीत्याशङ्क्ष्याह्— अनन्तेति । शङ्कामेवोपपादयति—अनन्तेषु होति । कोऽर्थः वव देशे सिद्ध इत्यर्थः । सर्वम्लेच्छदेशानन्वेषणे तु वाधशङ्का दुष्परिहरेत्याह—निगमादिति । अस्मत्पक्षे त्वार्यावर्त्तदेशस्याल्यत्वेन सर्वान्वेषणसम्मयात्तदप्रसिद्धोऽर्थो निगमादीनां विषयो मिवष्यतीत्याह्—म्लेच्छाचारेति । उपसंहरति— तस्मादिति । म्लेच्छव्यवहारस्य शब्दार्थ-सम्बन्धे प्रामाण्यसम्युपगम्य वैदिकशब्दार्थावधारणं म्लेच्छव्यवहारात्त—सिद्धचतीत्युक्तम् । परमार्थंतस्वनिमयुक्तत्वात्म्लेच्छानाम्, न तद्वयवहारः शब्दार्थंसम्बन्धे प्रमाणमिति, प्रति-पादनार्थंमनिमयोगश्वेत्यादिमाष्यं व्यावष्टे—धर्मे चेति । नन्वपभ्रष्टस्य शब्दस्यार्थंतत्वा-नवधारणेऽपि संस्कृतस्य शब्दस्य म्लेच्छव्यवहारादप्यर्थंतत्त्वावधारणं मविष्यतीत्याशङ्क्र्याह्-न चेति । न म्लेच्छमाषां शिक्षेतेति तद्भाषानिषेधसूचनायापमाषणमित्युक्तम् ।

ननु पिकादिशब्दानां वेदतदिमयुक्तप्रयुक्तत्वेन संस्कृतानां म्लेच्छमाषायां दृश्स्वाद-सत्त्वचनमयुक्तिमित्याशङ्क्ष्याह्—संस्कृतित । अविमक्तिकत्वात्संस्कृतसदृशास्तैः प्रयुज्यन्ते । न च सादृश्यमात्रेण शालाशब्दस्येव मालाशब्दार्थवाचकत्वं युक्तिमित्यर्थः । यवादिशब्दाना-माचारान्तरे प्रयोगान्न म्लेच्छव्यवहारेणाऽर्थतत्त्वाध्यवसाय इति द्योतनायाऽर्थान्तरे— इत्युक्तम् । संस्कृतप्रतिरूपेभ्यश्च म्लेच्छप्रयुक्तेभ्यः । संस्कृतशब्दकल्पने अनेकविधोत्प्रेक्षा-सम्मवान्न व्यवस्थितशब्दार्थावधारणं सम्मवतीत्याह्—आर्याश्चिति । कथं पदान्तराक्षरोपेतं कल्पयन्तीत्यपेक्षिते कदाचनेति—प्रकारद्वयमुक्तम् । यन्म्लेच्छैरिषकाक्षरं प्रयुक्तम्, तत्र स्वराद्यधिकमक्षरं प्रक्षिपन्तीत्यर्थः। एतदेव विवृणोति—तद्यथेति । आदिशव्दोऽनुस्वारलोपमत्वर्थीयप्रत्ययामिप्रायः। स्वरान्तकल्पना-मुदाहरित—तद्ययेति । स्वरान्तत्विवमत्त्रघन्तत्वकल्पनयोग्दाहरणमाह—पन्यागिति । स्वरान्तानुस्वारलोपकल्पनयोग्दाहरणमाह—तत्त्वेति । स्त्रीशत्ययकल्पनामुदाहरित—एविमिति । मत्वर्थीयप्रत्ययकल्पनामुदाहरित—वैदशक्षं चेति । विशेषतः प्रत्यन्तवासिम्लेच्छमाषायां व्यवस्थितशब्दार्थावधारणं न सम्मवतीत्याह—तद्यदेति । कि शब्दस्वरूपं स्वमाषानुरूपमुत्रेक्ष्य किमर्थं इतं प्रतिपत्स्यन्त इत्यर्थं। अपसंहरित—तस्मादिति । विविधं कल्पन्यत इत्यर्थं। तस्मादित्युपसंहारमाष्यं व्याचष्टे—िनक्केति । निक्कादिम्योऽनेकार्थंप्रतिमानेऽप्यक्षादिशब्दवरुपकरणादिना विशेषावधारणम्, तदमावेऽप्यसम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंव्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यावधारणम्, तदमावेऽप्यसम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंव्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यावधारणम्, तदमावेऽप्यसम्भवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यविश्वष्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्यान्वस्या सम्मवद्वयुत्पत्तिपदार्थंवश्येवश्यान्वस्यान्वस्यान्वस्यान्तिम्वस्यान्वस्यान्वस्यान्तिस्यान्तिम् ।

सूत्रव्याख्यानार्थंमेवं प्राप्तइत्यादिसिद्धान्तमाध्यम् । शब्दाविष्लुत्यमावेनार्थंविष्लुतिशङ्कानिराकरणाशक्तेरमुक्तमाशङ्का, शब्दान्तरेषु विष्लुतिशङ्कानिराकरणाशक्ताविष विकादिशब्दानां वेदादिशास्त्रप्रयुक्तत्वेनाविमिक्तकम्लेच्छप्रयोगेऽपि प्रातिपदिकाविष्लुतिनिश्चयान्मुख्यार्यान्तराप्रसिद्धेश्व गौणत्वायोगादनादिम्लेच्छव्यवहारान्यथानुपत्त्या वाचकत्वकत्पनं युक्तमित्यामिप्रायेण व्याचष्टे— एविमिति । विकादिशब्दस्यख्पस्य शिष्टैरप्यवगतत्वाद्भौणत्वासममवप्रतिपादानार्थं शिष्टानवगतिविशेषणानुपपित्तमाशङ्क्रयार्थं इत्युक्तं प्रतीयेतेत्यस्य न्यूनत्वाशङ्कानिराकरणार्थंम्—तथैवेत्यक्तुम् । विध्यनुवादिववेकार्थो यत्तच्छव्दौ । अविरोधत इति
तिसला यत्त्रमाणेनेति यच्छव्दा यस्मादित्यर्थं व्याख्यातः । तदवे गम्यमानमिति माष्यावयवं
विष्लुतिशङ्कानिराकरणार्थंत्वेन व्याख्यातुम्—विकत्युक्तम् । यथामाष्यं सूत्रपादानामन्वयं
कृत्वा पदार्थान्व्याचष्टे—चोदितं हीति । हिशब्दोऽलङ्कारार्थः । न तद्धमंप्रमाणेनेत्यत्र
चाकृष्य व्याख्येयः । म्लेच्छप्रयुक्तस्यार्थस्यार्यान्त्रत्यप्रसिद्धिमाशङ्काय—अवधृतित्युक्तम् ।

विरोधामावामिश्रायेणाविरोधपदं व्याख्यायाधमंपदवद्विरोधविपरीतानुसारामिश्रायेण व्याच्छे — अपि चेति । अस्मिन्व्याख्यानेऽवगम्यमानमित्यवशब्दोऽनेकार्थंत्वान्निपातोपसर्गाणामनुशब्दार्थं व्याख्येयः । स्वयमन्यथा द्वेधा सूत्रं योजयति — पिकादाविति । म्लेच्छप्रसिद्ध-स्यार्थंस्यार्थंरपेक्षणे दृष्टान्तमाह—यथैवेति । तेषामप्युदाहरणत्वाददृष्टान्तमाशुङ्क्ष्य विश्वस्त-पद्ववयवविमागाविकारेण सामान्यतः पद्ववयवत्वज्ञानाद्विशेषमात्रापेक्षायां निष्कत्तादिना निर्धारितविशेषावधारणासम्भवात् । पद्ववयवत्वसामान्यांशेऽष्य म्लेच्छप्रसिद्धेः सम्वादामान्वादगत्या म्लेच्छप्रसिद्धार्थंग्रहणे सिद्धेदृष्टान्तत्वमुपपादियतुम् — पद्ववयवत इत्युक्तम् । द्वयान्तरिधं हिरण्यं कृटमिति कृटशब्दवाच्यज्ञानेऽपीदं शुद्धमिदं मिश्रमिति विवेकाय तद्विम्युक्तापेक्षा प्रसिद्धेवेति दृष्टान्तान्तरमाह—यथा चेति ।

दार्शन्तिके योजयन्स्वयमेव तृतीयव्याख्याप्रकारमाह—तथेहेति । सूत्रेण म्लेछाचार-प्रमाणकसमुदायप्रसिद्धिसद्भावमुपपाद्य ज्ञास्त्रस्थप्रसिद्धेवंलीयस्त्वेन तद्वाधस्य पूर्वपक्षितस्य निराकरणाथं यत् शिष्टाचार इति माध्यं व्याचष्टे—यस्तिति । एवमनुभाष्य स्वयं ताव-च्छव्दार्थं व्यवहारेऽपि पूर्वाधिकरणन्यायेन शास्त्रस्यप्रसिद्धिवलीयस्त्वमङ्गी इत्य विरोधामावे-नाऽबाधमाह—नेति । नन्विवरोधेऽपि शाक्यादिग्रन्थविच्छिष्टापरिगृहीतत्वान्मलेच्छव्यवहार-स्यापामाण्यं मिवष्यतीत्याशङ्क्र्याह—यदेवेति । या वेदबाह्याः स्मृतय इत्यादिना वेदबाह्य-स्मृतीनां निष्फलत्वसमरणाच्छाक्यादिग्रन्थावगतस्य श्रुत्यादिसम्वादिनाऽपि श्रेयःसाधन-स्वामावप्रतीतेरदृष्टार्थेषु वेदबाह्यानां विरोधामावे—अप्यश्चाण्यं युक्तम् । दृष्टार्थे तु शब्दा-थंव्यवहारे म्लेच्छानामिय प्रतीतिप्रयोगान्यथानुपपत्तिप्रमववाच्यवाचकमाविषयार्था-पत्तिज्ञानस्य निराकर्त्तुंमशक्यत्वादप्रतिहतं प्रामाण्यमित्याशयः ।

एतदेव पूर्वाधिकरणव्युत्पादिताभियुक्ततेरायंप्रसिद्धिवलीयस्त्वेन द्रहयति—अत एवेति।
यत एवाविरोधे दुवंलस्यापि प्राह्मत्वम् । अत एव वैदिकशक्यार्थे येऽभियुक्तरा वैद्यास्तेषामित्तरायंभ्यो बलीयस्त्वमन्यथा श्वास्त्रापेक्षया तत्प्रसिद्धेरिप दीवंल्यादप्राह्मत्वं स्यादित्ययंः।
नन्वार्यान्तरेभ्योऽप्यमियुक्ततरार्याणां वलीयस्त्वे म्लेच्छेभ्यः सुतरां स्यादित्यादाङ्क्य—
प्रसिद्धाविति । वलोकं विवृणोति—अष्टकादिषु होति । अष्टकाद्यर्षेषु मन्वादीनां वाक्यादिभ्यो वलीयस्त्वं पदस्वरूपज्ञानेषु वैयाकरणानामित्तरेभ्यः, पदार्थंज्ञानेषु याज्ञिकानां वैद्यानां
च पिकादिषु तु म्लेच्छप्रयोगेभ्योऽर्यंनिर्णये सित न किचिद्विरुद्धम् । प्रत्युताकाङ्क्षितं
पदार्थंज्ञानं सेत्स्यतीत्यन्वयः।

ननु विष्ठुतिम् यिष्ठत्वेन म्लेच्छप्रयोगेम्यः शब्दस्य स्वरूपस्यैवानवगतेः कथंविद् बाह्यस्वरूपावगमेऽपि स्तोमाक्षरवदवाचकत्वस्यापि सम्मवात् कथं पदार्थज्ञानाकाङेक्षत्या-श्रञ्ज्यार्थेत्युक्तम् । वेदादौ प्रयोगात्स्वरूपावगमः, वाक्यान्वयान्यथानुपपत्या च वाचकत्वा-वगमः, वाच्यविश्वेषज्ञानमपि ति आर्येम्य एव भविष्यतीत्याशङ्कय—वाच्येत्युक्तम् । ननु म्लेच्छप्रयोगान्तिर्मूलान्नार्थानिणयो युक्त इत्याशङ्कय—पदवित्युक्तम् । म्लेच्छानामपि मूलप्रमाणसम्भवो दृष्टग्रहणेनोक्तः । अनादित्वेन दोषनिरासः पदे यथा प्रत्यक्षत्वानम्ले-च्छैरपि लब्धाप्रसिद्धः । एवं दृष्टो यः कोकिलादिर्थः । तत्प्रतिपत्त्यर्थो योजनादिः पिकादिशब्दप्रयोगः तेन लब्धशब्दार्थंसम्बन्धविषया प्रसिद्धिर्यम्लेच्छेस्ते तथोक्ताः ।

नन्वार्यप्रसिद्धयमावेऽपि निगमादिम्योऽथंनिणंथे सिद्धेम्लेंच्छ्यसिद्धवाधः स्यादित्याश्रङ्क्ष्याह् — निगमेति । ननु निगमादिमिनिधारितरूपार्थविशेषानुदाहरणेऽप्यवयवव्युत्पत्या किथदर्थविशेषो ज्ञाप्यते । अत आह—काल्पनिक इति । अनेन च सत्यिप विरोधे
समुदायप्रसिद्धेरेव रथकारिधकरणन्यायेनावयवप्रसिद्धितो वलीयस्त्वादवाध इत्युक्तम् ।
माष्यकृता त्यदृष्टार्थव्वेव शिष्टाचारस्य म्लेच्छाचाराद् बलीयस्त्वं न लौकिकेव्विति तत्
प्रत्यक्षानवगतेष्विप परिहारः कृतः । तद्वयाचष्टे आश्रयाणां चेति । म्लेच्छानामनियुक्तस्वात्तदाचारस्य श्वन्दार्थसम्बन्धाप्रामाण्यं पूर्वपक्षोक्तं यत्त्वमियुक्ता इत्यनुभाष्याभियुक्ततरा
इति माष्येण परिहृतम् । तद्वशाचष्टे—तस्म।विति । वाच्यनिणंये म्लेच्छानां प्रामाण्याभावे

भीशलमात्रस्यात्रयोजकत्वात् दृष्टार्थेषु शिष्टम्लेञ्छयोः प्रामाण्येन तुल्यत्वमनन्तरोक्तम् । तस्मा-च्छशब्देन परामृष्टम् । यत् शब्दस्वरूपवन्म्लेच्छप्रसिद्धेऽर्थेऽप्यविश्वास इत्युक्तं तत्परिहरति— शब्देति । शिष्टाचारऽनिवन्धनेनाश्वासः, न स्वरूपयुक्त इत्याशयः । कि च पिकादिशब्द-कोकिलादीनामर्थे देशसद्भावात्पिकादिशब्दवाच्यत्वरूपेणार्याणामप्रसिद्धावपि स्वरूपेण प्रसिद्धिसम्मवान्न तत्स्वरूपज्ञाने म्लेच्छापेक्षा । पत्रोर्णादिशब्दवाच्यानां त स्वरूपज्ञानेऽपि म्लेच्छापेक्षणादवश्यं तत्प्रसिद्धिरादरणीयेत्याह—पत्नोर्णेति । पत्नोर्णं घौत-कौशेयम् । वारमोषधिरसपावनसाधनविद्येपः । वाणो वाष्यविद्येषः कञ्चकं वा। तथा चैकमेवेदं वारवाणपदम् । कथंचिच्छब्दार्थे नेमशब्दः । यदपि म्लेच्छप्रसिद्धार्थाञ्जी-करणे निगमाद्यान्थंक्यमुक्तम्, तत्स्वयं तावद्भिन्नविषयत्वेन परिहरति—निरुक्तावेश्चेति । निविषयनिमित्तादिमात्रप्रतिपादनानुपपत्तिमाशङ्क्र्याऽन्यतः अर्थं प्रतिपादनपरत्वा मावे सिद्धेऽर्थं इत्युक्तम् । नन्तत्वः पश्यन्न ददशं वाचिमत्यादौ त्वादिशब्दानामेशाद्यपूर्वायंप्रति-पादनस्य निक्के दर्शनात्कथं निमित्तमात्रे व्यापार उच्यते । व्याकरणे च सिर्धिहसाया-मित्यादौ सध्यादेहिसाद्यपूर्वार्थंप्रतिपादनदर्शनात्कर्थं शब्दस्वरूपान्वारूगनमात्रे उच्यत इत्याशङ्क्षय स्वरूपत इत्युक्तम् । स्वेनात्मीयेनार्थंप्रतिपत्तिश्चेयत्वेन रूपेणेति व्यत्पत्या तात्पर्येणेत्यस्यार्थः । श्लोकं व्याचष्टे-निरुक्तेन ताददिति । माष्यकृता तु म्लेच्छानामप्य-प्रसिद्धेऽर्थे निगमादीनामर्थवत्तेति । यत्तु निगमेत्यादिनानुमाष्येण पूर्वमानर्थेक्यं परिहृतम् । तद्वचाचष्टे—यस्य चेति । सर्वं नामघातूजमित्यर्थंकल्पनाद्वारं निरुक्ते प्रदर्शितम् । यत्र पदार्थं विशोषसमुत्थं प्रत्ययतः प्रकृतेश्च तदू ह्यामिति व्याकरणे म्ले च्छदेशानन्त्येऽपि देशान्तर-गतपुरुषवार्त्तापरम्परया सर्वदेशन सिद्धधमावनिश्चयः सम्भवतीत्याशयः। नावश्यकत्वं दश्चितपूरपादयति—विक्षिप्तेति । प्रकृतिप्रस्ययार्थं योरेकत्रानन्वास्यास्यानाद् बहुरूपत्वं सन्देहहेतुत्वेनोक्तम् । नन्वपूर्वार्थंप्रतिपादनपरत्वामावे निमित्तमात्रप्रतिपादनेन प्रयोजनामानादनर्थंनयं स्यादित्याशङ्कृषाः य चेति । षडङ्गाद्वेदार्थ्यवज्ञानम्, ज्ञानं च सत्पूर्वायाः कर्मणः क्रियाकरणमनुष्ठानं ततो हि फलं मवतीत्यर्थः । निरुक्तजन्यस्य शब्द-प्रवृत्तिनिमित्तत्वज्ञानस्य तःपूर्वकानुष्ठानद्वारेणादृष्टीपयोगित्वे व्यासवचनं सिद्धं दृष्टान्तं तावदाह—यथेति । निर्वेचनज्ञानमात्रात्सर्वेपापक्षयमसिद्धी भारताद्यव्ययनतदार्थानुष्ठानानर्थं-क्यापत्तेः प्रधानफलमेवेदमङ्गस्तुत्यर्थं कीत्तितमित्याद्ययः। दार्षान्तिके योजयन् रलोकं व्याचप्टे--- एविमिति । वेदमात्रात्कर्माववोधप्रसिद्धेनिरुक्ताद्यानयंक्यमाशङ्कराव्युत्पन्नरूपे चेत्युक्तम् । निरुक्तादावगतो यो धात्वर्थपूर्वको नामार्थः तद्भानद्वारा या वाक्यार्थप्रति-पत्तिः ता पूर्वकादनुष्ठानादित्यर्थः ॥ ९ ॥

### इति षष्ठं पिकनेमाधिकरणम्

भा० प्र०—प्रदर्शित शङ्का के उत्तर में सिद्धान्तस्वरूप कहा गया है कि आयों की प्रसिद्धि ही बलवान है। क्योंकि लौकिक अर्थ के बोध के लिए ही यदि शब्दप्रयोग होता

वो आयं और म्लेच्छ दोनों के प्रयोगों से ही इस प्रयोजन की सिद्धि होती, और ऐसी स्थिति में बलावल अनवधारित रहता। किन्तु धर्म का ज्ञान शब्द का प्रयोजन है, और शब्द से ही धर्मतत्त्व की अवगित हो जाती है, तब शब्द और अर्थ का अल्पविष्लय मी धर्म का प्रतिद्वन्द्वी होगा, अतः आयों ने अतिशय सावधानी से निगम निश्क्त आदि के साहाय्यसे यथायथ अर्थ का स्मरण कर निणंय करते हैं। म्लेच्छों के द्वारा प्रदिश्ति अर्थ में वैपरीत्य रहने पर उसके परिहार का कोई साधन न होने से उनके अर्थ में विपयंय स्वामाविक है। इसिलए म्लेच्छों से व्यवहृत विपरीत अर्थ की स्मृति की अपेक्षा आयों का विष्लव शून्य अर्थ स्मरण ही बलवान है। एक ही शब्द का अनेक अर्थ मानने पर विकल्प का प्रसङ्ग होगा। विकल्प मानने पर आठ दोषों की स्थिति होती है, जतः यह मानना उचित नहीं है। एक ही शब्द का विभिन्न अर्थ होने पर प्रत्येक अर्थ के प्रति शब्द की वाचकता शक्ति की कल्पना करनी पड़ेगी, इसिलए एक शब्द का अनेक अर्थ मानना उचित नहीं है। हिर शब्द का अनेक अर्थ माना गया है, किन्तु वहाँ तो अन्य उपाय न होने के कारण हिर शब्द को अनेकार्थंक मानना पड़ता है, इसिलए यव, पीलु शब्द का अर्थ दीर्घशूक वृक्षविशेष ही समझना चाहिए।

वार्तिककार ने इस प्रसङ्घ में भिन्न रूप में अधिकरण की रचना कर स्मृति और आचार के विरोध में वलावल का निरूपण किया है। देश भेद से अनेक आचार और स्मृति विरुद्ध मि अते हैं। फिर मो स्मृति और आचार को समान बल मानकर विकल्प होगा या स्मृति के द्वारा आचार का बाध होगा ? इस प्रकार संशय का उत्थापन कर सिद्धान्त में कहा है कि आचार के द्वारा स्मृति का अनुमान एवं स्मृति के द्वारा श्रुति का अनुमान होगा। क्योंकि, स्मृति के समान आचार स्वयं विधायक नहीं है। अतः, श्रुति के साथ आचार का दूर का सम्बन्ध है और स्मृति का श्रुति के साथ सन्निकृष्ट सम्बन्ध स्थित है। इसलिए आचार जितने काल की अपेक्षा कर स्मृति के द्वारा श्रृति की कल्पना कर विधायक होगा, स्मृति उससे कम ही समय में श्रृति की कल्पना कर स्मृति का प्रामाण्य प्रतिष्ठित करेगी। अतः स्मृति और आचार का प्रामाण्य तुल्यबल नहीं है। **आचार के प्रामाण्य में स्मृति और श्रृति दो का अन्तर है, और स्मृति के प्रामाण्य में** केवल एक श्रुति का ही अन्तर है, अतः दोनों में विकल्प की सम्मावना नहीं है, वरन् स्मृति से आचार का बाध ही होगा, अतः दक्षिण में मातुल (मामा) की कन्या के साथ पाणिग्रहण आदि आचार ''मातुलस्य सुतामूढ्वा ......स्यक्त्वा चान्द्रायणं चरेत्'' इस स्मृति के विरुद्ध होने से अनादरणीय है। इसी प्रकार पर्युषितान मोजन, पति-पत्नी का सहभोजन आदि आचार स्मृति विरुद्ध होने से अप्रमाण है।

इस प्रसङ्ग में न्यायसुषा माट्टदीपिका माट्टचिन्तामणि में विस्तृत विश्वार पूर्वक मातुलकन्या के साथ विवाह का प्रामाण्य स्थापित किया गया है। शास्त्रस्था = शास्त्र में स्थित या शास्त्र में निर्दिष्ट प्रतिपत्ति (अर्थवोधकता) वा = एव, अवश्य ही (ग्राह्म) है, तिन्निमित्तत्वात् = उसका अर्थात् धर्मज्ञान की निमित्तता अर्थात् हेतुता होने से । क्योंकि शास्त्र ही धर्मज्ञान का साधन है, इसलिए आर्थों से परिगृहीत शास्त्रवोधित अर्थ ही ग्राह्म है ॥ ९ ॥

# [4] चोदितं तु प्रतीयेताविरोधात् प्रमाणेन ॥ १० ॥ सि०

शा० भा०—अथ याञ्छव्दान् आर्या न किस्मिश्चिदयें आचरिन्त, म्लेच्छास्तु किस्मिश्चित् प्रयुद्धते । यथा पिक-नेम-सत-तामरसादिशव्दाः तेषु संवेहः कि निगमनिष्कत्व्याकरणवशेन धानुतोऽर्थः कल्पियतव्यः, उत यत्र म्लेच्छा आचरिन्त, स शब्दार्थं इति । शिष्टाचारस्य प्रामाण्यमुक्तम्, नाशिष्टस्मृतेः । तस्मान्निगमादिवशेनार्थकल्पना । निगमादीनां चैवमर्थवत्ता भदिष्यति । अनिभ-योगश्च शब्दार्थेष्वशिष्टानाम्, अभियोगश्चेतरेषाम् । तस्माद्धानुतोऽर्थः कल्पित्वय इत्येवं प्राप्ते ।

बूमः । चोदितमिन्निष्टैरिप निष्टानवगतं यत् प्रमाणेनाविरुद्धम्, तदवगम्यमानं न न्याय्यं त्यक्तुम् । यत्तु निष्टाचारः प्रमाणिमिति, तत् प्रत्यक्षानवगतेऽर्थे । यत्त्व-भियुक्ताः नब्दार्थेषु निष्टा इति । तत्रोच्यते अभियुक्ततराः पक्षिणां पोषणे, बन्धने च म्लेच्छाः ।

यत्तु निगमनिरुक्तव्याकरणानामर्थवत्तेति, तत्रैषामर्थवत्ता भविष्यति, न यत्र म्लेच्छैरप्यवगतः शब्दार्थः । अपि च निगमादिभिरर्थे कल्प्यमानेऽव्यवस्थितः शब्दार्थो भवेत् । तत्रानिश्चयः स्यात् । तस्मात् पिक इति कोकिलो प्राह्यः नेमोऽर्धम्, तामरसं पद्मम्, सत इति दारुमयं पात्रं परिमण्डलं शतन्छित्रम् ॥१०॥

# इति पिकनेमाधिकरणम् ॥ ६ ॥

भा० वि०—एवं तावदार्यप्रसिद्धिविरुद्धाया म्लेच्छप्रसिद्धेरप्रामाण्यमुक्तम् । अथेदानीं किमेषा म्लेच्छप्रसिद्धिरित्येवाप्रमाणमुतप्रमाणमबलत्वादार्यप्रसिद्धि-विरुद्धा, अविरुद्धा तु प्रमाणमेवेति विचार्यत इति सङ्गितमथशब्देन दर्शयन् आर्यप्रसिद्धचिरुद्धम्लेच्छप्रसिद्धरूपविषये दर्शयति—अथेत्यादिना । आचरन्ति=प्रयुञ्जत इत्यर्थः । तत्र सबीजं संशयमाह—तेष्वित । अत्र निगमेत्यादिना धातुतोऽर्थप्रसिद्धेश्लास्त्रस्थत्वं प्राबल्यकारणम् । म्लेच्छिति म्लेच्छप्रसिद्धेः म्लेच्छ-स्थत्वं दौर्बल्यकारणं च पूर्वपक्षवीजतयोक्तम्—कल्पियतव्य इति । शास्त्रस्थाया दौर्बल्यकारणं कल्पनीयत्वम् । आचरन्तीति च म्लेच्छस्थायाः क्टप्तत्वं प्राबल्यकारणं सिद्धान्तबीजतयोक्तमिति मन्तव्यम् । अत्र यद्यपि च म्लेच्छप्रसिद्धिः कि प्रामाण्ययोग्या उत नेत्येतावदेव विचार्यम्, तथापि सिद्ध एव तद्योग्यत्वे कि सा

वलवत्या शास्त्रस्थप्रसिद्धशा बाध्या उत स्वयमेव बलवतीति तस्या बाधिकेत्ययं विचारस्संभवतीति तमेव योग्यायोग्यत्विवचारं सूचियतुमयमुपक्षिप्त इत्यवगन्त-व्यम् । प्रयोजनं तु विचारस्य पिकादिशव्दानां व्यवस्थितार्थविषयत्वं सिद्धं स्वयमेव वक्ष्यति, तत्र पूर्वाधिकरणसिद्धान्तन्यायेन पूर्वपक्षमाह—शिष्टाचारस्येति । आचारशब्दः शब्दप्रयोगविषयः । स्मृतिशब्दोऽपि तत्पूर्वप्रयोगपरः, यद्यपि शास्त्रस्थप्रसिद्धिः कल्प्या, तथापि शास्त्रमूलत्वादेव प्रमाणम् । म्लेच्छप्रसिद्धिः कल्प्या, तथापि शास्त्रमूलत्वादेव प्रमाणम् । म्लेच्छप्रसिद्धिः कल्प्या, तथापि शास्त्रमूलत्वादेव प्रमाणम् । म्लेच्छप्रसिद्धिः कल्पादिति भावः । म्लेच्छप्रसिद्धेरप्रामाण्ये फलितमाह—तस्थादिति । निगमाद्ययंवस्त्वाय च म्लेच्छप्रयोगस्याप्रामाण्यमाश्रयणीयम्, अन्यथा म्लेच्छदेशानन्त्यात् कविद्देशे किस्मिश्चद्वर्थे कदाचित् केनचित् म्लेच्छनायमार्यप्रसिद्धः शब्दः प्रयुक्त इति शङ्कायां निगमादिवयर्थात्रसङ्कादित्याह—निगमादीनामिति । अनभियुक्तताच्च म्लेच्छानां न तद्व्यवहारश्चव्दार्थासम्बन्धे प्रमाणम् । किन्तु अभियुक्तानामार्याणामेवेत्याह्—अनभियोगद्वेति । तस्मान्म्लेच्छप्रसिद्धेः प्रामाण्यायोग्यतया ततोऽध्यावगमासंभवात् आर्थप्रसिद्धानां पिकादिपदानां धातुवलेनैवार्थः कल्पनीय इति निगमयति—तस्मादिति ।

सिद्धान्तं दर्शयन् सुत्रमवतार्यं व्याकरोति-एविमिति । यत्पदं म्लेच्छेरर्थः विशेषे चोदितं प्रयुक्तम्, तिच्छष्टैरनवगतमगृहीतसम्बन्धमपि प्रतीयेत-आद्रियेत । तस्मिन्नर्थे प्रमाणमिति यावत् । अत्राविरोधादिति हेतुमात्रं व्याचष्टे — यत्प्रमाणे-नेति । यद्यपि न शास्त्रमूला म्लेच्छप्रसिद्धिः, तथापि शास्त्रस्थप्रसिद्धिविरो<mark>धा</mark>-भावाद्वेदतदङ्कादिषु प्रयुक्तिपकादिपदार्थाकाङ्क्षायां तित्सद्धकोकिलाद्यर्थपरिग्रह-संभवेनार्थान्तरकल्पना युक्तेति भावः । यद्यपि पूर्वाधिकरणन्यायेन शास्त्रस्थप्रसिद्धेः बलीयस्त्वमिति, तदपि प्रत्यक्षाद्यनवगम्ये धर्मादिविषय एव, न वाच्यवाचक-सम्बन्धादिविषय इत्याह—यत्त्रिवत्यादिना । यत्पुनर्वाच्यवाचकादिष्वप्यभि-युक्तानां शिष्टानामेव प्रामाण्यम्, न म्लेच्छानामिति, तदनुवदित—युत्त्वभियुक्ता"" इति । दूषयति — अभियुक्ततरा इति । यथैव सेवागृहनिर्माणादिषु दृष्टाथैषु म्लेच्छानामधिकं कौशलं तथैवाभ्यस्तकोकिलादिवाच्यस्वरूपाणां वाच्यवाचक-भावावगमेऽपीत्यर्थः । निगमाद्यर्थवत्त्वाय म्लेच्छाचारस्याप्रामाण्यमुक्तमनुवदित— यत्विति । दूषयति—तत्रैषामिति । म्लेच्छदेशानन्त्येऽपि विचारावस्थायामपि येयां पदानामर्थविशेषे प्रसिद्धिः म्लेच्छेषु पुरुषपरम्परया न प्राप्ता, तेषां पदानां निगमादिवशेन प्रतिपत्ति। भविष्यतीत्यर्थः। पिकादिपदानां निगमादिवशेनार्थ-वत्त्वेऽर्थव्यवस्थापि न स्यादित्याह—अपि चेति। पिकादिशब्दस्य तावदर्थविशेषो न प्रतिपादितः, तथा सति सन्देहाभावप्रसङ्गात् अवयवन्युत्पत्त्या तु निरुक्त्या कश्चिदर्थः कल्पनीयः, तत्र च पिवति पाति पचतीत्यनेकधातुसाधा-रणत्वादवयवान्वयस्य निरुक्तेनाप्यर्थविशेषासिद्धिरिति भावः।

ननु भवतु अव्यवस्थैव को दोषस्तत्राह—पिक इति । कोकिलादीनामेव कर्माङ्गत्वेनाभ्युपगमादिति भावः ॥ १० ॥

त० वा०--ये शब्दा न प्रसिद्धाः स्युरायविर्तनिवासिनाम् । तेषां म्लेच्छप्रसिद्धोऽर्थो ग्राह्यो नेति विचिन्त्यते ॥ ४६३

तथा—निरुक्तव्याक्रियाद्वारा प्रसिद्धिः किं बलीयसी । समुदायप्रसिद्धिवीं म्लेच्छस्यैवाथ वा भवेत् ॥ ४६४

म्लेच्छ । सिद्धिन्यवहर्तृंदीर्बल्येऽपि, समुदायरूढिबलेन स्वरूपगतेन ज्यायसी प्रतिभाति ।

> तत्र प्रयोक्तृदौर्वल्य-स्वरूपबलवत्तयोः। किन्तु न्याय्यतरं युक्तं ज्ञातुमित्यत्र चिन्त्यते ॥ ४६५ तथा--- निरुक्तव्याक्रियाद्वारा कि शास्त्रस्था बलीयसी। कि वाऽवयवविक्षेपजननात्सैव दुर्बला ॥ ४६६ एवं नानोपपत्तित्वात्संदेहे तावदुच्यते । निरुक्तव्याकियादारा प्रतिपत्तिर्वलीयसी ॥ ४६७ शास्त्रस्था वेत्यनेनासी कल्प्याऽपि हि बलीयसी । सन्मूलस्य प्रमाणत्वं साध्यस्यापि वरं श्रितम ॥ ४६८ न सिद्धमप्यसन्मृलमाश्रयेण हि दुषितम्। कथं वेदगतै: जट्टैम्लेंच्छस्थोऽर्थः प्रतीयते ॥ ४६९ येषां दर्शनमात्रेऽपि वंद एव न पठ्यते। संभाषाऽपि च न म्लेच्छै: सहाऽऽय्वित्वासिनाम् ॥ ४७० तत्र तेपु प्रसिद्धोऽर्थः कथमार्यः प्रतीयताम् । एवं च सति यस्यापि प्रसिद्धिनीपलभ्यते ॥ ४७१ तस्यापि म्लेच्छदेशेषु सर्वेष्वन्वेष्यतां व्रजेत्। तत्रश्च निगमादीनां न कश्चिद्विषयो भवेत् ॥ ४७२ अनन्तम्लेच्छदेशांश्च कः सर्वोऽनुपलप्स्यते<sup>२</sup>। य एव स्यादनन्विष्टस्तत्र शङ्का प्रसज्यते ॥ ४७३ अनन्तेषु हि देशेषु कः सिद्धः क्वेति गम्यतास् ।

निगमादिवशाचाच घातुतोऽर्थः प्रकल्पितः ॥ ४७४

१ क. म्लेच्छस्याऽषं:।

२ क. सर्वानूपलप्स्यत इति पाठः।

द्वित्रेष्वहःसु बाध्येत प्रयोगान्मलेच्छचोदितात् ।
म्लेच्छाचाराप्रमाणत्वमथ त्वध्यवसीयते ॥ ४७५
आर्यावर्ते ततः शक्या प्रसिद्ध्यन्वेषणिकया ।
तस्याश्चाल्पेन कालेन सदसद्भावनिर्णयः ॥ ४७६
ततश्च निगमादीनां सुज्ञातः स्वार्थगोचरः ।
तस्मात्तदर्थवन्त्वाय म्लेच्छाचाराप्रमाणता ॥ ४७७
धर्मे चानादरात्तेषां भ्रश्येताऽर्थोऽपि शब्दवत् ।
न चास्ति संस्कृतः शब्दः कश्चिन्मलेच्छापभाषणे ॥ ४७८
संस्कृतप्रतिरूपा हि तद्भाषाऽर्थान्तरे स्थिता ।
न चावाचकरूपाणां वाचकत्वं कथंचन ॥ ४७९
आर्याश्च म्लेच्छभाषाभ्यः कल्पयन्तः स्वकं पदम् ।
पदान्तराक्षरोपेतं कल्पयन्ति कदाचन ॥ ४८०
न्यूनाक्षरं कदाचिच्च प्रक्षिपन्त्यधिकाक्षरम् ।

तद्यथा श्राविडादिभाषायामेव तावद्वयञ्जनान्तभाषापदेषु स्वरान्तिवभिक्ति-स्त्रीप्रत्ययादिकल्पनाभिः स्वभाषानुरूपानर्थान्प्रतिपद्यमाना दृश्यन्ते । तद्यथौदनं चोरित्युक्ते चोरपदवाच्यं कल्पयन्ति । पन्थानमतिरत्युक्तेऽतर इति कल्पयिन्ता । पन्थानमतिरत्युक्तेऽतर इति कल्पयिन्ता । पन्थानमतिरत्युक्तेऽतर इति कल्पयिन्ता सर्पवचनमकारान्तं कल्पयित्वा सत्यं पाप एवासाविति वदन्ति । एवं मालौ शब्दं स्त्रीवचनं माला इति कल्पयित्वा सत्यमित्याहुः । वैरशब्दं च रेफान्तमुदरवचनं वैरिशब्देन प्रत्यामनायं वदन्ति । सत्यं सर्वस्य क्षुधितस्याकार्ये प्रवर्तनादुदरं वैरिकार्ये प्रवर्तते इति । तद्यदा द्राविडादिभाषायामीदृशी स्वच्छन्दकल्पना, तदा पारसीकबर्बरयवनरोमकादिभाषासु कि विकल्प्य, कि प्रतिपत्स्यन्त इति न विद्मः ।

तस्मान्म्लेच्छप्रसिद्धं यत्पदमार्यैविकल्प्यते । न कश्चित्तत्र विश्वासो युक्तः पदपदार्थयोः ॥ ४८१ निरुक्तव्याकियाद्वारा यस्त्वर्थः परिगम्यते । पिकनेमादिशब्दानां स एवार्थो भविष्यति ॥ ४८२

१. चोर्-अतर्-पाप्-माल्-वयर-इत्येतेषां शब्दानां क्रमेण ओदन-मागं-सपं-सत्य-, उदररूपेष्वर्धेषु द्राविद्यानामद्यत्वेऽपि प्रयोगो वर्तते ।

## सिद्धान्तः

एवं प्राप्ते वदामोऽत्र पदं निपुणदृष्टिभिः । विज्ञायेताऽविनष्टं यत्तत्तदर्थं भविष्यति ॥ ४८३ देशभाषापभ्रंशपदानि हि विष्लुतिभूयिष्ठानि न शक्यन्ते विवेक्तुम् ।

यत्त् वेदतदङ्गेषु पदं दृष्टमविष्कुतम् ।
म्लेच्छभाषासु तदूपमर्थे क्वचन चोदितम् ॥ ४८४
तत्त्रथैव प्रतीयेत प्रमाणेनाविरोधतः ।
पिकनेमादि तद्धचेवं निपुणैरवधारितम् ॥ ४८५
चोदितं ह्यपदिष्टं वा प्रयुक्तं वा क्रियागतम् ।
म्लेच्छैरवयृतं पश्चादार्येंईभाषिकैः क्वचित् ॥ ४८६
तादृशं तु प्रदीयेत प्रामाण्येनेति निश्चितम् ।
न तद्धर्मप्रमाणेन वेदाख्येन विरुध्यते ॥ ४८७

अपि च-पदार्थपदसम्बन्धज्ञानापेक्षप्रवर्तनात् ।
प्रसिद्धिर्यत्र तत्रस्था वाक्यार्थायाऽनुगम्यते ॥ ४८८
पिकादिशब्दवाच्यं वा म्लेच्छैर्यदवधारितम् ।
अविरोधात्प्रमाणेन तद्विद्याद्वेदनोदितम् ॥ ४८९
चोदितं वा प्रमाणेन वेदेनेत्यस्य संगतिः ।
आर्यैः सहाऽविरुद्धत्वात् तस्य तैरप्यपेक्षणात् ॥ ४९०

यथैव क्लोमादयः पश्चवयवा वेदे चोदिताः सन्तोऽध्त्रय्यदिभिः स्वयमज्ञाय-मानार्थंत्वाद्ये नित्यं प्राणिवधाभियुक्ताः, तेभ्य एवावधार्यं विनियुज्यन्ते । यथा च निषादेष्ट्यां 'कूटं दक्षिणेति' विहिते य एवेतेन व्यवहरन्ति, तेभ्य एवाऽर्थतत्त्वं ज्ञात्वा दीयते । तथेह पिक-नेम-तामरसादिचोदितं सद्वेदादार्यावर्तनिवासिभ्यश्चा-प्रतीयमानं म्लेच्छेभ्योऽपि प्रतीयेत, लोकावगम्यनित्यशब्दार्थाभ्युपगमाविरोधात् स्वेनेव प्रमाणेन प्रतीयेतेति ।

यत्तु शास्त्रबलीयस्त्वादेतदग्रहणिमिति ? तन्न । अविरोधे दुर्बलस्यापि ग्राह्य-त्वात् । यदेवात्यन्तं प्रमाणाभासमेव मृगतृष्णाज्ञानवद्भवति, तत् सर्वदेव परि-हर्तव्यम्, यत्पुनर्बलविद्वरोधापेक्षमप्रमाणं(न) भवति, तिद्वरोधाभावात्प्रमाणमेवे-त्यवधारणीयम् । न चैवमादि विरुध्यते, विपरीतार्थप्रसिद्धचन्तराभावात् । अत एव वैदिकवाक्यार्थस्वविष्यप्रयुक्तपदःर्थमात्राभियुक्ततरार्यप्रसिद्धिबलीयस्त्वा-श्रयणम् ।

िस्०

प्रसिद्धौ विद्यमानायां तदलीयस्त्वमिष्यते । असत्यां तु बलीयस्त्वं बन्ध्यासूतवलोपमयु ॥ ४९१

अष्टकादिषु ह्यदृष्टार्थेषु समूलकेषु स्मर्यमाणेषु गवादिपदस्वरूपतदर्थंज्ञानेषु च सत्यमार्याणामाप्ततरत्वाभियुक्तरत्वे विद्येते । पिकादिषु त्वार्यवलेनैवावगतस्व-रूपमात्रवाचकत्वेषु वाच्यविशेषज्ञानरहितत्वेनाऽऽर्येषु निर्व्यापारीभूतेषु पदवद् दृष्टार्थंप्रतिपत्त्यर्थानादिशब्दप्रयोगलब्धसम्बन्धप्रसिद्धिम्लेच्छप्रयोगेभ्योऽर्थनिणंये सित न किचिद्विरुद्धमाकाङ्क्षितपदार्थज्ञानं च सेत्स्यति । तिगमनिरुक्तन्याकरणैरपि न चैवमादीनामर्थान्तरं किंचिद्रदाहृतम्, यःप्राप्य कृतार्थाः सन्त इतरेषां प्रसिद्धि परित्यजेम ।

> काल्पनिक्याः प्रसिद्धेश्च या क्लमा सा बलीयसी । तस्यां सत्यं हि नाऽऽत्मानमितरा लब्ध्महीति ॥ ४९२ आश्रयाणां च दौर्बल्यं धर्मं प्रति निरूपितम् । दृष्टार्थंन्यवहारेषु कृष्यादाविव तुल्यताम् ॥ ४९३ तस्माद्ययैव सेवादौ गृहादिषु च कौशलम् । म्लेच्छानामधिकं तद्वद्रभिधेयार्थनिणंये ॥ ४९४

शब्दस्वरूपं तावतेनाभियुक्तत्वाच्चिरविनष्टाविनष्टत्वेन न विविच्चीरन् । यस्तु कथमप्यविनष्ट एव शब्दः तेषामपि प्रयोगविषयमापन्नस्तस्य चाऽऽर्यवदेवानादि-वृद्धव्यवहारपरम्परयाऽयं जानन्ति, तर्तिक् तेषां निराकर्त् शक्यते।

> <sup>भ</sup>पत्रोर्णवारबाणादि<sup>२</sup> यच्च तद्देशसंभवस् । तैरेवाकथितं नाम तच्च को वेदित् क्षमः ॥ ४९५

तस्मान्न तेषां व्यवहारप्रसिद्धौ दौर्बल्यम्।

निरुक्तादेश्च सिद्धेऽर्थे तिन्निमित्तादिमात्रके। व्यापारो न च पूर्वार्धप्रतिपत्तौ स्वरूपतः ॥ ४९६

निरुक्ते न तावल्लोकव्यवहारप्रसिद्धान्येव पदानि तद्गतिक्रयानिमित्तराब्द-प्रयोगभाक्त्वेन निरुच्यते । व्याकरणेनापि प्रसिद्धार्थानामेवाविनष्टस्वरूपान्वाख्या-नमात्रं क्रियते । तत्र प्रासिङ्गिकमेव कियदप्यर्थनिरूपणम् । तानि स्वविषयादन्यत्र दुर्बलानामपि न वाधकानि ।

पत्रोण धौतकौशेथं बहुमूल्यं महाधनमित्यमर: ।

२. कलचुको वारवाणोऽस्त्रीत्यमरः।

यस्य चान्विष्यमाणाऽपि प्रसिद्धिनं भविष्यति । कामं प्रदिशतद्वारा तत्र कल्प्याऽऽश्रयिष्यते ॥ ४९७ विक्षिप्ता बहुरूपा च या संदेहप्रदायिनी । अनन्योपायतामात्रे ववचिदेव ग्रहीष्यते ॥ ४९८ न चार्थप्रत्यायन्न ङ्गिनिरुक्ताद्यप्यनर्थकम् । षडङ्गवेदविज्ञानपूर्वकर्मक्रियाफलात् ॥ ४९९

यथा महाभारतिनर्वचनान्वाख्याने द्वैपायनेनोक्तम् ।

महत्त्वाद्भारतत्वाच्च महाभारतमुच्यते । निरुक्तमस्य यो वेद सर्वपापैः प्रमुच्यते ॥ इति ॥ ५००

एवं निरुक्तव्याकरणाद्यङ्गानुगृहीतवेदाघ्ययनजनितकर्मावबोधपूर्वकानुष्ठानाय-त्तत्वात् स्वर्गीदिसिद्ध्यर्थापूर्वसिद्धेरव्युत्पन्नरूपे च ज्ञातेऽपि निरुक्तावगतधात्वर्थं-पूर्वकनामार्थज्ञानद्वारवाक्यार्थप्रतिपत्तिपूर्वकानुष्ठानादेवादृष्टसिद्धिरिति, म्लेच्छ-सिद्धपिकाद्यर्थग्रहणेऽपि निरुक्तादीनामर्थवत्ता सिद्धेति ॥ १० ॥

इति पञ्चमं पिकनेमाधिकरणम्

न्या० सु० — अत्र माष्यकृता कल्पसूत्रेषु प्रामाण्याप्रामाण्यसन्देहमुपन्यस्य प्रामाण्यं पूर्वंपक्षयित्वा, सिद्धान्ते निराकृतम्, तत्स्मृत्यिकिरणव्युत्पादितसकलिव्यास्थानप्रामाण्य-विषद्धत्वादयुक्तमाशङ्कय पूर्वंपक्षवत्रवन्यिक्तगतं प्रामाण्यश्वदं स्वतःप्रामाण्यामिप्रायत्वेन द्वेषा व्याचष्टे — कल्पेति । म्लेच्छाचारणामि कृषांचिद्यानादित्वेन श्विष्टाचारतुस्यतया स्वतःप्रामाण्येऽमिहिते, वेदातिरिक्तविद्यास्थानानामप्यच्येतृस्मरणेनाऽनादितया वेदत्वेन वेदतुल्यतया वा स्वतःप्रामाण्योपपत्तेनं वेदमूलत्वम् । तद्विरोधिनां वा प्रामाण्यं युक्त-मित्यनन्तराधिकरणव्युत्पादितस्वतःप्रामाण्योजीवनेन स्मृतिविरोधिकरणद्यसक्षेपादनन्तर-सङ्गतिम्, प्रकृतसङ्गति च सूचियतुं सम्प्रतीत्युक्तम् । विचायंत इति विचारार्थं पूर्वंपक्ष-वचनव्यक्तिर्द्वंधोपन्यस्यत इत्ययंः ।

ननु मन्वादिस्मृतिवदेषामि पौरुषेयत्वेन पारतन्त्र्यावगमात्स्वतःप्रामाण्यशङ्का न युक्तित्याशङ्क्ष्याह—वैदिक्षेति । मन्वादिस्मृतीनां तिरोहितप्रायवेदार्थनिवन्धनादर्थंवस्वं कल्पसूत्राणां तु स्पष्टवेदार्थंविषयत्वादःगयमानशंक्यापत्तेरपौरुषेयत्वावगमात्स्वतः प्रामाण्य-शङ्का युक्तित्याश्चयः । कल्पसूत्रशब्दयोरेकार्थत्वाद् द्वयोरुपादानमनर्थकमिति मन्यमानः पृच्छति—आहेति । कार्यतस्तावद्भेदमाह—सिद्धरूप इति । अवयवव्युत्पत्या भेदमाह—कल्पाद्यति । प्रतिक्रतुप्रयोगाणां प्रतिपादकत्या पाठत एव सिद्धा, न तु स्वसंज्ञामिव्याख्यानापेक्षा इत्यर्थः । 'एतत्तीर्थमित्याखक्षते' इत्यादिमिः स्वसंज्ञामित्र्यंचं पादप्रहणमित्यादिभिः स्वपरिमाषाभियंत्सिद्धमित्यतिसद्धशब्दिनःकृष्टवि-परिणतानुषङ्गेण योज्यम् ।

ये यजामहे, यच्चागूर्याज्यादिरित्याद्युत्सर्गवदनुयाजवर्जमत्याद्यपवादवद्भक्षयेयुरिति गाणगारितत्संस्कारत्वादित्यादिहेतुमत्सम्प्रैषवदादेशान्पशुवत् (निपातानिति सम्प्रैषं दद्यात्तद्वद्वीता आदेशान् द्रव्यादेशान् कुर्यात् । छागपदेन प्रैषे छागपदेऽनादेशाः । आज्येन चाज्यपदेन भेद उद्धृतं पाद्यंतः श्रोणित इत्यादयः शब्दा परववयववाचिनः निपाता इत्युच्घन्ते । तान् पशुवितक्रयायां पशुवद् द्वयान्नान्ययेत्यर्थः । यस्मिन् कृतावन्नीषोमीयस्थाने सवनीयस्थाने वा पश्वेकादशिनी कृता, तत्र शालामूखीये त्वाष्ट्रेण पशुना यजेत । तस्य पर्यग्निकरणान्तं कृत्वोत्सर्गः पूर्वमुक्तः । पर्यग्निकृत्वोत्सुजत्यपूनरायनायेति तस्य तावत्येव समाप्ति: । आज्येन शेषं संस्थापयेदिति वा आज्येन समापने मन्त्रेषु छागशब्देन निगमाः कार्या इत्येकः पक्षः । आज्यस्य प्रतिनिधित्वेन स्थानियद्भावात् द्रव्यान्तरत्वे त्वाज्यक्रव्देन निगमाः कार्याः इत्यन्यः पक्षः । तत्र प्रयोगमाह । यदि त्वव्वयंव आज्येन समाप्नुयुस्तयेव होता कुर्यात्सम्प्रैषवदादेशा पशुवत्) निपात्यादिरुष्टान्तवत् 'पूरस्ताल्लक्षणा पुरोऽनुवाक्ये' इत्यादिलक्ष्यव्यापिलक्षणम्, तत्सुत्रमित्यर्थः । लक्ष्यव्यापिलक्षणं यस्मिन्निति सप्तमी-बहुत्रीहिः । ननु स्वसंज्ञापरिमाषादियोगे पौरुपेयत्वापत्तेः कथं स्मृतिवैलक्षण्यमित्या-शङ्क्षशाह--तत्रेति । सकलपूरुवप्रत्यक्षवेदप्रतिपाद्यार्थावष्यप्रन्यप्रणयनवैयर्थ्यापत्तेरपीरुवेय-त्वावसायात्सर्वाण्येवैतानि प्रज्ञानस्य नामधेयानि भवन्तीत्यादिवदन्यपरसंज्ञादीनीति पूर्वपक्षी मन्यते इत्याशयः ।

एवं कल्पसूत्राणामिप स्मृत्यधिकरणे वेदमूलत्वं प्रतिपादितमिस्यम्पुपेत्य तदाक्षेत्रेण प्रत्यवस्थानमुपपादितम् । इदानीमशब्दत्वेन तत्र पूर्वपक्षकरणात्कल्पसूत्रेषु च तदसम्मवादेषां स्मृत्यधिकरणविषयत्वामावादिह् विचारो न विषद्ध इति परिहारान्तरमाह—अप्रामाण्य-मित । अशक्यत्वमुपपादयति—प्रत्यक्षेति । तत्र स्मृत्यधिकरणपूर्वंपक्षेऽपगतशब्दता शब्द-शून्यतोक्ता, सा कल्पसूत्रेष्वशक्या वक्तुमित्यर्थः । न केवलं पूर्वपक्षासम्मवादेषां स्मृत्य-धिकरणाविषयत्वम्, कि तु मूलभूतवेदानुमानेन तत्र सिद्धान्तकरणात्, प्रत्यक्षवेदमूलेषु कल्पसूत्रेष्वनुमानायोगात् सिद्धान्तासम्मवेनाप्येषां स्मृत्यधिकरणविषयत्वं नास्तीत्याह—स्मृत्यधिकरणे चेति ।

यत्र न वैदिकं शब्दमुपलम्यन्ते इति च सम्भवदशब्दत्वलक्षणपूर्वंपक्षहेतुकानामेव
तत्रोदाहृतत्वादुदाहरणमाष्यपर्यालोचनयाप्येषां स्मृत्यिषरणाविषयत्वं प्रतीयत इत्याह—्रं
एतानि चेति । इदं तु परिहारान्तरमनुपलम्यमाने मूलस्मृतिप्रामाण्यसाधने प्रत्यक्षमूलानां
कल्पसूत्राणामविचारितस्यापि प्रामाण्यस्य तुत्यन्यायसिद्धत्वादन्यथा च विरोधाधिकरणे
सर्ववेष्टनस्मृत्युदाहरणानुपपत्तेः शिष्टाकोपाधिकरणे च कृत्वर्थंस्मृत्युदाहरणानुपपत्तेरयुक्तमित्यपरितोषात्पूर्वमेव परिहारमनुसन्दधाति—न चेति । यद्यप्येषामिहाधिकरणे पूर्वपक्षे
प्रामाण्यप्रतिपादनमामाति, तथापि सिद्धान्ते स्वर्रान्यमवाक्यशेपानावाभिधानेन वेदवैलक्षण्यप्रतिपादनात्स्वतःप्रामाण्यिनराकरणप्रतीतेनं प्रामाण्यं प्रतिपाद्यम्, येनेह तिन्नराकरणात्स्मृत्यधिकरणविरोधः स्यादित्यर्थः ।

परमार्थंतस्तु करूपसूत्राणामि विप्रकीर्णानेकशालागतश्रुस्यथंनिवन्वेन स्मृतितुल्य-त्वात्स्मृत्यिकरणविषयत्वमस्त्येवेत्यपरितोषात्स्वमतेन सर्वेषां वेदातिरिक्तविद्यास्थानानां स्मृत्यिकरणप्रतिपादित्तवेदमूलत्वमाक्षिप्येह समाधीयत इति परिहारमाह—यद्वेति । स्वातन्त्र्यलक्षणेनातिश्येन प्रामाण्यम्—अतिप्रामाण्यम्, ननु स्मृतीनां प्रत्यक्षवेदार्थोपनिबन्धना-भावेन वेदवैलक्षण्यात्कथं स्वतःप्रामाण्याशङ्केत्यपेक्षायां पौरुषेयत्वाङ्गीकरणेन प्रामाण्या-स्युपगमे कल्पनागौरवापत्तेस्तत्परिहारायापौरुषेयत्वमेवोचितमिति सन्देहोपपादनाय पूर्वपक्षं सम्मावयति—यदीति ।

विषयन्याप्त्यर्थं षडङ्गस्यैतद्विचारविषयत्वमाह—यद्वेति ।

न्यायवशात्स्वातन्त्र्यलक्षणप्रयोगशास्त्रत्वसम्मवे वेदशब्दवाच्यत्वस्यामियुक्तप्रयोगा-धीनत्वादमावे वेदत्वशङ्कानुपपत्तिमाशङ्कय—षडङ्गेऽशीत्युक्तम् । एतदेव विवृणोति— मन्त्रेति ।

विरोधाधिकरणस्य ज्ञाक्यादिग्रन्थविषयत्वे तदाक्षेपसमाधानार्थं तेषामप्येतदिधकरणविषयत्वं सम्मवतीत्याह—यहेति : ननु विरोधाधिकरणं विषयान्तरासम्भवादनङ्गीकृतमिष्
कनिष्ण्वावयादिग्रन्थस्य वेदमूल्द्वसम्मावनामात्रेणाशङ्क्र्य, तिहराकरणार्थंत्वेन व्याख्यातम्,
इदं तु विषयान्तरसम्मवात्किमित्यनङ्गीकृतवेदत्विनराकरणार्थंत्वेन व्याख्यायते । अत
वाह — शाक्यादयोऽिष होति । कथं वदन्तीत्यपेक्षायामुत्पादाहेति शाक्यग्रन्थमुदाहरित—
यथित । उत्पादादिति प्रवाहिनत्यत्वमिमप्रेतम् । अनुत्पादादिति कृदस्थनित्यत्वम् ।
तथागताः≔वौद्धाः । धर्मनित्यत्वस्य तत्र्यतिपादकागमितत्यत्वमन्तरेणायोगात्तिव्यतप्यनेनोक्तित्याद्ययः । एतदेवोपसंहरित तत्तद्यति । वाशव्दोऽत्राघ्याहायः । एवमिष किमर्थं
विचार्यमित्यपेक्षायामाह—चोदनेति । ननु शाक्याद्यागमस्य वेदमूलत्वे निराकृतं वेदत्वं
वेदतुल्यत्वं वा दूरादेवापास्तम् । कथमत्राशङ्क्र्यत इत्याशङ्क्रय ख्पकद्वारेणाशङ्कामुपपादयित—कार्मानित । धाक्यादिचोरः स्वागमप्रामाण्यग्रामं प्रत्यक्षादिमूलत्वेन, वेदमूलत्वेन वा द्वारेण प्रवेष्ट्रमुद्यतोऽतीन्द्रयार्थंदर्शनासाम्थ्यंवेदमार्गवाद्यत्वलक्षणन्यायदण्डपाणिमिर्मीमांसकैर्वारितो वरं न प्रविद्यत्त्यम्पति तु मीमांसकानुमतेनाषौ६वेवत्वेन महापयेन
प्रकटं प्रवेष्ट्यमिच्छतीत्यर्थः ।

सर्वेषामि विचारिवषयत्वं स्वामिमतं द्योतियतुं माष्यकारीयोदाहरणस्योपलक्षणा-धंतामाह—एविमिति । पूर्वपक्षमूत्रव्याख्यानाथं प्रयोगस्येति माष्यं व्याचये—का गति-रिति । पूर्वाद्वेंनेति चेदिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । प्रयोगशास्त्रशब्दव्याख्यानाथं सत्य-वाचामिति माष्यं द्वेषा व्याचये—वेदत्विमित । पौरुषेयस्य विधायकोपस्थापनमात्रचरितायं-त्वेन साक्षादनुष्ठानविधायकत्वामावातप्रयोगशास्त्रशब्देनापौष्ठपेयत्वलक्षणं स्वातन्त्र्यमुक्त-भित्याशयः । भाष्यकृता 'कथमवगम्यत इति' पृष्ट्वा वैदिकरेषां संवादो भवतीत्युक्तम् । त्व दणौष्ठपेयत्वे संवादानपेक्षत्वादयुक्तमाशङ्क्रय वेदसंवादेन प्रामाण्यनिक्थात्पौरुषेयत्वे च पु न्वतन्मू छप्रमाणवेदतिन्नत्यत्वकल्पनेत गौरवापत्तेरपौक्ष्यत्वेन प्रामाण्योपपादनार्थंतया व्याचष्टे---वेदनैवेति ।

ननु माशकादिसमाख्या पौठ्षयावगमात्तेषां वेदत्वम्, वेदतुल्यत्वं वा न युक्तमित्याशङ्कते— ननु चेति । प्रवचनयोगेनापि समाख्योपपत्तेनं तद्वलेन पौठ्षयत्वसिद्धिरिति
परिहरित— नैतेषाभिति । वेददृष्टान्तसूचितमर्थं प्रकटयित — माशकादीति । ननु कल्पादिशब्दानां (चरगशब्दोऽध्येतृपुरुषवाची) चरणिवशेषवाचित्वाच्चरणानां चानादित्वाक्तिमित्ततादिसमाख्या युक्ता । माशकादिशब्दानां त्वेकपुरुषाभिधायित्वात्तत्समाख्यातग्रन्थनित्यत्वेन
युक्तमित्याशङ्कर्षाह— यथैवेति । मशकादिव्यक्तीनां वेदसमाम्नातान्यथानुपपत्या नित्यत्वं
मविष्यतीत्याश्यः । वेदसमाम्नातेन मशकादिना समाख्यातस्य ग्रन्थस्य नित्यतेत्यणः ।
ननु न समाख्यामात्रेणेषां पौरुषेयत्वं भूमः, किं तु मशकेनेदं कृतमित्यादिदृद्धविच्छित्राध्येतृस्मरणेनेत्याशङ्कर्षाह— यथा चेति । मशकादीनामृधित्वप्रसिद्धेर्ऋषिगतावित्यस्य धातीरित्तित्यधिकृत्येगुपधात्किदित्यौणादिके इन्प्रत्यये कृते ऋषिशब्दव्युत्पत्तेगंभेश्य ज्ञानार्थत्वाद्
ऋषिदंशंनादिति च स्मरणाद् ऋषिशब्दस्य दर्शनिमित्तत्वप्रतीतेः । करोतेश्वानेकार्थत्वाद्
'गान्धनावस्नेपणसेवनसाहसिन्यप्रतियत्नप्रकथनोपयोगेषु कृत्र' इति स्मृतिपृर्याकोचनया वा
प्रकथनार्थत्वाद्शंनामित्रायं कथनामित्रायं वा मशकादिकर्तृस्मरणमित्याशयः । एतदेव
विवृणोति—तथा होति । प्रयोक्तृग्रहणं दर्शनमप्युपलक्षयति ।

नित्यविधिविषयत्वान्यथानुपण्च्यापि कल्पसूत्राणां नित्यत्विमित्याह—ब्रह्मयनेति । पुराणेतिहासानामप्येतेनैव सामान्येनापौरुषेयत्वाम्युपगमान्न तैरनैकान्तिकत्वाराङ्कृत्यार्थः । पुरुषकृतानामित्यनेनार्थंश्वव्दो नित्याभिप्रायो व्यतिरेक्तमुखेन व्याख्यातः । ऋषिणा दृष्टं प्रोक्तं वेत्यस्मिप्रयं तिद्धतोपपत्तेः असतश्च दर्शनप्रवचनायोगात्काळानवच्छेदेन सर्वदा सत्त्वप्रतीते-रार्थश्वव्दय नित्यपर्यायत्वसिद्धः ।

नन्वर्थं वादायमावाद्वेदमुद्रारहितः वेनेषामवेदत्वं प्रतीयत इत्याचङ्क्रचाह—अष्ठणेति । प्रत्युत वेदतुल्यतेवाऽवसीयत इति दर्शायतुम्—सर्वयाक्षिक्षेत्र्याद्युक्तम् । आर्थं त्वप्रसिद्धचापि तुल्यकल्पत्वं प्रतीयत इत्याह—आर्थमिति । न केवलं न्यायमात्रेण तुल्यकल्पत्वं प्रतीयते, कि तु सूत्रकारवचनादपीत्याह—लाटेति । सूत्रकाराम्यामपि वाह्यणविहितादप्याषं कल्प-विहितगरीयस्त्वमङ्गीकृत्य तत्प्रत्यक्षविहितां त्वितोदमुक्तमित्यन्वयः । कोऽत्राषः कल्पो विवक्षित इत्याकाङ्क्षायाम्—माशकमपेक्ष्येत्युक्तम् । नतु ब्राह्मणस्यापि स्वतःप्रामाण्यात्कथं तस्यात्कल्पगरीयस्त्वमित्याचङ्क्ष्य दृढकल्पप्रामाण्यापेक्षयेत्युक्तम् । कल्पप्रामाण्यं निश्चितमित्र्यत्यात्वययमात्रं गरीयस्त्वामिथानित्याच्ययः ।

कात्यायनेनापि कल्पगरीयस्त्वमङ्गीकृतमित्याह् कात्यायनेन विति । यज्ञविषयाणां काह्मणगतानां स्तोत्रसाधनसामविशेषापेक्षिणां सामविशेषलक्षणार्थे वाक्यशेषे कत्तंत्रये यथा 'माश्यकं मया लक्षणं करिष्यत'इति कात्यायनवचनस्यार्थः । न केवलं प्रतिज्ञामात्रम्, कि तु कृतमाप विवेत्याह्—तथा चेति । गवामयनिकस्य प्रथमस्याह्नः प्रायणीयसंज्ञकस्याग्निशम-

स्तोत्रसाधनसामनिश्रेषापेक्षायां यद्त्राह्मणेनाग्निष्टोमसाधनत्वेन जराबोधीयं विहितस् । तत्कात्यायनेनार्मवपवमानास्यस्तोत्रान्तरसाधनेषु सप्तसु सामसु लक्ष्यमाणेषु तदोयात्त्रश्रमा-द्गायत्राख्यात्साम्नस्त्रतीयत्वेन लक्षितं 'जरासादिति' सूत्रेणेत्यर्थः । कथमनेन सूत्रेण जराबोधीयमार्भवीयगायशततीयत्वेन लक्षितमित्यपेक्षायामाह--आर्थवोयेति । माध्यन्दिन-पवमानेऽपि गायत्रसद्भावात्तद्वचावृत्त्ययंमार्मवीयविशेषणं प्रकृतार्मवपवमाने संहितस्य गायत्रान्तरत्वात्तस्यैव सर्वत्र समिति संज्ञा माम्दिति गायत्रेणोपलक्षणं यद्यत्रामंवपवमाने गायत्रानःतरं साम, तत्र तस्य समिति संज्ञेत्यर्थः। परशब्देन सादिति पञ्चमीपरयोगेन व्याख्याता । कथं जराशब्दस्य जराबोधीयवाचितेत्यपेक्षायां पदैकदेश इत्युक्तम् । न केवलम-न्यत्र विनियोगाद् ब्राह्मणानादरः कि त्वनिष्ठोमसामत्वेनाविनियोगादपीत्याह—हेशब्देन चेति । अग्निप्टोमसाम्नो हेयज्ञायज्ञीयभितिसूत्रेण प्रायणीयाग्निष्टोमसामत्वेन यज्ञायज्ञीयमेव नियतमित्यर्थः । नन्वार्भवीयगायत्रतृतीयत्वेन पञ्चविशवाह्मणे सामन्तराविधानान्न जरा-बोघीयस्य तत्र विनियोगे बाह्मजविरोधः नाप्यग्निष्टोमसामत्वेन यज्ञायज्ञीयनियमे बाह्मणे 'नाष्ययो खल्वाहर्यंज्ञायज्ञीयमे सम्निष्टोमसामकार्यंभिति' तस्य नियतत्वादित्याचाङ्कचाह--यदि चेति । यज्ञायज्ञीयनियमे जरावोधीयिष्ट्यानर्थवयान्तरेव गरस्य च यदेव नकृतौ, तदेवात्रापीत्येवं परत्वेनोपपत्तेविकस्परमेय ब्राह्मणमित्याद्ययः । एवं तक्षि कात्यायनवचनं प्रत्यक्षविरोधादग्राह्यं स्यादित्याशङ्कचाह—बह्धिति । यधिप कात्यःयनपूत्रं पौष्वेयम्, तथापि तस्य वेदोत्यापिनां न्यायानां मध्येऽयं सन्यङ्ग्यायः, अयं न्यायाभास इति विवेक-कुशलत्वाचाकुश्लैमिय्यावादित्वमध्यवसातुं शक्यिमस्यर्थः । परवार्यतस्यस्मिन्प्रवैपक्षे सर्वेषामपौष्ठवेयत्वान्न कस्यचिद् बाग इत्येतावानाश्ययः । करोतिप्रणपत्यादिप्रयोगास्त् प्रवचनाभिष्रायेण, दर्शनाभिष्रायेण वा व्याख्येयः इत्युक्तमेव ।

श्रुतिबलादपेवं वेदतुल्यत्वमवसीयत इति प्रतिपादनाथंमाचार्यवचन इतिमाध्यं व्याचछे—आचार्यवचनानां चेति । ननु प्रामाण्यस्य स्वतस्त्यात्तत्प्रतिपादनपरा श्रुतिरनियका स्यादित्याशङ्क्य, स्वतः सिद्धस्यापि प्रामाण्यस्यापवादशङ्कानिरासाय प्रमाणन्तरापेक्षायां तादध्यंन प्रामाण्यश्रुतिसाफल्यप्रतिपादनार्थं प्रत्यक्षत इत्यादिमाध्यं व्याचध्ये—तथा चेति । इलोकाभिप्रायं विवृणोति —यान्यभेति । अनासवाक्येध्वपि सम्वादेनापवादाशङ्का निवत्तंते, किमुतापौष्धयेष्वत्याशयः । एतदेवोसंहरति-सत्यवाचां चेति । तुल्यकल्पत्व एवोवपत्त्यन्तरप्रतिपादनार्थं वेदवाक्यं श्रेति माध्यं व्याचध्ये – अपि चेति । तुल्यक्वोपपादनार्थं वाऽति-श्रयोक्तिः ।

याजिककर्तृकादरार्थतया व्याख्याय, ब्रह्मयज्ञविधिकृतादरार्थतयैतदेव व्याचध्टे—
तुरुषं चेति । सम्प्रदायः अध्ययनम् । तिद्ववायकं य एवं विद्वान्स्वाध्यायमधीत इति ब्रह्मयज्ञविधिवानयं तिद्वेदवानयः सह कल्पसूत्राणां तुर्व्यमित्यर्थः । अध्येतृकर्तृको वादरोऽनेन
भाष्येणोक्त इति तृतोयं व्याख्यानमाह--अथ वेति । यत्नतुर्व्यत्वमेव दर्शयति —
अनुयोगेष्विति । वेदकौशलजिज्ञासार्थं तसद्वेदमागिच ह्रलेख्यानि घटिकायां कुम्माख्यायां



निक्षिप्य तत्तद्वेदमागपरीक्षाकाले तान्याकृष्याकृष्टलेख्यचिह्नितं वेदं पठत्यध्येतारो न युञ्जत इति घटिकामागँवित्तनोऽनुयोगाः तस्मादित्युपसंहारमाध्यं व्याचष्टे— तस्मादिति ।

एतमेव न्यायं विद्यास्थानान्तरेष्वितिदिश्चिति एतेनेति । स्मृतीनां च धर्मशास्त्रव्यपदे-धादिप स्वास्त्र्यलक्षणा प्रयोगशास्त्रतावसोयत इत्याह —धर्मेति । तृल्यवच्च विद्यास्थानत्व-व्यपदेशात्सर्वेषां तुल्यतेत्याह —अपि चेति । वैदिकमन्त्रप्रकाश्यप्रकाशकत्वाद्य्येषां वेदत्वम-वसीयत इत्याह — कि चेति । नन्ववेदत्वेऽपि स्मृतीनां वेदमूलत्वेन तत्प्रतिपाद्यानामष्ट-कादीनां वैदिकत्वाद्वैदिकमत्र प्रकाश्यं च युक्तमित्याशङ्क्ष्याह —एवं चेति । कल्पनागौरवा-पत्तेवेदमूलकत्वकल्पनातो वेदत्वकल्पनीव ज्यायसोत्यर्थः ।

ननु नित्यत्वपक्षे तस्य चाप्रामाण्यस्य च कल्प्यत्वाद्वेदत्वपक्षे च तत्यापि वृतोयस्य कल्प्यत्वाद्वारां स्वादित्याशङ्क्ष्याह्—सिश्वानामिति । नित्यत्वे सित निर्दोष्टवेनैव प्रामाण्य-सिद्धेनित्यत्वैका साच्या सा चावच्यस्मरणेनैव सुसाधा । वेदता च वेदार्थं विषयत्वात्प्रकल्प्यत इत्यर्थं: । एतदेवोपसंहरित—तस्माधिति । कि तु तान्येवेत्युत्तरश्लोको योग्यः । वेदमूलत्वे च तत्समप्णवल्लेशाधिवयापत्तेरेषामेव वेदत्वं युक्तमित्याह—सन्वादिभिरिति । मूलसमप्णवल्लेशाङ्गीकरणे अप्येषां प्रति कञ्चुकत्वादग्राह्यत्वं स्यादित्याह्—के होति । प्रतिकञ्चुकानामग्राह्यत्वं दृष्टान्तेनोपपादयति—यथा चेति ।

ननु वेदमुलत्वेऽपि सम्प्रदायविनाशमयेनासमपंणीयत्वात क्लेशापित्नांप्यग्रह्यत्वापितिरित्याशङ्क्रचाह—सम्प्रदायेति । एतदेव विवृणोति—वेदेति । अवेदत्वे च तद्विज्ञातस्यार्थस्य श्रेयःसाधनत्वामावापत्तेः शास्त्रप्रणयनवैयर्थ्यं स्यादित्याशङ्क्रचाह —वेदादेव चेति ।
नन्वस्तु तिह् वेदवाक्यानामेव विप्रकीर्णानामेकत्र सन्निवेशस्य मन्वादिमिः कृतत्वात्पौष्वेयतेत्याशङ्क्रचाह—न चेति । एतदेव विवृणोति—ईवृणिति । ननु मूलान्तराणामेकत्र
कल्पना रचना युज्यते सम्प्रदायविनाशापत्तेरिति योज्यम् । उपसंहरति ।

ननु पौरुषेयत्वेऽिप वेदमूलत्वेन धर्मप्रामाण्योपपत्तेः कथं तदम्युपगमे नित्यत्वापित्तिरित्याशङ्कष्माहु—धोवनेति । इष्टसाधनत्वमात्रेण धर्मत्वे कृष्यादेरिप धर्मत्वापत्तिविध्यनुष्ठा-पित्तत्वेन धर्मत्वाद्विधेश्च पौरुषेयेषु पुरुषामिप्रायप्रतिपादकत्वेनासम्मवाद्धर्मप्रामाण्यासम्मव इत्याशयः । स एव ब्राह्मणस्याप्यवेदत्वे चोदनात्वामावेऽर्थवादरूपस्य विध्येकवाक्यत्वामावे धर्मप्रामाण्यं नास्तोति वदता विवृतः ! एतदेशेपसंहरति —तेनेति । ननु मूलमूतचोदना-कल्पनेनैषां धर्मप्रामाण्यं मविष्यत्यत् आह्—चदन्तोति । चोदनाकल्पने तन्मात्रेणोपक्षीणानां धर्मप्रतिपत्तावव्यापारादप्रामाण्यापत्तिरित्याशयः । यावदुक्तं शब्देन विषयीकृतं तावत्येव शब्दः प्रमाणम् । येषां तैरित्यस्मिन्नवर्थंऽव्ययीभावगर्मो बहुन्नोहिः । ननूक्तार्थान्ययानुपपत्यानुक्तकल्पनमि युक्तमेवेत्याशङ्कर्याह्—उक्तमिति । उक्तं धर्मरूपमर्थमादौ परित्यज्यानुक्तं वेदवाक्यं तावत्प्रतीयते कल्प्यते । अनुक्तेन च वेदवाक्यंन सपूर्वंपरित्यक्तोऽर्थोऽपि पश्चाक्पती-



यत इति यक्करपनम् तरुक्षानुपपत्येत्ययः। विद्यास्थानान्तरेषु पूर्वपक्षमुक्तमर्थमुप-संहरति—तस्मादिति।

शाक्यादिग्रन्थानां या नित्यत्वमनेन सूत्रेणोच्यत इत्याह—शाक्यादीति । शाक्यादिग्रन्थिनिरः स्वे को न्याय इत्यपेक्षायामाह—येनैवेति । नन्वेवं सत्यास्त्वलक्षणामावात्कथं
प्रामाण्यसिद्धिरित्याशङ्क्ष्य, स्वतस्त्वाङ्कीकरणेन परिहरित—बोधकत्वादिति । कथमकृतकमित्यपेक्षायार्ङ्कतृंस्मरणवर्जनादित्युक्तम् । ननु सामास्यानिकं कर्नृंस्मरणम्स्तीत्याशङ्क्रशाह—
बुद्धेति । यथाक्रमं दृष्टान्तद्वयमनुपलव्धिवरोधादिदूषणमिष वेदवत्परिहर्त्तंव्यमित्याह—
यावदेवेति । उपसंहरित—तेनेति ।

नासन्नियमादिति सिद्धान्तसूत्रं स्वयं ताबद्वचाचप्टे-एवमिति । यदेतत्सर्वेषामिवशे-षेण नित्यत्वं वेदत्वं स्वतःप्रमाणत्वम्, तत्कारणं च कर्तृस्मरणवर्जनाद्यक्तम्। न तस्य किचित्रित्यं निवन्धनं निवतं-कारणमागमो न्यायो शाउस्तीत्यर्थः । अनेन चासन्नियमा-दिति हेतुनिबन्धनामायादित्येवं व्याख्यातः । सर्वसाम्योक्तरसन्निबन्धनत्वमेवोपपादयितुं चतुर्दा वैलक्षण्यमाह – इहेति । वेदतदङ्गधर्मशास्त्र-शाक्यादिग्रन्थरुपेषु तुल्यत्वेनोपन्य-स्तेषु अर्थेषु मध्ये वेदेषु या वेदत्वितस्यता वृद्धिः सा वेदस्वरूपदर्शनादेव जायते, वाधका-मावाच्च पारमाथिकी । तदङ्गेषु तु कल्पसूत्रेषु शिक्षादिषु च वैश्वित्रग्रहेष्टकाद्ययंप्रवन्धान् 'षडङ्कमेके' इतिस्मृतेश्च वेदत्वनित्यत्वयुद्धिर्जायमाना दृढकर्तृस्नरणात्, 'मन्त्रवाह्मणयो-वेंदनामधेयिम'ति वहमतिविरोधाच्च म्रान्तिद्धंमंशास्त्रेषु वैविकग्रहाद्ययंनिवन्ध-लिङ्गाभावाद्वेदत्वास्मरणाञ्च वेदत्वनित्यत्ववृद्धिरजायतैव । धर्मं नित्यतेत्यादिपर्यालोचनया च त्वतीन्द्रयार्थंनिवन्धनेन, 'स्थितैवेयं वेदत्वनित्यत्वबुद्धिर्जातापि स्वसिद्धान्तविरोधाद् दुष्यतीत्यर्थः । ननु ज्ञाक्यादिग्रन्थेषु स्वसिद्धान्तविरोधात्मयं वेदत्वितत्यत्ववुद्धिजीयते इत्याशङ्काशाह—परेणेति । उक्ति-प्रत्युक्तिरूपम्≔वाकोवान्यम् । प्रतिमाने किं कारणिनत्यपेक्षायां परवाक्येम्योऽवगतानां नित्य-त्वोपपत्तीनां स्वागमेष्वारोपः । प्रतिमानकारणत्वेनोक्तः । नन् स्वसिद्धान्तज्ञाने परोक्तो-पपत्त्याऽऽरोपो न सम्मवतीत्याशङ्क्रचाह—छायामिति । स्वागमप्रामाण्यप्रतिज्ञाहान्या परा-जयात् मुखच् अयां नश्यन्तीं रक्षियतुमित्यर्थः । यद्यप्यात्मीयं सिद्धान्तं जानन्तीत्यध्याहृत्य तथाभिशब्दो योज्यः। एतदेवोदाहरणनिष्ठमाह—यथेति। ननु वेदमूञत्वेनापि स्वागम-प्रामाण्यसिद्धेनित्यत्वामिधानमनर्थंकमित्याशङ्क्ष्याह—प्रद्वेषादिति । ननु स्वानङ्कीकृत-नित्यत्वाभिषानादसत्यवादित्वं स्यादित्याशङ्क्याह —तन्मात्रेऽपि चेति । नित्यत्वाभिषा-नादसत्यवादित्वामावेऽपि स्वागमप्रामाण्यामिधानविषये सत्यवादिता सेतस्यतीत्यर्थः। नन्विं सादेवें दमुलस्यामिमानार कथं तेषां वेदमूलत्वे प्रद्वेष इत्याशङ्कृत्याह -- भूयसामिति । शान्यैरप्यहिंसादि वेदवत् स्वातन्त्र्येणैव विधीयते, न वेदादुपलभ्येत्थः । नित्यत्वप्रतिपादने कि तेषां प्रयोजनिमत्यपेक्षायामाह—ततश्चेति । वेदनित्यत्ववागामासैविमोह्यते विभ्राम्यते विप्रतिपीक्रियते — निवायंत इत्यर्थः । ननु तैनित्यत्वस्यास्त्वलक्षवाक्यप्रामाण्य-

कारणगुणामावापादकत्वेन वेदप्रामाण्यवाधकत्वादम्युदगन्तव्यं वेदत्वाभिधानेन नित्यत्वा-भिधानेन वा स्वागमाप्रामाण्यं विमोह्यत इत्यादाङ्क्ष्याह—आवृज्ञेति । यादृशं परेणोक्तं ताहश्यमिवनार्येव ये मन्यन्ते यादृश्चतादृशा—अनिपुणाः । तैरप्यतीन्द्रियविषये पुरुषवचन-प्रामाण्यस्य निराकत्तुं शक्यत्वान्निष्ठत्तरीकृताः परवाक्यान्यकुर्वन्तः स्वागमनित्यत्वमाहु-रित्यन्वयः ।

ननु चद्धरादीनामतीन्द्रियाधंग्रहणासामध्यंऽपि सावनादेरतीन्द्रियाधंग्रहणसामध्यंस्य
तैष्ठपपादितत्वाकथं निष्ठत्तरत्वमपीत्याशङ्कय—वालेत्याद्युक्तम् । अनेन चोपपित्तवाक्येन
स्वागमप्रामाण्यं साध्यामोऽनेन वेति यद्यपि हृदयं व्याकुलयन्ति, तथापि प्रक्षोणकुहेतुवचनजालत्वेन तद्वाक्यानां वालानुकरणवाक्यसदृश्यवाञ्च स्वपक्षसाधनक्षमताऽस्तोत्यर्थः :
ननु नित्यत्वेऽपि वाक्यप्रामण्यकारणासलक्षणगुणामावात्प्रामाण्यानुपपत्तेः परवाक्यानुकरणसमर्थंकिमित्याशङ्कय — अपौष्वेयत्वेत्युक्तम् । सीमांसकोपपादितस्वतःप्रामाण्यिनिराकरणाशक्तेपित्याशयः । परवाक्यानुकरणे मूर्खंवरस्य गोत्रप्रकाविषयमुक्तरं दृष्टाक्तः । कीदृशमुक्तरमित्यपेक्षायाम् — यदेवेत्युदाहरणम् । ननु शाक्यादीनामागमनित्यत्वोक्तावपसिद्धान्तापित्तः
स्यादित्याशङ्कर्याह् — अस्मदीयिमिति । आगमनित्यत्वप्रतिपादकं यद्भवतां वाक्यम् तदस्मदीयमिति मीमांसकैष्विताः शाक्याद्योऽस्माकमेवतद्वाक्यं मीमांसकैः श्रुत्वा हृतमिति
जल्पन्तीत्यर्थः । कथमेवं ते मिण्या वदन्तीत्याग्रङ्क्याह्—त्यक्तल्जिक्षिति । क्रियाविशेषणत्वान्नपुंसकनिर्देशः ।

एवं शाक्यादिग्रन्येषु वेदत्वनिध्यत्ववृद्धेर्जन्मोपनास दूपणमाह-सन्नेति । कथं क्षणिक-बादित्वप्रसिद्धिस्तेषामित्याशङ्क्ष्याह—धर्मे इति । केन ग्रन्थेनायं धर्मः शाक्येनोपदिष्ट इत्यपेक्षायां तदीयं ग्रन्थं पठति —क्षणिका इति । सर्वेषां संस्काराणां = संस्कृतानां कृतकानां क्षणिकत्वेनास्यिरत्वाक्रियाकालं यावत् स्थायित्वाभावान्न क्रियाव्यापारः कृतः सम्मवतीति क्रियापदार्थं निषेधता चान्येन सर्वस्य संस्कृतस्य कृतकस्यानित्यत्वलक्षणो धर्मोऽमिहित इत्यर्थः । नन्दक्रतकानां प्रतिसंख्यानिरोधव्योम्नां चाक्यैनित्यत्वाम्युपगमात् न्यायेन आगमस्यापि नित्यत्वं तेषामिमनतं मविष्यतीत्याशङ्कयाह—बुद्धीति । मुद्गरप्रहाराद्युत्तर-कालीनस्य घटाद्यभावस्य प्रतिसंख्यानिरोधास्यस्य, व्योम्नश्चावरणामावरूपस्यावस्तुत्वात्क्व-तकत्वादिषमंयोगासम्मवेऽप्यागमस्य वस्तुत्वात्कृतकत्वं क्षणिकत्वं च शावयानामिमतमेवे-त्थाश्यथः । वस्तुत्वं चार्थक्रियाकारित्वलक्षणं बुद्धेर्गाहकशक्तियोगाद् वोष्यस्य च प्राह्मशक्तिः योगान्नेतरस्येति दर्शयतुम् — बुद्धबोध्यत्वमित्युक्तम् । विशेषतश्व पदाद्यनित्यत्वामिधाना-दागमितत्यस्वं ज्ञानमानामनिमनतिमिति ज्ञायतद्दति तदीयग्रन्थोपन्यासेनैव दर्शयति— तथेति । शब्देनामिव्यक्तिर्युज्यते सा हीन्द्रियसंस्काराद्वा स्याद्विषयसंस्काराद्वा । द्वेधापि दोषांऽस्ति । कथमित्यपेक्षायां बुद्धेनियमादित्युक्तम् । कश्चिदेव राज्दः केनचिदेव युज्यते इति द्विविधो बुद्धिनियमो दृश्यते । स चेन्द्रियसंस्कारपक्षे गोशब्दामिन्यत्तयर्थं संस्कृतेन श्रोत्रेण सर्वंगतत्वेन तत्समानादेवस्याप्युपलम्मापत्तेः विषयसंस्कारपक्षे स्रुष्नसंस्कृतस्य व्यव्दस्य

पाटिलपुत्रेज्यपुपलम्मापत्तेनं युज्यते इति शावयग्रन्थार्थः । ननु पदाद्यनित्यत्वेज्यागमिनत्य-त्वमवन्यस्मरणादिना सेत्स्यतीत्याश्च श्चाह—यस्तन्त्विति । पदसञ्चातात्मकस्यागमस्य पदाश्चितत्वात्तदिनित्यत्वे नित्यत्वं न युज्यत इत्याशयः । आगमिनत्यत्वसिद्धयर्थं चोपकित्पते पदादिनित्यत्वे शावयैनिराक्चतमागमिनत्यत्विमिति रूपकद्वारेणाह—यावदिति । आगम-नित्यत्ववेशमार्थं यावत्पदिनित्यत्वादिदारूपकिल्पतं त्तिसम्बद्धाक्योक्तेहेत्वामासाग्निनिद्यवे तदागमिनित्यत्वरूपं वेशम दुष्करिमत्यर्थं।।

नन् कुटस्यनित्यत्वासम्मवेऽपि व्यवहारनित्यत्वे प्रवाहनित्यत्वापरपर्यायं मविष्यतीत्या-शङ्क्र्याह—व्यवहारेति । अर्थंप्रतिपादनलक्षणिक्रयानित्यत्विमह व्यवहारनित्यत्वं वाच्यम् । न चाश्रग्रनित्यत्वं विना तदाश्रितक्रियानित्यत्वं युक्तमित्ययः । नन्वाश्रयस्य पदादेः कूटस्य-नित्यत्वामावेऽपि प्रवाहनित्यत्वात्तदाश्चितक्रियानित्यत्वं मविष्यतीत्याश्चन्नुयाह—न चेति । पदावयवमूतानां वर्णानामिप क्षणिकत्वाम्यपगमाच्च पदार्थनित्यत्वस्यापि जातितो व्यक्तितो वाऽनूपपत्तेनं पदादेः प्रवाहनित्यतापि शाक्यपक्षे सम्भवतीत्याशयः। अतः स्थितैवैषा धर्मनित्यतेति वचनाच्छान्यागमे वेदत्वनित्यत्वबुद्धिर्जातापि सर्वक्षणिकसिद्धान्तविरोधाद् दुष्यतीत्युपसंहरति—स्थितैवेति । किं च क्षणिकत्वे पूर्वोपलब्धाया वर्मताया निर्देशकाले विनष्टत्वादेषेति सर्वनामनिर्देश एव तावश्च युक्तः । चिरविनष्टत्वाद्वैषेत्यस्य तदेकवाक्यता-त्यन्तमयुक्तित्याह--एषेति । अत्रैव सूत्रं योजयति-तेनेति । असत्त्वस्य क्षणिकत्वस्य सर्वेपदार्थेषु विशेषतथ पदादिषु नियमानियद्धत्वादम्युपगतत्वादागमनित्यत्वानुपपत्ति प्रति-पाद्यमालोच्य प्रागसतव कृतिमस्यातीन्द्रियेऽर्थे स्वातन्त्र्यलक्षणं प्रयोगशास्त्र**त्वामावं** प्रतिपाद्यमालोच्येतत्सूत्रमित्यर्थः । असाधुशब्दामिप्रायो वायमसच्छव्दो व्यास्येय इत्याह्— असाध्विति । पूर्वाद्धं व्याचष्टे---मागघेति । मागधमापागता असाधवः शब्दा मागधाः दाक्षिणात्यभाषागता दाक्षिणात्याः । तदुमयापभ्रंशप्रायाश्चासाधवो ये शब्दास्तैनिबन्धनं येषामागमानामिति विग्रहः। मागधदाक्षिणात्या एव तावदसाधवः शब्बाः तदपञ्जंशास्त्व-साधुतरा इत्याशयः । ममापि मिक्षवः कर्मं वत्तंत एवाशरीरपातादित्याद्यागमार्थः ।

उित्सिसे छोष्ठे उत्क्षेपेऽस्ति कारणम् पतेन नास्ति कारणमस्त्युद्भवे च कारणम् । इमे च संस्कृता धर्माः सम्मवन्ति सकारणा-अकारणा विनश्यन्ति । उत्पत्तिमनुकारणम-पेक्षन्त इत्याद्यागमान्तरार्थः । उत्तरार्द्धं व्याचष्टे—तत्तक्ष्वेति । नन्ववध्यस्मरणेऽप्यसाधुराब्द-भूयिष्ठत्वादिना शाक्याद्यागमानां कृतकत्वापादने वेदस्यापि पदसङ्घातात्मकत्वादिहेतुना कृत-कत्वापादनेतेत्याराङ्कां निराकुर्वेश्वहैका परमार्थेनेतिक्लोकस्य पूर्वाद्धं व्याचष्टे—वेदेषु होति ।

आदिमात्रवर्शेनाद्वेदे पौरुषेयत्वभ्रान्तिर्गिनवर्त्तते, किंमुत समस्तवेददर्शेनादित्याह— काबिमात्रमिति । कथमित्यपेक्षिते पौरुषेयत्वेऽप्यवैल्क्षण्यं दर्शयितुं पौरुषेयग्रन्थानां तावत्त्रमाणान्तरानुसारिपदवाक्यनिबद्धत्वमाह—दृष्टाथष्विति । वेदानां तद्वेलक्षण्यात्पौरुषेय-स्वासम्भवं दर्शयन्नृग्वेदस्य तावदलौकिकप्रायनियतस्वरकपदिनवद्धत्वात्पौरुषेयत्वासम्भव-माह—प्रपाठकेति । आदिमात्रदर्शंनेनाप्यृग्वेदस्यापी६षेयत्विश्वीयत इत्याह—अग्निमिति । कथमस्य पौरुषेयत्वं न सम्मवतीत्याशङ्क्र्याह—किमालोच्येति ।

यजुर्वेदस्याप्यादिमात्रदर्शनेनापौष्णेयत्वं निश्चीयत इत्याह—इषे त्वेति । प्रसङ्गादेत-नमन्त्रविनियोजकस्य ब्राह्मणस्यापि विनियोगरूपदर्शनादेवापौष्णेयत्वं निश्चीयत इत्याह — शाखेति । द्वितीयमन्त्रविनियोजकस्याप्यपौष्णेयत्वनिश्चयमाह—एविमिति । ऊर्जेयित्ययमिति-वक्तव्ये रुळोकाक्षरातिरेकापाँ मीत्या ज्ञातारः सन्ति मेत्युक्तवेति मानवीयरुळोकविदकारो न युक्तः । तृतीयमन्त्रविनियोजकस्याप्याह—वायवस्येति । एकशो विनियोगे कानुपपत्ति-रित्याशङ्कायाह—वायुशवदेनेति ।

सामवेदस्याप्यादिमात्रश्रवणेनापौरुषेयत्विनश्चय इत्याह—सामवेद इति । कथं पौरुषे-यत्वे निरिमप्रायत्वापित्तिरित्याशङ्कास्याह—को नामेति । अर्थामिधानपराणामृगक्षराणा-मित्यनादरे षष्ट्यौ । अनवगतपूर्वं विकुर्यादिति क्रियाविशेषणम् । अक्षरान्तरेष्विप विकारः पौरुषेयत्वेन युज्यत इत्याह—सथेति । वेदे पुरुषप्रदर्शनमात्रेणापौरुषेयत्विनश्चयमुप-संहरति—तेनेति ।

ननु लौकिकवाक्ये विलक्षणरूपदर्शनाद्वेदस्यापौरुषेयत्वे 'सूर्यं एकाकी चरतीत्या'दीनां तत्सादृब्यात्पौरुषेयत्वापित्तिरित्याशङ्क्य, तन्नापि स्वरादिनियमाद्वेलक्षण्यमाह—किंचिदिति । अतो निरपवादिसद्धं वेदस्य रूपदर्शनेनापौरुषेयत्विमत्युपसंहरति—एवं चेति । ननु रूपदर्शनमात्रेणापौरुषेयत्विनश्यये, मीमांसकानां न्यायप्रतिपादनक्ष्लेशोऽनर्थकः स्यादित्या- शङ्क्रभाह—तावता त्विति । सानुभवरूपा हढा प्रतीतिरनविच्छन्नप्रतीतिप्रवाहवाचकत्वा- द्भावनेत्युच्यते । इतिकरणो हेतौ । बाह्यतार्किकपरामर्शी तच्छन्दः ।

शान्यादिग्रन्थेषु रूपदर्शंनमात्रेण पौरुषेयत्वनिश्वयो भवतीति व्यतिरेकमाह — शाक्या-दोति । प्रज्ञष्ठिविज्ञष्ठिश्चव्दयोर्जानातेणिजन्तत्वामावे युगागमस्यासाधुत्वम्, णिजन्तत्वे तु ण्यासश्रन्थो युजिति (पा० सू० ३।३।१४) विशेषविहितेन युच्पत्ययेन स्त्रियां क्तिनिति सामान्यविहितस्य क्तिन्त्रत्ययस्य बाधादसाधुत्वम् शिति प्रत्यये परभूते दृशे। पश्यादेश-विधानात्पश्यनाशब्दस्यासाधुत्वम् ।

ननु मिक्षुशब्दगतस्य क्षकारस्य प्राकृतव्याकरणे स्तुरवनार इति खकारादेशविधाना-त्तस्य च शेषादेशयोद्धित्वमनादाविति द्वित्वविधानात्कथमत्र दृष्टतरत्विमत्याशङ्कश्चाह— द्वितीयेति । इदुद्म्यां शसणो पा. सू. इति स्मरणाद्भिक्षूनित्यस्य स्थाने मिक्षुणो इति प्राप्ते रेकान्तत्वायोगाद्भिक्षणं मिक्षुशब्दाद् द्वितीयाबहुवचनस्य शसोण इति णेकारादेशविधाना-द्भक्ष इति मिक्षइति घवन्तं मिक्षशब्दं व्युत्पाद्य मिक्षुं वाति गच्छति प्राप्नोतीत्यस्मित्रणं वा गतिगन्धनयोरित्यस्माद्वातोरातोनुपसर्गं कः पा. सू. ३।२।३ इति कप्रत्ययोत्पादनेना-कारान्तिमिक्षुशब्दमम्युपेत्येकारान्तम्—दृष्टमित्युक्तम् । आदिशब्दोक्तं शब्दान्तरापभ्रष्टतर्त्वं दर्शयति—संस्कृतेति । स्वयमेव च शाक्येनात्र ढकारापित्तिषिद्धेत्याह—सोऽयमिति । नासिन्नियमादिति सुत्रस्यासाधुशब्दनिवन्धनामित्रायं व्याख्यानमुपसंहरति—इतीति । व्याकरणानुगतशब्दिनियमामावादिति तृतीयं व्याख्यानं कर्त्तुंमर्थं तावदाह्— यावांश्चेति । उक्तेऽर्थे सूत्रं व्याच्छे—असित्रयमादिति वेति । प्रागविद्यमानस्य ग्रन्थस्य निवन्धनादिति चतुर्थं व्याख्यानमाह्—क्षणिकत्वेति । स्वसिद्धान्तप्रसिद्धसर्वंक्षणिकत्वित्रा-कृतेन स्थितवयं धर्मेनित्यतेत्युक्तेन धर्मेप्रतिपादकागमनित्यत्वेन सिद्धमनित्यत्वं यस्य ग्रन्थस्य, स तथोक्तः । अत एव निवन्धनात्प्रागत्यन्ताविद्यमानस्य निवन्धनाम्युपगमादित्य-मिप्रायेणेति योज्यम् । अविद्यमानानां क्षणमङ्गादीनां निवन्धनादिति पञ्चमं व्याख्यान-माह—असतो वेति । असाधुमिहेत्निनिवन्धनादिति षष्ठं व्याख्यानमाह—असद्धेतुभिश्चेति । ननु क्षणमङ्गादीनामविद्यमानानां हेत्वामासैनिवन्धनेऽपि धर्माधर्मेनिवन्धनानां कथमप्रामा-ण्यमित्याखङ्क्ष्याह् —तदेककर्तुंकेति ।

एवं तावदसाधारणैर्हेतुमिः वाक्याद्यागमानां पौठवेयत्वमुपपादितम् इदानीं वेदाति-रिक्तविद्यास्थानसाधारणेन कर्तृस्मृतिदाढ्येंनोपपादयति—क्रिति। अनेनेव हेतुना वेदातिरिक्तविद्यास्थानानामिष सर्वेषां पौठवेयत्विमत्याह—एविनि। अनेन चापौठवेयत्व-हेतोः कर्त्तृस्मरणस्य धर्मवास्त्रेष्वमावाद्वेदत्वबुद्धिनं जायत इत्यिमधानादजातापि त्वन्येति इलोकावयवो व्याख्यातः।

ननु कल्पसूत्रेष्वितरेषु च वेदाङ्गेषु च वैदिकार्थंप्रवन्धात्वडङ्गमेके इति च स्मृते-वेदत्वबुद्धिर्जाता, केन हेतुना बाध्यते इत्याशङ्क्ष्याह—तेनेति । अङ्गत्वाविशेषेऽपि कल्पसूत्रेषु वैदिकार्थंप्रवन्धाधिक्यात् कल्पसूत्रग्रहणे प्रतीयमानापि स्वतन्त्रता कर्त्तृंस्मरणेन प्रत्याख्यातेति वदताऽन्या श्रान्तिरिति दलोकावयः।

नन्मयत्र हेतुसद्भावे कथं पौरुषेयत्वस्यैव निश्चय इत्याशङ्क्षभाह—येनेति । स्मर्तंव्यास्मरणमेव दृश्यादर्शंनवत्कत्रंमावे प्रमाणम् । तच्च कल्पसूत्रे नास्ति, वैदिकार्थंप्रबन्धस्तु
वेदमूलत्वेनाप्युपपत्तेनं वेदत्वसाधनायालम् । अन्येतृणां भाङ्गेषु वेदत्वस्मृत्यमावात्
'षडङ्गमेके' इत्यपस्मृतिरित्याशयः ।

नन्वीश्वरप्रणीतो वेद इति तार्किकाणां कर्तृंस्मरणे सत्यपि वेदस्य नित्यत्वमुक्तम्, तथाङ्गेष्वपि मविष्यतीत्याशङ्कधाह—यथैव होति । अनष्यतृहमृतेरनिमयुक्तगतत्वेना-प्रामाण्यास वेदे कर्तृंसिद्धिः । कल्पादिषु त्वष्येतृणामेव कर्तृंस्मृतेः पौष्षेयत्विमत्याशयः । अत्रापि प्रागसतां वेदातिरिक्तविद्यास्थानानां निवन्धनादित्येवं सूत्रं योजयित—ततश्चेति । नन्वत्र माशकादिसमाख्यानिमिक्ताऽध्येतृणां कर्तृंस्मृतिर्वाच्या । सा च प्रवचनयोगेनाप्युपपत्तेनं कर्तृंसाधनमित्याशङ्कश्चाह—न चेति । मशकादिशब्दानां च कठादिशब्दवदनादिचरणानिम-धायित्वास्थानादिसमाख्याव्युत्पत्तिनिमिक्तत्वं सम्मवतीत्याह—यथा चेति ।

अत्राप्यथें माराकादिसमाख्यायाः प्रागिवद्यमानग्रन्थविषयत्वादित्येवं सूत्रं योज-यति—अतश्चेति । स्वसम्वेद्यालौकिकख्पामावादिति तृतीयं व्याख्यानमाह—वेदेति । अनब्यायनियमामावादिति चतुर्थं व्याख्यानमाह—कासं त्विति । माध्यकृता तत्सूत्रं स्वरनियमाभावामिप्रायेण व्याख्यातवदिष्टविघातकारित्वादयुक्तमित्याह—यत्विति । समा-

भत्ते - तस्मादिति । प्रपाठकचतुःषष्ठीत्यादिना यत्स्वसम्वेद्यमलौकिकं वेदरूपमुक्तम्, तस्य माब्ये प्रयोगशास्त्रत्वामावकारणं विवक्षितम् । कल्पस्त्रेष्वमावोऽत्र स्वरग्रहणरूप-लक्षणार्थमित्यर्थः ।

अवाक्यशेषात् । अनेन सुत्रेणार्थंवादरहितत्वात्कलपस्त्राणामवेदत्वमूक्तमिति प्रतिमाति, त्तदप्यरुणपराश्चरशाखाद्राह्मणस्य, वसन्ताय कपिञ्जलानालभेत इत्यादीनां चार्यंवादरहित-त्वेनावेदत्वापत्तेरयक्तमित्याशङ्ख्यालौकिकवेदरूपामावोपलक्षणार्थंत्वेन व्याचष्टे<del> अत</del>-श्रीत । तच्छन्देन स्वसम्बेद्यरूपामावः परामृष्टः वाक्यशेषाणामलीकिकरूपत्वमुपपादयति— बहुव इति । रलोकं व्याचष्टे —बहुस्पतिरिति । तन्वर्थंवादानामपि विध्येकवाक्यत्वेना-नुष्ठानोपयोगित्वात्त्रणयनमर्थंवदित्याशङ्क्रचाह—नित्यत्वे सतीति । नित्यत्वे पर्यंनुयोगा-सम्मवारकर्षचिद्गतिः कार्घा । प्रणयनं तु क्लिष्टार्यस्यं मुढतामापादयतीत्यर्थः ।

वान्यशेषाणामलौकिकरूपत्वमुपपाद्य, कल्पादिषु तदभावान्नापीरुपेयस्विमिति सुत्रार्थं-सिद्धिमाह--न चेति । माष्यकृता तु विधानार्थाच्छिपेः शिष्यते विधीयतेऽनेनेत्यस्मिन्न य घलुत्पत्तेविधायकवचनं शेषशब्दमङ्गीकृत्य विधायकवाक्यरहितत्वादित्येवं तायत्प्रथमं सूत्रं व्याख्यातम् । तस्य साव्यप्रयोगशास्त्रत्वामावीपयोगितामाह-विघोति । नन् वर्त्तमाना-पदेशस्यापि 'समिथो यजती'त्यादेविधित्वाङ्कीकरणात्र तेन विध्यमावः शक्यो वक्तुम्, वचना-नामित्याशङ्क्र्य, वाक्यशेषान्वयान्यथानुपपत्त्या तत्र विधिपरत्वं कल्प्यते न तु कल्पादिष्व-सावस्तीत्येवं परतया पुनरेतत्सुत्रव्याख्यानार्थं न चात्रेति माष्यं व्याचष्टे —वसंभानेति । विधित्वेऽङ्गीकृते तत्प्ररोचकत्वेनार्थंवादान्वयोपपत्तेस्तद्पपादकत्वेन प्रेत्यार्थवादप्ररोचित इत्युक्तम् ।

ननु विध्येकवाक्यत्वं विना लाक्षणिकप्ररोचनार्थत्वं युक्तमिति प्रागेवोपपादितम् । ननु-वसन्ताय कपिञ्जलानालभेत इत्यादो वाक्यशेषामावेऽपि वर्त्तमानापदेशस्य विधित्वदर्शनात् कल्पादिष्वपि तथा मविष्यतीत्याशङ्क्रचाह--पञ्चमेनेति । छन्दसीत्यिषकृत्य, लेडिति स्मृतेर्नान्यत्र पश्चमलकारोऽस्तीत्याचयः।

ननु छन्द:शब्दस्य वेदव्रिषयत्वात्पूर्वपक्षे च भ ल्पादीनामपि वेदत्वाम्युपगमात्पश्चमल-कारो यज्यत इवेत्याशङ्क्ष्याह-यद्यपीति । यथैव छन्दःशव्यस्य गायत्र्यादिछन्दोयोगा-दृङमात्रविषयत्वप्रतीताविष मन्त्रान्तरेषु ब्राह्मणेऽपि छन्दोनिमित्ता यस्य पादादिविधिदशं-नात्तद्विषयताप्यवसीयते, तथैव मन्त्रवाह्मणव्यतिरेक्षेण वेदशब्दामिलप्येऽपि तर्के छन्दो-निमित्तविष्यदर्शनान्मनत्रबाह्मणमात्रविषयत्वावसायान्न वेदमात्रकिषयच्छन्दः शब्द इत्याग्यः ।

एतदेव विवृणोति - यथैव हीति । विधिन्नीह्मणम्, विधेयो मन्त्रः । तर्को मीमांसा । यद्यप्यच्येतृभिर्मीमांसायां वेदराब्दाप्रयोगात्तदनपेक्षया चैतया स्मृत्या विष्यादीनां वेदत्वोक्ता श्रुत्या विष्युद्देशस्यैव विधिशब्दवाच्यत्वे नार्थंवादमन्त्रोपनिषदामवेदत्वांपत्तेर्विषयत्वतकः-त्वाभ्यां चान्दिहोत्रादिन्यायविस्तरादीनामपि वेदत्वापत्तेर्नानया स्मृत्या तकस्य वेदत्व-

888

मुच्यते, किं तु किञ्चिद्वेदमागो विघायकः, किञ्चिद्विघेयः, किञ्चिच्च स एष नेति नेत्यादिर-नित्यशरीरादिव्यतिरेकेण नित्यात्मप्रतिपादनादिख्यतकानुख्यत्वात्तकं इति त्रैविव्यं वेद-स्योच्यते, तथापि विध्यादित्रयस्य वेदत्वप्रतिपादनार्थेयं स्मृतिरिति परमताम्युपगमेनायं दृष्टान्त इति सूचनार्थमेतस्मिन्दर्शने सतीत्युक्तम् ।

माष्यकृता कल्सूत्राणां वेदवाक्यैस्तुत्यादरत्वं पूर्वोक्तम् । यश्वादर इत्यनुमाष्य स नान्तरीयकत्वादिति परिहारमुक्त्वा कथं नान्तरीयकत्वमित्यपेक्षायां शाखान्तरयतकर्माञ्ज-मूतमन्त्ररूपवेदवाक्यमिश्राणां कल्पसूत्राणां पाठान्मन्त्रकौशलार्थे घटिकादिष्वादरे नान्त-रीयकः कल्पसूत्रादर इत्युक्तम् । तदितस्पष्टत्वान्न व्याख्यातम् ।

ष्रह्मयज्ञविधिविषयत्वतुस्यतामिप्रायेण तुल्यादरमाष्यव्याख्याने स्वयमनुमाषणपूर्वं मं पिरहारमाह—यिस्वित । कल्पसूत्राण्येवात्रोदाहरणिमत्यिमानेनानैकान्तिकत्वोपन्यासः । अतोऽनैकान्तिकत्वाप्त विधेयत्वमात्रेणाकृतकत्विनिश्वय इत्याह—तस्माधित । प्रवाहिनत्य-त्वाच्च नित्यानित्यसंयोगविरोधपरिहार इत्याह—वेदार्थेत । ननु प्रवाहिनत्यत्वेऽप्य-पूर्वंस्य ग्रन्थस्य कल्पसंज्ञाकरणान्नित्यसंयोगविरोधः प्रसज्येतत्थाशङ्क्ष्माह —वेदार्थेति । यौगिकेयं संज्ञा, न ग्रन्थव्यक्तिनिवन्धनेत्ययः । प्रयोगप्रांशुमावोपयोगिकर्मानुसन्धानप्रयोज्ञनत्वाच्चास्य विधेस्तस्य च येन केनचित्रयोगकल्पनात्मकेन शब्देनोपपत्तं ग्रंन्थविश्वेषस्य विधिविषयत्वामावान्न नित्यतापत्तिरित्याह—कर्मिति । कर्मणोऽभ्यासेनानुसन्धानं विधि-प्रयोजनिमत्यर्थं । प्रयोजनवचनोऽर्थशब्दः ।

यद्वा नात्र कल्पाख्यग्रन्थाघ्ययनं विधेयम्, कि त्विबस्मरण इत्यस्य धातोरधीत इति क्ष्मिक्षीकृत्य कर्मणो वेदार्थस्याहरहरम्यासेन स्मरणं विधेयमिति । परिहारान्तरमनेनोच्यते चशब्दो वाशब्दार्थः । ऋङादौ वेदाघ्ययन इत्येतद्वातुष्ठपत्वेनावधारितस्याधीत इत्यस्य कल्पानित्यत्रानुषक्तस्य धात्वन्तरक्षपत्वायोगादन्वाचयोपपित्तित्वसूचनार्थः । वैदिकार्थ-प्रवन्धस्य वेदत्वहेतोर्माघ्यकारेणापरिहृतत्वात्स्वयमनुमाषणपूर्वकं परिहारमाह—पुनरिति । अत एव स्वातन्त्र्यमपि न सम्वादात्तिष्टयतीत्याह—त्वर्थेति । ननु 'षडङ्कमेके' इति कल्पादीनां वेदत्वस्मृतेः किमित्यन्यथा सम्वादो नीयत इत्याह—वेदेति । षडञ्जेऽघ्येतृभिन्वेदर्शयोगादपस्मृतिरेषेत्यर्थः । तत्रश्चैतन्न सिद्धान्तमाषितमित्येवं चशब्दो योज्यः ।

यच्च कल्पसूत्राणां वैदिकार्थानुवादत्वं तदर्थानुगमाच्चेत्यनेनोक्तम्,, तदुपपादयति— संवादे चेति । नतु शाखान्तरन्यायेनेषामपि विधित्वमविषद्धमित्याशङ्कश्चाह—न चेति ।

एतदेव विवृणोति—सर्वेति । किं च होतुर्वेधद्कारे चमसा नीयन्ते उद्गातुर्बंद्यणो यजमानस्येति मक्षणार्थं नयनमुक्त्वा केनाद्गे मक्षणीयमित्यपेक्षायां तेषां होताग्रे मक्षयेदिति प्रतिज्ञाय, तस्य वषट्कारान्वयत्वादित्यादिभिवंषट्कर्त्तुः प्रथममक्ष इत्यादिब्राह्मणोत्थंह्तंतु-मिर्व्याख्यानदर्शनात्कल्पसूत्राणां ब्राह्मणोक्तार्थानुवादकतावसीयत इत्याह्—विवृण्यन्तश्चेति । तथा प्राज्य घृतं शंसेद्य चाह वा इदमनो वा रथो वाऽक्तो वर्त्तंत, एवं हैवाक्तो इत्यादिमिष्र्तप्राश्चनादिविधिशेषभूतैर्वाह्मणैनीचामेद्विशदिति विवायते देवरथो वा यद्धोता, नाक्षमिद्भः करवाणीत्यादिवाक्यैराचमनामावादिज्ञापनानुवादकत्वनिश्चय इत्याह—अन्यार्थे-रिति । उपसंहरति — अर्थेति ।

आचर्यं वचः प्रामाण्यं श्रुत्ये वोक्तमिति पूर्वोक्तस्य यत्त्वित्याद्यनुमाषणपूर्वं परिहार-माष्यं व्याचष्टे—आचार्येति । वेदवचः प्रमाणमित्येवमन्यार्थतामाष्यकृतोदितेत्यर्थः । अव्युत्पन्नो वाऽयमाचार्यशब्दो व्याख्यात्रव्यापितृ विषयः, न तु कल्पसूत्रकारिवषय इति परिहारान्तरं (यद्वेति) माष्येणोक्तं तद्वचाचष्टे—व्याचक्षाणस्येति । शिष्याणां स्वप्रत्यये संवादनैरपेक्ष्यप्रदर्शनार्थं स्वयम्प्रमाणतेत्युक्तम् । अयमेव परिहारः स्मृत्यानुगुण्याद्युक्त इत्याह्—आचार्येति ।

नन्वास्वाक्यश्रामाण्यस्य लोकप्रसिद्धत्वाद्वचनमनर्थंकमित्याशङ्कष्वाह्—वेवेति । अनेन माध्येण यत्प्रमाणमाचार्यंवचनम्, तदपेक्षेयं श्रृतिरित्युक्तवा कतरितिपृष्टे यत्प्रमाणगम्य-मित्यभिषानात् व्याख्यातृवचनमच्यापकवचनमित् वा सम्भवन्मूलप्रमाणकमेव सत्यं न सर्व-मित्युक्तम् । तदुपपादयति—न चेति । 'अनृतवादिनी वागि'तिश्रुतेः प्रायामिप्रायत्वेन खपात्प्रायादित्यत्र व्याख्यातत्वात्प्रायादित्युक्तम् । श्रृत्यन्तरमुदाहरति—अन्यत्रापीति ।

यवि च वेदसंवादकल्पसूत्राणां वेदत्वम्, वेदतुल्यत्वं वोच्यते, ततः वविद्विसंवादाद्वैपरीत्यमिप शक्यं वक्तुमित्येतदर्थंत्वेन सर्वंत्र च प्रयुक्तत्वादसिन्निधानवशाच्चेति सूत्रं
'यच्चोक्तिमिति माष्येणावतारितम् । तद्याचष्टे—वेदावेवेति । यज्ञायज्ञीयमेव प्रयणीयाग्निष्टोमसामकार्यंमित्यादेः पर्चविश्वन्नाह्मणे जरावोधीययज्ञायज्ञीययोः प्रायणीयाग्निष्टोमसामवैकल्पिकविधानेन साक्षाद्वेदेन विसंवाददर्शनात् अपि वा नानागोत्राः स्युरित्यादेस्तनूनपान्नाराशंसकल्पाद्यवेगुण्याय समानकल्पानामेव सूत्रेष्वधिकार इति, वेदोल्येन न्यायेन विसं
वाददर्शनात्कल्पसूत्रकारवाचां वेदादेवानृतत्वावगितिरित्यर्थः । इह च यच्चोक्तिमिति
सूत्रावतारणार्थानुमाषणमाष्ये च शब्दप्रयोगात्तुल्यादराचार्यंवचः प्रामाण्यश्रुत्योः परिहारौ
सर्वंत्र चेति सौत्रेण चशब्देन सूचितौ कल्प्येते ।

यद्वा पूर्वमेव सूत्रं नञ्जमपनीय व्यवधारणकल्पनया वा अस्मिन्परिहारद्वये योज्यम् । शेषस्य शेषिमिश्रत्वेन लक्षणया वेदवाक्यमिश्रत्वप्रतीतेरथँवादे च वाक्यशेषशब्दस्य प्रसिद्ध-त्वाद्यद्ययं न वाक्यशेषः स्थादेतच्छङ्काद्वयमिति च व्यवधारणकल्पनयापि व्याक्योपप-त्तेनीत्सुत्रत्वाशङ्का ।

उक्तेऽर्थे सूत्रं योजयित—सर्वंत्र चेति । पूर्वेण सूत्रावयवेन विसंवादिवषयोदाहरणे, उत्तरेण विसंवादाभिधानिमत्यर्थः । अतिश्यार्थोऽम्यासः । अत्र माध्यकृता सर्वंत्र तिषिषु कल्पसूत्रकारैः पौणंमास्यामावास्याख्यकर्मणः प्रयुक्तत्वादनुष्ठापितत्वादित्येवं सूत्रावयवं व्याचक्षाणेन शुक्छपक्षे यस्यां कस्यांचित्तिथावमावास्याख्यं कर्मं कार्यंमिति कल्पसूत्रकार-वचनत्वेनोदाहृतम् । तद् दूषयित—तत्रेति ।

यद्वृत्तिकारेणोदाहरणं दत्तं तदनाहत्य इत्यन्वयः । अत्यन्तासिद्धस्याघ्यारोपेण कल्यसूत्रकाराणामिनमवः कार्यं इत्यिभप्रायेण युक्तत्वादिति हेतुः । किमत्यन्तामूतमघ्यारोपितमित्यपेक्षायां दर्शेत्युक्तं दर्शेपूर्णंमासयोश्वरकं गमकं तद्विषयं कल्पसूत्रकारवचनं चेत्यसदेवाघ्यारोपितमित्यर्थः । नन्वमावास्यापौणंमासीचव्दयोदंशंनात् कथं तद्विषयस्यासत्त्वमित्याचाङ्कय-पावंणित्युक्तम् । गृह्यकारवचनत्वेन श्रवणादित तद्विषयत्वे हेतुः । गृह्यशव्दस्योपासनाग्न्यधिकरणकर्मंविषयत्वेन तत्प्रतिपादनाधिकृतानां वैतानिककर्मप्रतिपादनस्यानुचित्ववादिति मावः । एतदेव दृष्टान्तेनोपपादयति—गृह्यति । प्रदोषान्तो होमकालः, सङ्गवान्तः
प्रातः तमतिनीय चतुर्गृहीतमाच्यं जुहुयादित्यग्निहोत्रस्य स्वकालातिक्रमे प्रायश्चित्तस्मरणादपस्मृतेस्तविषयत्वामावनिश्चयाद् दृष्टान्तत्वम् । गृह्यकारवचनत्वेन स्वयंदृष्टत्वाद्भाष्यकारोदाह्तसमानविषयमुदाहरणान्तरमुक्तम् । कि तद्यांत्रोदाहरणमित्यपेक्षायामाह—-तस्माविति ।
सर्वाणि हवीषि पर्याग्निकरोतीति कल्पसूत्रकारैः पर्याग्निकरणस्य सर्वत्र हविःषु प्रयुक्तत्वात्तद्विष्टस्य च पुरोडाशं पर्याग्नकरोतीति चास्त्रस्य सन्निधानादित्येवं व्याख्येयुमित्यर्थः ॥ १० ॥

#### ॥ इति षष्ठं कल्पसूत्राधिकरणम् ॥

मा॰ प्र॰—म्लेन्छों की प्रसिद्धि से आयों की प्रसिद्धि वलवती है—यह पूर्व सूत्र के व्याख्यान से सिद्ध है। प्रस्तुत प्रसङ्ग में यह आशक्ष्मा होती है कि वेद आदि में पिक, तामरस, नेम, क्लोम, आदि का किसी विशेष अर्थ में प्रयोग प्रसिद्ध नहीं है, किन्सु म्लेन्छों ने क्रमशः कोकिल, पद्म, अर्द्ध, देह के अम्यन्तर स्थित अवयव विशेष में प्रयोग किया है। म्लेन्छों के द्वारा स्वीकृत इन अर्थों का ग्रहण करना उचित है या नहीं ? पूर्वपक्षियों का कहना है कि पूर्व अधिकरण में म्लेन्छों की प्रसिद्धि को अशास्त्रीय माना गया है, अतः उनकी प्रसिद्धि अनादरणीय है, इसलिए प्रदिश्त अर्थ ग्राह्म नहीं हैं।

इसके समाधान में सिद्धान्ती ने कहा है कि आयों की प्रसिद्धि के साथ म्लेच्छों का विरोध रहने पर पूर्वोक्त नियम स्वीकार किया गया है। किन्तु, प्रकृत में आयों की इन चन्दों के अथों की प्रसिद्धि नहीं है, अतः म्लेच्छों की प्रसिद्धि ही आदरणीय है। निकक्त आदि में इन शन्दों के अन्य अथों की कल्पना उचित नहीं है, वयोंकि (१) यौगिक अर्थ की अपेक्षा रूढ़ अर्थात् प्रसिद्ध अर्थ बलवान् होता है। (२) निकक्त के द्वारा एक ही चन्द्र के अनेक अर्थों की कल्पना की जा सकती है, ऐसी स्थिति में कौन अर्थ ग्राह्म है, कौन अर्थ ग्राह्म नहीं है— इसकी व्यवस्था सम्मव नहीं है। (३) पशु-पक्षी आदि के पालने में, वृक्ष, पुष्प आदि की वृद्धि में, पशुओं के छेदन-भेदन आदि कार्यों में आरों की अपेक्षा म्लेच्छ अधिक पटु हैं, अतः, इन विषयों में उनको ही अभियुक्त मानना होगा, फलतः, पिक, तामरस आदि वैदिक शब्दों का अर्थ उन लोगों की प्रसिद्धि के अनुसार ही मानना होगा। अर्थ प्रसिद्धि के साथ विरोध न होने से इन स्थलों में म्लेच्छों की

प्रसिद्धि बलवान् है। म्लेच्छ का अर्थं अपभ्रंश, प्राकृत आदि माषा का व्यवहार करने वाला व्यक्ति होता है।

'चोदितम्' म्लेच्छों के द्वारा अर्थं विशेष में प्रयुक्त अर्थात् व्यवहृत शब्द समूह 'तु' किन्तु, 'प्रतीयेत' प्रतीत होता है अर्थात् उस अर्थं के वाचक रूप में अवगत होता है 'अविरोधात् प्रमाणेन' प्रमाण के साथ विरोध नहीं है। इन विशेष शब्दों का आर्थों ने विशेष अर्थं में व्यवहार नहीं किया है, अतः इन शब्दों का म्लेच्छों ने जिस अर्थं में प्रयोग किया है, उन शब्दों का वही अर्थं ग्रहण करना उचित है, क्योंकि म्लेच्छों का व्यवहार आर्थों के व्यवहार का विरोधी नहीं है।। १०।।

## अथ षष्टं कल्पसूत्राधिकरणम्

# [६] प्रयोगशास्त्रमिति चेत् ॥ ११ ॥ पू०

शा० भा०—इह कल्पसूत्राण्युदाहरणम् । माशकम्, हास्तिकम्, कौण्डिन्यक-मित्येवं लक्षणकानि कि प्रमाणमप्रमाणं वेति सन्दिग्धानि । कि प्राप्तम् ? प्रयोगस्य शास्त्रं प्रमाणमेवं जातीयकमिति बूमः ।

सत्यवाचामेतानि वचनानि । कथमवगम्यते । वैदिकैरेषां संवादो भवति । य एव हि वेदे ग्रहास्त एवेह, या एव वेदे इष्टकास्ता एवेह । तस्मात्सत्यवाच बाचार्याः ।

आचार्यवचः प्रमाणमिति च श्रुतिः । प्रत्यक्षतः प्रामाण्यमनवगतमिति यद्युच्येत ? प्रामाणान्तरेण वचनेनावगतमिति न दोषः । वेदवाक्यैश्चैषां तुल्य आदरः । तस्मात् प्रमाणम् ।। ११ ॥ इति पूर्वपक्षः ।

भा० वि०—एवं तावत्समृत्यधिकरणसिद्धस्यौत्सींगकस्याचारप्रामाण्यस्यायंप्रसिद्धिविरोधे म्लेच्छप्रयोगरूपम् आचारेऽपवादम्, तदिवरोधे चोत्सगंस्थितिमभिधायेदानीं स्मृतीनामिष वेदव्यितिरिक्तिवद्यास्थानरूपाणामौत्सींगकं श्रुतिमूलत्वेन प्रामाण्यं स्मृत्यधिकरणसिद्धमेवानेनाक्षिण्य समाधीयत इति सङ्गितिः।
न चाशब्दमूलत्वेन स्मृत्यधिकणे पूर्वपक्षप्रदर्शनात्। सिद्धान्ते च शब्दानुमानकथनात् कल्पसूत्राणां च प्रत्यक्षवेदमूलत्वात् कथं समस्तविद्यास्थानविषयत्वं
स्मृत्यधिकरणन्यायस्येति वाच्यम्, स्मृतीनामिष कासाञ्चिद् उपनयनादिविषयाणां
प्रत्यक्षश्रुतिमूलत्वदर्शनात् कल्पसूत्राणामिष नानाशाखाङ्गोपाङ्गोपसङ्गाहिणां
सर्वेषामेव प्रत्यक्षमूलत्वासम्भवात्, स्वल्पभूयस्त्वेन च विशेषोपपत्तेरिति मन्तव्यम्।

२. ब. वचनेन वावगत।

विषयमाह—इहेति । कल्पसूत्रशब्दो विद्यास्थानमात्रपरः । अत्रे च कल्पशब्द प्रयोगकल्पनात् कल्प इति बोधायनमशकादिप्रणीतप्रन्थविषयः । सूत्रशब्दस्तु प्रयोगसूचनात् सूत्रमिति व्युत्पत्त्या संज्ञापिरभाषादिभिः व्याख्यानापेक्षाश्वलाय-नादिग्रन्थविषयः । तत्रापोष्ठ्षेयत्वपोष्ठ्षेयत्वाभ्यां संशयमाह—कि प्रमाणमिति । कि वेदमूलत्वेन विना स्वयमेव वेदतया वेदनुल्यतया वा प्रमाणम् कि वा स्वातन्त्र्येण न प्रमाणम् किन्तु श्रुतिमूलतयेति विमर्शार्थः, विचारप्रयोजनं त्वधीतवेदविस्मरणप्रायश्चित्तवान् कल्पसूत्रादिविस्मरणेऽपि प्रायश्चित्त-प्रप्रोगनं व्याकुर्वाणः पूर्वपक्षयति—प्रयोगस्येति । यस्मादेवं जातीयकं कल्पादिष्ठपं प्रयोगस्य धर्मानुष्ठानस्य शास्त्रं शासकम्, तस्मात् स्वयमेव प्रमाणमित्यर्थः । पौष्ठ्षेयवाक्य-स्यातीन्द्रियधर्मानुष्ठापकत्वाभावेन प्रयोगशास्त्रत्वादेवापौष्ठ्षेयत्विनश्चयादिति भावः । कल्पादीनां स्वयं प्रमाणत्वे हेत्वन्तरमाह—सत्यवाद्यामिति । न गुणवद्वक्तृकत्वं सत्यवादिवचनत्वम्, किन्तु संवादिवचनत्वमभिप्रेतम् । एतदेव प्रश्नपूर्वकमुप्पादयति—कथमित्यादिना । कल्पादीनां वैदिकार्थविषयत्वेन वेदसंवादित्वमत आह—य एवेति । कल्पादीनां वेदनैकार्थ्यं फलितमाह—तस्मादिति । आचार्याः मशकप्रभृतयः ।

ननु कल्पादीनाम् "अग्निमीले पुरोहितम्" इत्यादीनामिव रूपदर्शनमात्रेणा-पौरुषेयत्वानवगमात् कथं संवादित्वेन प्रामाण्यमत आह—आचार्यवचनिमित । आचार्यैः मशकादिभिः प्रोच्यमानमाचार्यवचनिमत्युच्यते । एतदेव विवृणोति— प्रत्यक्षत इति । इतश्चानपेक्षमैतेषां प्रामाण्यमित्याह—वेदवाक्यैश्चेति । यादृशो हि मन्त्रबाह्मणयोः अध्येतृणामादरः अनध्यायपरिवर्जनादिरूपः, तादृश एव कल्पसूत्रेष्ठिवत्यर्थः । उक्तहेतुसिद्धमनपेक्ष्य प्रामाण्यमुपसंहरति—तस्मादिति ॥११॥

# षष्ठं कल्पसूत्राधिकरणं

त० वा०—कल्पसूत्राण्युदाहत्य संप्रत्येतद्विचार्यते । किमेतेषां स्वतन्त्राणां प्रामाण्यं वेदवद्भवेत् ॥ ५०१ कि वा वेदत्वमेवेषां मन्त्रज्ञाह्मणवन्मतम् । वेदिकार्थप्रबन्धाद्धि नैतेषां स्मृतितुल्यता ॥ ५०२

# कल्पसूत्रयोर्भेदवर्णनम्

आह—के पुनः कल्पाः ? कानि सूत्राणीति ? उच्यते—सिद्धरूपः प्रयोगो यैः कर्मणामनुगम्यते ॥ ५०३

कल्पानां सूत्राणाश्व भेदो वार्तिके प्रतिपादितः । यथा सिद्धरूपः प्रयोगो यै: कमँणा-मनुगम्यते कल्पा लक्षणार्थानि सुत्राणीति प्रचक्षते—इति । तदेवात्र व्याख्यात्रा निर्दिश्यते ।

ते कल्पा लक्षणार्थानि सूत्राणीति प्रचक्षते ।
कल्पनाद्धि प्रयोगाणां कल्पोऽनुष्ठानसाधनम् ॥ ५०४
सूत्रं तु सूचनात्तेषां स्वयं कल्प्यप्रयोजकम् ।
कल्पाः पठितसिद्धा हि प्रयोगाणां प्रतिकृतु ॥ ५०५
बौधायनीय-वाराह-माशकादिप्रबन्धवत् ।
स्वसंज्ञापिरभाषाभियंदुत्सर्गापवादनम् ॥ ५०६
हेतुदृष्टान्तवत्सूत्रं तल्लक्ष्यव्यापि लक्षणम् ।
आश्वलायनकं सूत्रं वैजवापिकृतं तथा ॥ ५०७
द्राह्यायणीयलाटीयकात्यायनकृतानि च ।

तत्र सकलप्रत्यक्षवेदप्रतिपाद्यक्रतूपयोगोपनिबन्धनादन्तिहितविप्रकीणीनुमेय-प्रायश्रुतिमूलस्मृतिबन्धनेभ्यो महानेव कल्पसूत्राणां विशेषोऽस्तीति, न तत् तद्गतन्यायं व्यवस्थाप्य प्रामाण्यानि विश्वायन्ते ।

> अप्रामाण्यं स्मृतीनां च यदशब्दतयोदितम् । पूर्वपक्षे न तद्वक्तुं कल्पसूत्रेषु शक्यते ॥ ५०८ प्रत्यक्षवेदशब्दत्वात्तदुका नापशब्दता । न ह्यत्यन्तानृतं वक्तुं शक्यते पूर्वपक्षिणा ॥ ५०९

स्मृत्यधिकरणे चाप्रमाणत्वं मूलानुपपत्या पूर्वपक्षेऽभिधाय, सिद्धान्तेऽनुमि-तश्रुतिमूलत्वेन प्रामाण्यं स्थापितम् । एतानि च न तत्रोदाहृतानि, पूर्वपक्षहेत्वसं-भवात् । न चैषामिह प्रामाण्यप्रतिपादनम् । अतिरिक्तप्रामाण्यापवादप्रतिपादाई-त्वादियकरणस्य ।

यद्वा भवतु नामैषां तस्मिन्निष विचारणा ।
तेषां चात्रापि सर्वेषामिति प्रामाण्यवारणा ॥ ५१०
यदि धमं प्रति स्मृतीनां प्रामाण्यमभ्युपगम्यते । तथा सित ।
तासामिष हि वेदत्वे तैर्वा तुल्यप्रमाणता ।
स्वातन्त्र्याच्छत्र्यते वक्तं न तु मूलानुमानतः ॥ ५११
यद्वा प्रयोगशास्त्रत्वमङ्गानामिभधीयते ।
वेदत्वं वा षडङ्गेऽपि वेदत्वस्मृतिरस्ति हि ॥ ५१२

'मन्त्रब्राह्मणयोर्वेद इति नामधेयम्, षडङ्गमेके' इत्याङ्गान्यपि वेदशब्दवा-च्यानि स्मर्यन्ते ।

तस्मात्तान्यपि वेदा³ वा प्रमाणानि स्वतोऽथ वा । प्रतिभान्तीति कर्तव्यमन्यथा प्रतिपादनम् ॥ ५१३

१. वैजावापि पु० पा०।

यद्वा शाक्यादिशास्त्राणां स्मृतिशास्त्रत्ववारणात् । वेदशाखासमानत्वमाशङ्क्ष्येह निवार्यते ॥ ५१४

शाक्यादयोऽपि ह्येवं वदन्त्येव । यथा 'उत्पादाद्वा तथागतानामनुत्पादाद्वा रिस्थतैवेयं धर्मनित्यता' इति ।

ततश्च वेदविश्वत्यास्तेऽपि चेदागमा मताः । चोदनालक्षणो धर्मस्तदुक्तोऽपि प्रसज्यते ॥ ५१५ कामं न प्रविशेद् ग्रामं वारितो दण्डपाणिभिः । स्पष्टं महापथेनैव संप्रति प्रविविक्षति ॥ ५१६

एवमेतानि चत्वार्यपि विचारस्थानान्येकमार्गपिततानि कल्पसूत्रविचारेणैव गतप्रायाणि भविष्यन्तीति मन्वानेन तदुपन्यासमात्रमेव क्रियते ।

> का गतिः कल्पसूत्राणामित्यस्मिन् संशये सित । प्रयोगशास्त्रतां तावत् प्राह स्म त्यक्तसंशयम् ॥ ५१७ वेदत्वं कल्पसूत्राणां न मोक्तव्यं मनागिष । यदि वा वेदतुल्यत्वं स्वतन्त्राणां प्रतीयताम् ॥ ५१८ वेदनैवाभ्यनुज्ञाता धर्मे तेषां प्रमाणता । वेदत्वमेव वा सिद्धं संवादादिप्रमाणकम् ॥ ५१९

ननु च पौरुषेयत्वादेषामेतदुभयमप्यनुपपन्नम् । नैतेषां पौरुषेयत्वं भविष्यति हि वेदवत् । माराकादिसमाख्या हि प्रोक्तत्वात्काठकादिवत् ॥ ५२०

यथैव काठादिश्रोक्ताः शाखाः काठकादिसमाख्ययाऽभिधीयन्त इत्यक्वित्रमाः स्थापिताः तथैव वेदसमाम्नातमशकादिसमाख्यातग्रन्थनियतापि प्रत्येतव्या । यथा सामसूकानामिदमस्याऽऽर्यमिदमस्येति सत्यामपि तिन्नमित्तायां समाख्यायां न नित्यत्वप्रतिघातः । एवं प्रख्यातिषप्रणीकल्पसूत्रग्रन्थानामपि ।

तथा हि-

न तावदनृषिः कश्चित्स्मर्यते कर्ल्पसूत्रकृत् । कर्तृत्वं यदृषीणां तु तत्सर्वं मन्त्रकृत्समम् ॥ ५२१

यथा शैशवं भवति, शिशुर्वा अङ्गिरसो मन्त्रकृतां मन्त्रकृवासीदित्यत्र मन्त्रकृच्छब्दः प्रयोक्तरि प्रयुक्तः । एवं तस्य तस्य कल्पस्य, सूत्रस्य वा प्रयोकार-स्तत्कारित्वेन व्यपदेक्ष्यन्ते । ब्रह्मयज्ञविधाने च 'एवं विद्वान् स्वाध्यायमधीयीत' इत्युक्त्वा तत्प्रपञ्चे 'यवृचोऽधीते, यद्यजूंषि, यत्सामानि, यद् ब्राह्मणानि

१. क. त्यकुत्रिमास्यापिता।

यदितिहासपुराणानि, यत्कल्पान्' इति तज्जप्यमानत्वेन विधानादार्षंत्वमेव विज्ञायते । पुरुषकृतानां जपनिमित्तधर्महेतुत्वेन नित्यविधिविषयत्वासम्भवात् । अरुणपराशरशाखाब्राह्मणस्य च कल्परूपत्वात्सर्वयाज्ञिकेश्च स्वशाखाधीतव्यति-रिक्तकल्पसूत्रकारोपन्यस्तपक्षतुल्यबल्लत्वाध्यवसानात्कल्पजमन्त्राणां चेतरसमाम्ना-याधीतवत्कतुविनियोगाश्रयणात् तुल्यत्वम् ।

आर्षेयवचनं नित्यपर्यायत्वेन गम्यते । आर्षेयत्वप्रसिद्धिश्च कल्पसूत्रेष्ववस्थिता ॥ ५२२

## उक्तेऽर्थे सूत्रकारवचनम्

लाटद्राह्यायणसूत्रकाराभ्यामि च दृढकल्पप्र।माण्यापेक्षयेदं माशकमपेक्ष्य 'तत्प्रत्यक्षविहितं चाऽऽर्षकल्पेन तत्रानुमानं न विद्यते' इति ब्राह्मणविहितादप्यार्षं-कल्पविहितगरीयस्त्वमञ्जीकृत्योक्तम् ।

#### उक्तार्थदाढर्चाय कात्यायनवचनोपन्यासः

कात्यायनेन च कृतासामिवशेषलक्षणसूत्रप्रणयनप्रक्रमेऽभिहितं यज्ञविषय-ब्राह्मणगतस्तोत्रविधिवाक्यशेषे यथा 'माशकमुपलक्षणं तत्प्रामाण्यात्करिष्यते, न तिन्नरपेक्षशुद्धब्राह्मणप्रामाण्यादि'ति । तथा च प्रायणीयाग्निष्टोमसाम्नियज्ञायज्ञीयेन सह वैकल्पिकं जराबोधीयमग्निष्टोमसाम कार्यमिति पञ्चविश-ब्राह्मणेऽभिहितमिष, माशकानुवृत्त्या कात्यायनेनाऽऽभैवीयगायत्रतृतीयत्वेन जरासादिति लक्षितम् । आभवीयगायत्रीगतगायत्रानन्तरसाम्नो हि तेन सामिति संज्ञा कृता । तस्माच्च परत्वेन पदैकदेशप्रयोगेण जराबोधीयमुक्तं ढेशब्देन च ज्यौतिष्टोमिकाग्निष्टोमसामसंज्ञाभूतेन यज्ञायज्ञीयमेवाग्निष्टोमसामत्वेन नियतम् । यदि च कल्पाद् ब्राह्मणमितिरिक्तं कात्यायनोऽमंस्यत, ततः प्रत्यक्षब्राह्मणदृष्टं विकल्पमेवावक्ष्यत् ।

> बहुवेदगतन्यायविदेकज्ञो यदब्रवीत् । कात्यायनो न तद्वाच्यमन्याय्यमिति मादृशैः ॥ ५२३ आचार्यवचनानां च प्रामाण्यं श्रूयते श्रुतौ । अङ्गानां च प्रणेतार आचार्या ऋषयो मताः ॥ ५२४ यथा च सर्वशाखानां संवादात्तुल्यकल्पता । तथैव कल्पसूत्राणामिति प्रामाण्यतुल्यता ॥ ५२५

यान्यप्यप्रत्ययितपुरुषवचनानि प्रमाणान्तरसङ्गतार्थानि भवन्ति, तान्यपि सत्यत्वेनावधार्यन्ते, किमङ्ग पुनः सत्यवाचां वचनानि ?

> सत्यवाचा च वाक्यानि वैदिकैः सङ्गतानि च । ज्ञातसत्यानि तान्येवं कोऽन्यथा कल्पयिष्यति ॥ ५२६

अपि च—वेदादृतेऽपि कुर्वन्ति कल्पैः कर्माणि याज्ञिकाः । न तु कल्पैविना केचिन्मन्त्रबाह्मणमात्रकात् ॥ ५२७

तुरुयं च साम्प्रदायिकम्, स्वाध्यायाध्ययनविधिवचनं प्राग्दर्शितस् कल्पग्रहणात्।

अथ वा संप्रदातृणामध्येतृणां च यादृशः ।
मन्त्रज्ञाह्मणयोर्यतः कल्पसूत्रेषु तादृशः ॥ ५२८
भेजनुयोगेषु वेदानां घटिकामार्ग्वृत्तिषु ।
न कल्पसूत्रहीनानां लभ्यते कृत्स्नवेदता ॥ ५२९
तस्मात्कर्मप्रयोगाणां शास्त्रमेतदितस्फुटम् ।
वेदो वा वेदतुल्यं वा कल्पसूत्राद्यसंशयम् ॥ ५३०
एतेन धर्मशास्त्राणामङ्गानां चापि वेदता ।
तत्तुल्यताऽपि वा वाच्या सर्वेषां सर्वहेतुभिः ॥ ५३१
धर्मशास्त्रपदं येषु सर्वकालं प्रयुज्यते ।
प्रयोगशास्त्रतां तेषां वेदज्ञः को हरिष्यति ॥ ५३२
अपि चाङ्गानि वेदाश्च धर्मशास्त्रं च तुल्यवत् ।
विद्यास्थानानि गण्यन्ते सर्वदा वेदवादिभिः ॥ ५३३

कि च—कर्मणां ब्राह्मणोकानां यथा मन्त्राः प्रकाशकाः । अष्टकापार्वणादीनां दृश्यन्ते ते तथैव हि ॥ ५३४ तथाऽवकीणियागादि कुच्छ्रचान्द्रायणादि वा । वेदमन्त्रप्रकाश्यं तत्स्यात् कथमवैदिकम् ॥ ५३५ सिद्धवद्विशिखस्वादि यच्च मन्त्रैरनूद्यते । चौलोपनयनप्राप्तं तत्स्यात्कथमवैदिकम् ॥ ५३६ एवं च वेदमूलत्वं किमेषामनुमीयते । संभवत्येव वेदत्वे नित्यत्वे चापि तत्समे ॥ ५३७ वेदं हि कल्पयित्वैभ्यः पुनस्तस्यापि नित्यता । वक्तव्येव वरं तेन सा तेष्वेवावधारिता ॥ ५३८

१. वेदकोशकजिज्ञासार्थं तत्तद्वेदमागचिह्नलेख्यानि घटिकायां कुम्माख्यायां निक्षिप्य तत्तद्वेदमागपरीक्षाकाले ताग्याकृष्य आक्रष्टलेख्यचिह्नितं पठन्त्यघ्येतारो न पुञ्जत इति वटिकामागैवितिनोऽनुयोगाः इति ।

२. (क) देवता ( अयं प्रामादिकः पाठः )

सिद्धानां नित्यतेवैका सुबोधा वेदताऽपि वा । असंशयितवेदार्थविषयत्वात्प्रकल्प्यते ॥ ५३९ तस्माद्वर्षसहस्रेऽपि यस्य न ज्ञायतेऽनिधः। न तत्कृतकतां लब्ध्वा लभते नित्यमूलताम् ॥ ५४० यान्येव धर्मशास्त्राणां मुलवाक्यानि मन्यसे । तान्येवैतानि पठ्यन्त इत्येतत्किल्पतं वरम् ॥ ५४१ मन्वादिभिरवश्यं च स्वग्रन्थप्रतिपादने । तान्युपन्यसनीयानि शिष्याणां वेदवादिनाम् ॥ ५४२ तेन तान्येव तैरेभ्यः संप्रतानीति गम्यते । के हि तेषूपलब्धेषु गृह्णोयुः प्रतिकञ्चुकान् ॥ ५४३ यथा च धर्मशास्त्राणां नाद्यत्वे प्रतिकञ्चुकाः। ग्राह्यास्तथा पुराऽप्यासन्न वेदप्रतिकञ्चुकाः ॥ ५४४ सम्प्रदायविनाशाच्चे द्भीतेस्तदसमर्पणम् । मन्वादिष्वनुमीयेत स्वग्रन्थाकरणं तथा ॥ ५४५ वेदवाक्यार्पणं येषां खण्डशो नाभिसंमतम् । स्वग्रन्थकरणं तेषां वेदस्थाने कथं भवेत् ॥ ५४६ वेदादेव च विज्ञातो वेदार्थः साधयेत्फलम् । नान्यस्मात्पुरुषग्रन्थान्मन्त्राभासात्स्मृतो यथा ॥ ५४७

कृता मन्वादिभिर्यद्वेश मन्त्रप्रतिकञ्चुकाः ।
न होतेन स्मृतं कर्मं सिध्यतीत्यवधारणात् ॥ ५४८
तथैव तैनं कर्तव्या ब्राह्मणप्रतिकञ्चुकाः ।
नावेदविहितं कर्मं फलतीति हि निश्चितम् ॥ ५४९
न चैभिभिन्नदेशस्थवेदवाक्यसमुद्धयः ।
कृत इत्यवगन्तव्यमीदृक् ग्रन्थावधारणात् ॥ ५५०
ईदृगेवं क्रमश्चायं वेदग्रन्थ इतीदृशी ।
युज्यते हि मितः कर्तुं न मूलान्तरकल्पना ॥ ५५१
तेन प्रयोगशास्त्रत्वं तदैवाऽऽपिततं बलात् ।
धर्मं प्रत्यप्रमाणत्वं यदैवैषां न संमतम् ॥ ५५२
चोदनालणे धर्में पूर्वमेवावधारिते ।
अवेदस्य प्रमाणत्वं ब्राह्मणस्यापि नेष्यते ॥ ५५३
तेनेषां धर्मशास्त्राणां न वा धर्मोपयोगिता ।
वेदता वाऽभ्युपेतव्या गतिनिस्त्यान्तरालिकी ॥ ५५४

वदन्ति धर्ममेतानि चोदना गमयन्ति च । अशक्यमीदृशं वक्तुं यावदुक्तप्रमाणकैः ॥ ५५५ उक्तमर्थं परित्यज्य यदनुक्तं प्रतीयते । अनुक्तेन च सोऽप्यर्थं इति किं नोपपद्यते ॥ ५५६ तस्माद्धमंप्रयोगस्य साक्षादुक्तस्य तत्स्वयम् । प्रमाणं धर्मशास्त्रं स्यान्न वेदव्यवधानवत् ॥ ५५७ शाक्यादिनिर्मिते धर्मशास्त्राभासे निराकृते ।

#### शाक्यग्रन्थानां वेदवत्स्वातन्त्रयेण प्रमाण्यमितिपक्षः

धर्मप्रयोगशास्त्रत्वं तस्य वेदिमहोच्यते ॥ ५५९
येनैवाकृतकत्वं हि वेदस्य प्रतिपाद्यते ॥
न्यायेन तेन शाक्यादिग्रन्थस्यापि भविष्यति ॥ ५५९
बोधकत्वात्प्रमाणत्वं स्वतस्तस्यापि रूभ्यते ॥
न च संदिद्यते बुद्धिनं विपर्ययते क्कचित् ॥ ५६०
अकर्तृकत्या नापि कर्तृदोषेण दुष्यति ॥
वेदवद् वुद्धवाक्यादिकर्तृस्मरणवर्जनात् ॥ ५६१
बुद्धवाक्यसमाख्याऽपि प्रवक्तृत्वनिबन्धना ॥
तद्द्रष्टृत्वनिमित्ता वा काठकाङ्किरसादिवत् ॥ ५६२
यावदेवोदितं किंचिद्धेदप्रामाण्यसिद्धये ॥
तत्सवं बुद्धवाक्यानामितदेशेन गम्यते ॥ ५६३
तेन प्रयोगशास्त्रत्वं यथा वेदस्य संमतम् ॥
तथैव बुद्धशस्त्रादेवंकुं मीमांसकोऽर्हति ॥ इति ॥ ११ ॥ ५६४

न्या । सुः —अनुमानादित्यादिमाध्यात्स्मृत्याचाराणां कि व्यवस्थया प्रामाण्यम-व्यवस्थया वेति चिन्ता प्रतिमाति । तत्र प्रमाणस्य तावदालोकवत्सर्वंपुरुषसाधारण्यास्र व्यवस्थाराङ्कोपपत्तिमती । अथ स्मृत्याचारमूलभूता श्रृति। कि व्यवस्थितविषया सर्वेविषया वेत्यिमप्रायः । तथाऽप्यष्टकादिस्मृतीनां प्रदीपाद्याचाराणां च व्यवस्थितविषयमूलाराङ्का निर्वोज्ञैव मूलविशेषविषयचिन्तात्वाच्च स्मृत्यिधकरणानन्तरं सङ्गच्छेत । तस्माद्योलाका-दयः प्राच्येरेवेत्यादिमाष्यास्विधकारिव्यवस्था सदसद्भावाचिन्ता । सा च प्रमाणेन लक्षणे-न सङ्गतेत्याराङ्कयाह्—वेशधर्मानिति ।

१. व्यवघानतः पु० पाठः।

व्यवस्थिताव्यवस्थितमूलिचन्तैवेयमधिकारव्यवस्था सदसद्भावप्रयोजनेत्याद्ययः । सा च देशाचारमात्रविषया, न सर्वेस्मृत्याचारविषयेति देशधर्मानित्यत्वेनोक्तम् । पूर्विधिकरणे च स्वातन्त्र्यिनराकरणेन वेदमूलत्वे दृढीकृते तिद्विशेषविचार इति सम्प्रतिशब्देनोक्तम् । तत्र किं कल्पकानामाचाराणां व्यवस्थादर्शेनात्त्वनुसारेण व्यवस्थितिविषयमेव मूलं कल्प्यम्, व्यवस्थितमूलासम्भवाद्वा तदनुसारेणाचाराणां सर्वेधमंता कल्प्येति । कल्प्यकल्पकविप्रतिपत्तेः सन्देहकारणत्वं दर्शयतुमप्रतियोगिभृतवचनव्यक्तिद्वयोगन्यासः ।

नन्वनुष्टेयानामेव माष्यकृतोदाहृतत्वात्कथमविशेषेण देशधर्माणामुदाहरणत्वमुक्तमित्या-शङ्क्षयोपलक्षणार्थं माष्यमित्याह—विष्यर्थेति । विषयवचनोऽर्थंशब्दः । विधिनिषेधयोरा-चारकल्पकत्वात्के विधिविषयभृताः, के वा निषेधविषयभूता इति कथं शेयमित्यपेक्षायां क्रियेत्युक्तम् । करणं विधिविषयचिह्नं वर्जनं निषेधविषयचिह्नमित्यर्थः । एतदेव प्रपश्च-यति—प्राच्या इति ।

नन्वाचाराणामेवोदाहरणत्वे स्मृतेराचाराणां चेति माध्ये स्मृतियहणमनथंकं स्यादित्याचङ्क्रचाह—काद्येति । सूत्रान्तराणां देशाचारमात्रविषयत्वात्सवंसूत्रव्यापिविचारिवषयप्रदर्शनार्थं देशधर्मानित्युक्तमित्याशयः । सूत्रशव्दो धर्मशास्त्रविषयः । सर्वेषां गृह्याणां
गौतमादिप्रणीतानां च धर्मशास्त्राणां कि व्यवस्था, उत सर्वंगामितेत्ययः । एतदिप
प्रपच्यति—पुराणेति । प्रामाण्यस्यानुष्ठातॄनननुष्ठातृन्व प्रति साधारण्याद्वाह्यत्वामिप्रायः
प्रामाणश्वदः । कि यानि यैः पठचन्ते तानि तैरेव ग्राह्याणि, उत सर्वाणि सर्वेरित्ययः ।
इह च नानागृह्यविहितानामिष स्थालीपाकादीनां शाखान्तरन्यायेनाभेदात्तदङ्गानामिष
व्यवस्थानुपपत्तेः पूर्वंपक्षेऽपि सर्वंधमंत्वावधारणाद्यदेव किचित्पुरुषधमंत्वेन गृह्यादौ क्वचिदेव विहितम्, तदेव पूर्वंपक्षे व्यवस्थयानुष्ठेयम् । यथा कपालं भगालमिति ग्रूयादिति
गौतमीये पूर्वंपक्षछन्दागतं वाऽनुष्ठेयं सिद्धान्तछन्दागतं वा । उपनयनोपाकरणादीनां
वेदाव्ययनाङ्गतत्तच्छाखाध्ययनानुग्राहकोपकारभेदसिद्धवर्थंतिकत्तंव्यताभेदापेक्षोपपत्तेः ।

'बह्वरपं वा स्वगृह्योक्तं यस्य कर्मं प्रकीर्तितम् । तस्य तावति शास्त्रार्थे कृते सर्वैः कृतो भवेत् ॥'

इत्यादिवचनानां चात्यन्तानर्थंक्यापत्तेः । सिद्धान्तेऽपि सर्वंघमंत्वाक्षोदाहरणत्वमनुमान्तादित्यादिपूर्वंपक्षसूत्रव्याख्यानार्थं माष्यं व्यवस्थितविषयमूलप्रतिपादनपरत्वेन व्याचष्टे— कि तावदिति । कि व्यवस्थितमूला इति सन्देहावसरे पूर्वंपक्षवचनव्यक्तयुपन्यासारस्मृत्या-चारमूलानां व्यवस्थितविषयत्वेन व्यवस्था पूर्वंपक्षार्थः । पाठप्रहणेनाचारोऽप्युपलक्षितः । पाठादाचाराद्वा व्यवस्थिताद्वचवस्थितविषयंव श्रुतिः कल्प्येतेत्यर्थः । अनेन चानुमापकस्य कल्पकस्य पाठस्याचारस्य वा व्यावस्थानाद्वचवस्थितविषयोपपदसंयुक्तं मूलप्रमाणं स्यादिति सुत्रं योजितं भवति ।

ननु मूलश्रुत्यनुमानेन स्मृत्याचारप्रामाण्याद्येनेव श्रुत्यनुमानेन हेतुना स्मृत्याचाराः प्रमाणं तेनेव व्यवस्थितविषयश्रुत्यनुमानेन हेतुना व्यवस्थितविषयमेव स्मृत्याचार-

व्यवस्थितविषयमूलत्वस्यैव स्मृत्याचारप्रमाण्य-प्रामाण्यमिति वदता भाष्यकृता व्यवस्थायां हेतुत्वामिघानाद्विपरीतहेतुमद्भावाभिधानं माध्यविषद्धं स्यादित्याशङ्क्र्याह— अनुमीयतेऽनेनेति । मूलव्यवस्थायाः कल्पकत्वेन हेतुत्वायोगात्प्रामाण्यस्य च सर्वपुरुष-साधारण्याद् व्यवस्थानुपपत्तेर्नेदं व्यवस्थितमूलत्वेन स्मृत्याचाराणां धर्माधर्मौ प्रति व्यवस्थितप्रामाण्यप्रतिपादनपरं मार्ष्यं कि तु व्यस्थितत्वाद् व्यवस्थितविषयामेव श्रति प्रति प्रामण्याप्रतिपादनपरिमति मावः । तेनैवं भाष्यं योज्यम् । अनुमापकत्वेन स्मृत्याचाराणां मूलं प्रति प्रामाण्याद्येनैवान्यथानुपपत्तिलक्षणेन हेतुना तेषां मूलश्रूति प्रति प्रामाण्यम्, तेनैव व्यवस्थितत्वात्तादृशीमेव प्रति प्रामाण्यमिति । कल्पकामिप्रायो वात्तिके लिङ्गशब्दः । व्यवस्थितस्य स्मृत्याचाररूपस्य कल्पकस्य व्यस्थितविषयश्रुतिकल्पकत्वौचित्यमुक्त्वा दृष्टान्तद्वारेण प्रकृते योजयति—तच्चेति । रलोकं व्याचष्टे—ग्रन्थेति । न चादृष्ट्यू मैरिति दृष्टान्ततयोक्तम् । यथा नादृष्टस्य लिङ्गत्वम् । एवमपक्षधर्मस्यापीत्यर्थः । ननु लिङ्गस्य पक्षधर्मत्वेन गमकत्वाद् व्यवस्थिति ज्ञानुमापकत्वं युक्तम् । स्मृत्याचाराणां त्वनुपपत्त्या कल्पकत्वात्तस्यात्रः तद्विषयश्रुतिकल्पनमात्रेण परिहारान्नियतकतृंकल्पना निष्प्रमाणिकेत्या-शङ्कभाह—यथेति । यथाग्निहोत्रादीनां नियतकर्तृकाधानोपनयनमन्यानि विद्यासाधन-करवान्यथानुपपत्था नियत्तविषयरवं कल्पितम्। तथात्रापि नियतकर्तृविषयश्रुतिकल्पनं विना नियतकर्तृत्वानुषपत्तेनियतकर्तृविषयैव श्रुतिः करप्येत्याश्रयः । दृष्टं च केषांचित्स्मृत्या-चाराणां नियतक तृंविषयश्रुतिकल्पकत्विमिति प्रतिपादनार्थं यथेति माष्यं व्याचष्टे-यथा चेति । जातयो ब्राह्मणाद्याः तद्भेदा गोत्रचरणानि । तदवान्तरभेदाः कुलानि । नतु तत्र जात्यादिवाचकोपपदसम्भवाद् व्यवस्था युक्ता, होलाकाद्यनुष्ठातृवाचकोपपदासम्भवान्नेह व्यवस्या युक्तेत्याशङ्कचाह-यदि स्यादिति । अत्राप्यनुषपत्या किचिद्रपपदं कल्प्यमिति मानः ।

एवं व्यवस्थितविषयोपपदरहितश्रुतिकल्पनमात्रेणानुपपत्तेरपरिहारादुपपदमिप कल्प्य-मित्युक्तम् । इदानीं सर्वविषयश्रुतिकल्पने प्रमाणमेव नास्तीत्याह—अग्यथेति । रलोकं व्याचये—यस्मादिति । व्यवस्थितविषयस्य नियतश्रुतिकल्पकत्वं दृष्टान्तेनोपपादयति— तथा चेति । अनुमानशक्दस्य स्मृत्याचारविषयत्वम् प्रमाणशब्दस्य च श्रुतिविषयत्वं दर्शयन्पूर्वंपक्षमुपसंहरति—अनुमानेति ।

अपि वा सर्वंधमंः स्यात्तन्त्यायत्वाद्विधानस्येति सिद्धान्तसूत्रं व्याचष्टे—अपि चेति । तस्य सर्वंधमंत्वस्योपपादको न्यायो विधः सर्वंविषयत्वं यस्मिन्कस्पे विधाने विधायके वाक्येऽस्ति । तत्तन्त्यायं तस्य भावस्तन्त्यायत्वस् । कथं कल्पके विधायके वाक्ये सर्वंविषय-विधित्वन्याय इत्यपेक्षायाम्—शक्तेत्युक्तम् । यस्माच्छक्तमात्रं पुरुषं विधायकवाक्यमिक-करोति, नातिरिक्तं विशेषणमपेक्षते । तस्मात्तस्य सर्वंविषयविधित्वं न्याय्यमित्ययः ।

ननु कर्नृविषयज्ञानं विना नैराकाङ्क्यामावात्कथं विघेः प्रवृत्तिरित्याशङ्कय साध्य-साधनेतिकर्त्तंव्यताविशिष्टमावनाविधानमात्रेण मावनाक्षेपादेव तन्निष्पादनसमधँकत्रँवगुम- सिद्धेनैराकाङ्क्यं वक्तुं यावता विना नैराकाङ्क्यं न भवति तावद्शंयति—इहेति ।
मावना च नाम विशेषणव्यविच्छन्नो यागादिघात्वर्थं विशेषय स्वर्गादिफलं च द्रव्यदेवतादिकारकं च यावद्दृष्टेतिकत्तं व्यता च । तद्विधायको विधिष्य श्रुतिष्वनुमीयमानास्वनुमीयत
इत्यन्वयः । अवश्यमित्येतावतामनुमाने कारणत्वमुक्तम् । तदेव कृत इत्यपेक्षायाम्—
कारणानुविधायोत्युक्तम् । कारणात्तथाविधत्वं विना कार्यंतथाविधत्वानुपपत्तिः । कार्यानुक्ष्पकारणानुमाने हेतुरित्यर्थः । निषेधे कियता नैराकाङ्क्यमित्यपेक्षायामाह—एवमिति ।
नन्वेतावत्यनुमितेऽपि निरिधकारयोविधिनिषेधयोरप्रवृत्तेरिधकारिविशेषोपादानं विना
नैराकाङ्क्यं न सम्मवतीत्याशङ्क्रमाह—तावता चेति । अशक्यविधानानुपपत्तेरसमर्थव्यावृत्यवगमाच्छक्तमात्रस्य कर्तृत्वावधारणात्कर्तृत्वस्य चाधिकारं विनानुपपत्तेः । कर्तृविशेषेणैवाधिकारिविशेषावधारणसिद्धेनं होलादौ दिग्देशपरिच्छिन्नस्यैव कर्तृविशेषस्याधिकार इति नियता प्रतिपत्तिलंग्यत इत्यर्थः ।

ननु शक्तस्यापि विधिमन्त्रेणाप्रवृत्तेस्तस्य चात्राचारकल्पकत्वात्तदानुरूप्येण दिग्देशपरिच्छिन्नकर्नृविशेषविषयत्वप्रतीतेः कथं तिन्नराकरणिम्त्यिमप्रायेण पृच्छिति—कृत इति ।
उत्तरमाह्—त्रिधैवेति । स्वगंकामो यजेतेत्यविशेषश्रवणेऽप्यग्निविद्यारहितत्वेनायोग्यस्य
शूद्रादेः कर्नृत्वासम्मवाद्योग्यत्वेन त्रैर्वाणकः कर्त्ता विशेषरूपेण ज्ञायते 'पतितषण्ढयोद्धिजातिकर्मम्यो हानिरि'ति निषेधात्तद्वाजतो प्रतिषद्धत्वेन ज्ञायते । 'राजा राजसूयेन
यजेतेति विशेषापादकत्वे येन क्षत्रियः कर्त्ता विशेषरूपेण ज्ञायते । न त्विहैषां मध्ये किचिद्दिश्वपरिछिन्नकर्नृविशेषज्ञानकारणमस्तीत्याद्यः । यत्र योग्यत्वस्य तावदविशिष्टत्वात्र
दिग्देशपरिच्छिन्नकर्नृविशेषज्ञानकारणतास्तीत्याह—तिद्देति । श्रावयेच्चतुरो वर्णानित्यादिश्रुतिपर्यालोचनया शूद्राणामिष वैदिकमन्त्ररहितेषु स्मृत्याचारप्रासेषु कर्मस्विषकारोऽस्तिति,
समस्तशब्देनोक्तम् । सर्वधमंबहिष्कृतत्वस्मृत्या म्लेच्छानां धर्मानिधकारावगमादायंवर्त्तंविवासिग्रहणम् । निषेषाधिकारे त्वविशेषात्मविधिकारोपपत्तेराचारकल्पत्वाद्विधेयस्या
चारस्य याविद्ववर्णेराश्रमिभिम्लेच्छादिभिवनिष्ठानं दृश्यते, तावतां तिस्मन्नाचारेऽधिकार
इति प्रतिपादनायानववल्षिरुरुक्ता ।

अप्रतिषिद्धत्वस्य कर्तृं विशेषज्ञानकारणत्वं पूर्वोपन्यस्तमप्युपपदिनराकरणाधीनित्राकरणत्वादुपेक्ष्योपपदं तावित्रराकरोति—न त्वत्रेति । यथा चात्र यः कर्तृं विशेषः कल्पः,
तद्धाचकत्वेन तदनुसारि यदुपपदमनुमीयते, तन्न सम्मवतीत्यर्थं । प्राच्याद्युपपदशङ्कानिराकरणार्थम्—देशश्चेत्युक्तम् । गृह्यादौ त्वाचारशब्दपाठोपलक्षणार्थमङ्गीकृत्य नात्र गृह्यगौतमीयादौ यथापाठम्, छन्दोगादिकर्तृं विशेषानुसार्थुंपपदं किचिदुपात्तं यत् तन्मूलभूतायां
श्रुतावनुमीयतेति योज्यम् । प्रतिषेष्यवाच्युपपदासम्मवेनाप्रतिषिद्धत्वमपि कर्तृं विशेषज्ञानकारणं नेह सम्मवतीत्याह्—येऽपि चेति ।

आचारानुरूपकर्तृंविशेषवाच्युपपदांसम्मवं न तस्याकृतिवचनतेति माष्योक्तेन मार्गेणो-पपादयितुमुपक्रमते—योग्यत्वेनेति । प्रश्नपूर्वंकमुपपादयति—कुत इति । श्लोकं व्याख्यातुमाकृतिवाच्युपपदासम्मवं तावत्त्रपश्चयति—न ताबविति । व्यक्तिवाच्युपपदा-सम्मवं प्रपश्चयति—व्यक्तिवाचि त्विति । एतदेवोपपादयति—न होति । नन्वनन्तभेदा-नामिप पुरुषव्यक्तीनां धृष्ठले होतेतिवदेकेन केनचिद् गुणेनैष्टव्यो विविक्ते इतिवद्धा कया-चिदेकया क्रिययोपलक्षितानामेकमिधानमवकिष्ण्यत इत्याखङ्क्रचाह—एतेनेति । आचा-रानुरूपविशेषणानुपपत्तिरेतच्छश्चवदेन परामृष्टा । गुणस्य क्रियाया वा विशेषरूपेणानेक-पुरुषव्यक्त्युपलक्षणश्चरत्यसम्मवाज्ञातिग्रहणम् । एतदेवोपपादयति—न होति । ननु व्यक्त्या-कृतिवाच्युपपदासम्मवेऽप्यर्थान्तरवाचि किन्धिद्भविष्यतीत्याशङ्क्रचाह—व्यक्तीति । श्वक्तेऽर्थे न तस्याकृतिवचनतेति माध्यं योजयति—एतदेवेति । विधानपरामिश्चनस्तच्छव्दात्परा षष्ठी विधानविशेषणार्थोपपदव्यतिरेकजनितेत्याश्चयः ।

विधानविश्येषणार्थंस्योपपदस्य व्यक्त्याकृतियचनत्वासम्भवेनोपपादनार्थं—न चेति भाष्यम् । हि शब्दार्थे च शब्दमङ्गीकृत्य व्याचष्टे—न होति । व्यक्तिवाचित्वनिराकरणेऽनु- धातृविश्येषाणां यदेकं सामान्यं साधारणमुपलक्षणं न तिन्निमित्तानुष्ठातृविशेषाणां वाच-कोऽस्तीति तस्योपलक्षणार्थंत्वेन सर्वेषां शब्द इति शब्दव्यतिरेकजनित्षष्ठसङ्गीकरणेन योज्यम् ।

नञ्चीजितपाठान्तरमाकृतिवाच्युपपदासम्भवादयुक्तमाशङ्क्ष्योपन्यासपूर्वकं व्याच्छे-केषाद्धि-रिविति । स्वर्गकामो यजेतेत्याख्यातोपात्तमावनाक्षिष्ठकर्तृंविशेषणोपादेयार्थं स्वर्गकामपदे पुंल्लिङ्गिनिर्देशात्मित्रया नाधिकार इति पूर्वपक्षं कृत्वा, कर्तृंविशेणत्वेनाप्यन्वितस्य स्वर्ग-कामस्य विद्यन्यथानुपपत्त्या प्राधान्यावगतेष्ट्देश्यत्वादिशेषणाविवक्षेति पष्ठे सिद्धान्तयितुम्, यथा विशेषणाविवक्षामिप्रायेण जातिश्वदः प्रयुक्त इति । नैव वयं ब्रूमो जातिवचन इह् शब्दोऽधिकारक इति । कि तिहि । स्वर्गकामशब्देनोमाविष स्त्रीपुंसाविधिक्रियेते इत्यविक्षितं पुंल्लिङ्गिमिति माष्ये वक्ष्यते । तथात्रापि विशेषणाविवक्षामिप्रायेणाकृतिश्वबदः प्रयुक्त इत्यर्थः । अस्मिश्च पाठे ननु दिग्देशपरिच्छिन्नकर्तृंविशेषमात्रवत्यंवान्तरजातिवाच्ये च सर्ह्यपपदं कल्पयिष्यत इत्याशङ्कानिराकरणार्थत्वेन न चेति माष्यं स्वायंचशब्दकं योज्यम् ।

पूर्वस्मिन्नेव पाठे वैयाकरणगन्धिनो मीमांसकस्य व्याख्यानं दूषियतुमुपन्यस्यित—
कश्चित्पुनिरित । यञ्चान्तरानाख्येयार्थंत्वेनाख्यात्यव्यमनेन माष्येणोपवर्णंयन्नेवमाहेत्यन्वयः ।
किमाहेत्यपेक्षिते मावइति तदीयो ग्रन्थः पठितः । तस्यार्थो मावाख्यो यो लिङ्गाद्यर्थः ।
सोऽतो लिङ्गादियञ्दजनिताद्भानादन्येन यञ्चान्तरजनितेन जानेनानाख्येयः । तृतीयान्तमन्यदित्यव्ययम् । मावादियञ्देराख्यातदर्शनाच्छञ्चान्तरानाख्येयत्वानुपपत्तिमाराङ्कृष्य
स्वधर्मेण पूर्वापरीमावेन कालत्रयासंसृष्टत्वेन लिङ्गसम्बन्धायोग्यत्वेन च राज्दान्तरेण—
नाख्यायत इत्युक्तम् ।

यद्वा शब्दान्तरानास्येयत्वकारणम् स्वधमंगेत्यनेनोक्तम् । शब्दान्तरेण ह्यास्याय-मानोऽर्यः सामान्यस्पेण विशेषस्पेण व्याख्यायते । न च लिङ्गाद्ययंस्य सामान्यस्पता, विशेष रूपता वा स्वधमंः। तस्याव्यपदेश्यत्वेनानुवृत्तिव्यावृत्तिप्रत्ययगोच रत्वामावादित्याश्यः। यथा कारकं क्रियायां व्याप्तियमाणत्वरूपेण स्वधमंण द्वितीयादिविमक्तितोऽन्येन शब्देन नास्यायते, यथा मावोऽनास्याताद्यंन शब्देन स्वधमंणास्यायत इति दृशन्तार्थः। नन्वा-कृतिवचनत्वस्यात्र न्याय्यत्वाामिधनात्तस्यात्र सत्त्वरूपत्वेन शब्दान्तरं रास्यातुं शक्यत्वाभेदं मार्घ्यं शब्दान्तरास्येयत्विनराकरणसमर्थं मित्याशाङ्क्ष्येममित्युक्तम्। ननु पूर्वंपाठेऽप्युक्तेन प्रकारेणोपपदस्याव्यवत्याकृतिवाचित्व—निराकरणप्रतीतेनिष्यातार्थोपवर्णन—सामर्थ्यं मित्या — शब्द्ध्य—सूत्रेत्युक्तम्। सूत्रगतस्याख्यातावाचिनो विधानशब्दस्य यावच्छ्रुतस्य स्वसम्बन्ध्युपपदप्रतिपादनानपेक्षस्य व्यास्थ्ययत्वेन प्रकृत्वान्न तस्य विधायकस्याख्यातस्य कर्तृविशेष्ययस्यापकव्यक्त्याकृतिवचनता न्याय्या। न चान्योऽपि कश्चिच्छब्दः सर्वेषामनुष्ठातृणां व्यवस्थापकस्य सामान्यस्य वाचकोऽस्तीति माष्यार्थभ्रान्तिर्जायत इत्यर्थः। सूत्रगतेन यावच्छुः तेन विधानशब्देन जनिता भ्रान्तिर्यस्येति विग्रहः। नन्वेववमपि विधायकास्यातार्थस्य विवेः शब्दान्तरानास्थ्येयत्वं वाच्यं न मावाशब्दामिधयाया मावनाया इत्याशङ्कः प्र—विधीत्यक्तम्।

नतु मावार्थाधिकरणे 'यज्याद्यर्थश्वातोऽवगम्यते, मावयेदिति चेति' माज्ये विष्यर्थातिरिक्तमावनान्युत्पादनादभेदाङ्गीकरणं न युक्तमित्याद्यङ्क्योमयेत्युक्तम् । क्रियारूपत्वे
मावनाया घात्वर्यादभेदापत्तेः कार्यरूपता वाच्या । ततश्व कार्यरूपादिधेनिलक्षणं कीदृशं
तस्याः स्वरूपमिति निरूपणीयमित्येवं रूपात्पर्यं नुयोगः तेन मावार्थाधिकरणसिद्धान्तो
नाशित इत्यर्थः । नन्वेवं सित को लिङाद्यर्थं इति पृष्टे कीदृश्य मुत्तरं देयमित्याद्यङ्क्ष्याह —
तेनेति । आख्यातश्वव्दो लिङाद्यमिप्रायः । मावनाश्वव्दो विष्यमिप्रायः तं प्रति कुर्याच्छव्य उत्तरं दास्यत इत्यन्वयः । यथा कः पिक इति पृष्टे कोकिल इत्युक्तरं दोयते ।
तथा को विधिरिति पृष्टे कुर्यादित्युक्तरं देयमित्यर्थः । ननु करोतेः क्रियासामान्यवाचित्वात् वदर्यस्य श्वव्यन्तराख्येयत्वं प्रसज्येतत्याश्वङ्क्य लिङादीत्युक्तम् । करोत्युक्तम् । करोत्युक्तम् । करोत्यिक्तम्
किमर्थं इत्याशङ्कय—केवलेत्युक्तम् । सर्वंविधिव्याध्यर्थः करोतिप्रयोग इत्याश्यः ।
शब्दान्तरानाख्येयत्वे कोपपत्तिरित्यपेक्षायां माध्योक्तामेवोपपत्तिमाह—सर्वश्चेति । अत्रैव
माध्यं योजयित—तदेव चेति । किलेत्यपारमाधिकत्वं द्योतितम् । विधानेत्यादिना माध्यस्य
सामर्थ्यं दिश्वम् ।

व्यक्त्याकृतिवचनत्वामावमुपपादयति—कुर्यादिति । करोतीति कार्यतामात्रं प्रपद्यतेऽ-ङ्गीकरोति, न तु विघेः सामान्यरूपतां, व्यक्तिरूपतां वाऽवगच्छतीत्यर्थः । विष्यतिरिक्त-मावनावादिमते तस्या अपि विधायकाख्यातात्कार्यत्या च प्रतीतेः, सिद्धरूपत्वामावेनानु-वृत्तिच्यावृत्तिप्रत्ययगोचरत्वासम्मवात्सामान्यविशेषरूपत्वप्रतीत्यसम्मवं दशंथितुम्—भावनाया वेत्युक्तम् । दूषयति—तिविविमिति । तिविदमन्यार्थमेव सदन्यस्मिन्नेवार्थं योजितमित्यन्वयः । किमर्थमित्यपेक्षायाम् भाष्यकारेत्युक्तम् । अयमेवाभिप्रायः कस्माद्भाष्यकृतोऽभिन्नेतो न भवतीत्याशङ्कय—असम्बद्धत्वानुपपत्तिकत्वाभ्यामित्युक्तम् । कथं तह्यंत्र योजितमित्य-पेक्षिते—श्रुतोत्युक्तम् । यथा 'चत्वारि श्रुङ्गेति मन्त्रो विषुवति होतुराज्ये विनियोगादा-दित्यरूपेणाग्नेः स्तुत्यर्थोऽन्यत्रापि विनियोगादादित्यरूपेणाग्नेः स्तुत्यर्थोऽन्यत्रापि विनियोगा-द्यज्ञमात्रस्तुत्यर्थेः ।

वैयाकरणैर्नामाख्यातोपसर्गनिपाताः शब्दा ब्रह्मणः चत्वारि श्रृङ्गिति । भूतमविष्य-द्वत्तंमानकालवाचिनः प्रत्यया उदात्तानुदात्तस्वरिता वा स्वरास्त्रयः पादाः । वर्णं-नादा-त्मकौ शब्दौ । प्रकृति-प्रत्ययौ च द्वे शीर्षं । नामिक्यो विभक्तयः सप्त हस्ताः । उरः कण्ठशिराश्च नाम्युरःकण्ठेषु वा त्रिधा बद्धः स्वर्गादिसाधनकर्मविधानद्वारेण वर्षंणाद् वृषमः शब्दात्मकत्वाद्वोरवीति सर्वंगतत्वान्महत्सर्वव्यवहारसाधनत्वादेव मनुष्यं रुच्चार्यमाणत्वा-न्मत्त्यानाविवेशेति नियोगानपेक्षेण श्रृतिसामान्यमात्रेण शब्दप्रतिपादनरूपेऽर्थे योजित इति वृष्टान्तार्थः ।

कथं पूर्वोक्तस्यार्थंस्य माष्यकारानिमप्रेतत्विमस्याश्च ह्वाह — देशेति । परव्याख्या-नस्यासम्बद्धत्वम्, निष्पपित्तकत्वं च पूर्वोक्तपुपपादियतुं विवृणोति — यदि त्विति । न प्रकृतेन सूत्रव्याख्यानेन सम्बष्यते । नापि सर्वधर्मत्वोपपित्त प्रत्युपयुज्यत इत्यसम्बद्धत्वाद् द्वेधा व्याख्यातम् ।

तत्रासम्बद्धस्वं तावदुपपादयति—तथा होति । एतदेव विवृणोति—यदि नामेति ।
निरुपपत्तिकत्वं त्वन्यानास्येयार्थंत्वमुक्त्वा, स्वयमेव च लिङाद्यर्थस्य पर्यायान्तरेरास्यानात्स्पष्टीकृतिमत्याह—अनास्येयस्विमित । एतदेव विवृणोति —विद्योति । विद्युपदेशशब्दयोः पर्यायत्वेऽपि कत्तं व्यताशब्दस्य विधिविषयत्वरूपामिधायित्वाद्भावनाशब्दस्य
च पुंव्यापारामिधायित्वादत्यन्ताविद्यमानपर्यायत्वारोपामिधानमतीव स्थापितमित्युपहासः ।
ननु नानेन ग्रन्थेन मावनास्यस्य विद्यास्यातार्थंस्य व्यक्त्याकृतिरूपेणानिमधानाद्भवंधर्मत्वं साध्यते, कि त्वनेन दृष्टान्तेन कर्त्तुं राख्यातार्थंत्वेन व्यक्त्याकृतिरूपेणानिमधानाद्धयकत्याकृतिद्वारकतृं व्यवस्थाशङ्कानिरासेन सर्वं धर्मत्वसिद्धयर्थं मन्यानास्थ्येयत्वोपपत्तिमिषेण
व्यक्त्याकृतिवाचित्वदिनिराकरणं नासम्बद्धमित्याशङ्काशह—यद्यपि तावदिति । व्यक्त्याकृतिरूपेण कर्त्तुराख्यातवाच्यत्वेऽपि कृदन्तयजमानपदोपात्तकर्तृं व्यक्त्याकृतिवाचित्वनिराकरणमनुपयोगीति मावः ।

तनु मामूत् कर्तृंव्यक्त्याकृतिवाचित्वस्य व्यवस्थानापादकत्वान्निरासः कि तुस्वरूपमात्रामिधाने विशेषामावेन सर्वंधमेंत्वसिद्धचर्थमित्याशङ्क्षचाह—यदि चेति । ननु राजसूयादीनामप्याख्यातवशात्सर्वंधमेंत्वं प्राप्नोति च किन्तूपपदं विशेषणापोदितम् । इह त्वपवादामावात्तत्सिद्धिरित्याशङ्कृते—अथेति । एवमप्यपवादिनरासं विना सर्वंधमेंत्वासिद्धेराख्यातार्थनिरूपणं व्यथंमिति परिहरति—एवं तत्रापीति । अतोऽस्मदीयमेव पाठद्वये व्याख्यानं
युक्तमित्युपसंहरति—तच्चेति ।

उत्तरसूत्रसङ्गत्यथंमि उपपदिनिरासार्थंतर्यंवायं ग्रन्थो व्याख्येय इत्याह—तद्यशा चेति । तन्त्यायत्वादिति सूत्रावयवव्याख्यानार्थं तस्मादिति माष्यम् । सर्वधर्मंत्वस्यंव साध्य-स्वाद्धेतुत्वानुपपत्तेरयुक्तमाशङ्काच सर्वधर्मत्वसाधकसर्वाधिकारन्यायत्वादित्येवं व्याचक्षाणः सर्वधर्मत्वप्रतिज्ञायां योजयति – तस्मादिति ॥ ११ ॥

मा० प्र०—कल्पसूत्र आदि स्वतः प्रमाण है या नहीं अर्थात् ये भी अपीरुपेय हैं, या नहीं ? यज्ञ की पद्धतियाँ यज्ञों के प्रयोग-कौशल बोधक कल्पित करने वाले शास्त्र कल्प कहे जाते हैं। संज्ञा और परिभाषा के द्वारा यज्ञों के प्रयोग के सूचक— सूत्र कहे जाते हैं,—कल्प और सूत्र कल्पसूत्र है।

यह सत्य है कि श्रीतसूत्र, गृह्यसूत्र और धर्मसूत्र को कल्पसूत्र कहा जाता है, किन्तु, प्रकृत में श्रीतसूत्र के अर्थ में कल्पसूत्र कहा गया है। जिस ग्रन्थ में प्रत्यक्ष देद विधि से बोधित यज्ञ आदि कमों की परिपाटी उपदिष्ट होती है—उसको श्रीतसूत्र कहा जाता है। जिसमें अप्रत्यक्ष देदविधि वोधित अर्थात् देदमन्त्र आदि के द्वारा अनुमित विधियों के द्वारा बोधित संस्कार आदि कमों के प्रयोगों का विवरण रहता है—उसको गृह्यसूत्र कहा जाता है, इससे मिन्न क्रियाप्रतिपादक शास्त्र धर्मसूत्र है। इसी विवरण के अनुसार श्रीतसूत्रों में कथित कमों को श्रीत कमें और इनसे मिन्न कमों को स्मात्तं कमें कहा जाता है।

कात्यायन, आश्वलायन, शट्यायन आदि कल्पसूत्र हैं, इनका वेद के समान ही स्वतन्त्र रूप में प्रमाण है, क्योंकि, वेद को देखे विना ही याजिक केवल कल्पसूत्रों की सहायता से यज्ञादि कर्मों का सम्पादन करते हैं। किन्तु, कल्पसूत्रों को छोड़कर केवल मन्त्र एवं ब्राह्मण के द्वारा यज्ञकर्मों का सम्पादन नहीं किया जा सकता है। 'षडङ्गमेके' इस प्रसिद्धि के अनुसार कल्पसूत्र को वेद कहा जाता है। इसीलिए कल्पसूत्र प्रयोग शास्त्र भी वेद के समान अपौरुषेय एवं अपौरुषेय होने से स्वतन्त्ररूप में प्रमाण है।

'प्रयोगशास्त्रम्'—कल्पसूत्र आदि यज्ञप्रयोग शास्त्र स्वतन्त्र रूप में ही प्रमाण अर्थात् अपीरुषेय हैं, 'इति चेत्'—यदि यह कहा जाय। कतिपय व्यक्ति पूर्वपक्ष कर सकते हैं कि कल्पसूत्र आदि यज्ञप्रयोग शास्त्र अपीरुषेय हैं। यह पूर्वपक्ष है।। ११।।

# नासन्नियमात् ॥ १२ ॥ सि०

शा० भा०—नैतदेवम् । असन्नियमात् । नैतत्सम्यङ्निबन्धनम् । स्वराभा-वात् ॥ १२ ॥ सिद्धान्तः ॥

१. क. संनियमादिति ।

भा० वि०—तत्र वेदव्यतिरिक्तविद्यास्थानानामनपेक्षत्वेन वेदत्वं वेदवत् प्रामाण्यं वा न युक्तमिति नत्रथंमाह—नेतदेविमिति । तत्र हेतुमवतायं व्याचष्टे— असित्रयमादित्यादिना । संशव्दस्सम्यगर्थः नियमशब्दो निबन्धनार्थं इत्ययः । असम्यङ्निबन्धत्वे हेतुमाह—स्वराभावादिति । स्वराभाव उपलक्षणार्थः । अलीकिकानां चतुष्वष्टिप्रपाठकादिनियतस्वरिवशेषवत्, पदानाम्, तदर्थंविशेषाणाम्, प्रयोजनिवशेषाणां च कल्पादिष्वभावादित्यर्थः । न च प्रयोगशास्त्रत्वेनापौरुषेयतया वेदत्वं वेदरूपाभावाच्च वेदविहितार्थानुवादित्वोपपत्तेश्च प्रयोगशास्त्रत्वासम्प्रतिपत्तेः इति भावः ॥ १२ ॥

### त॰ वा॰-एवं प्राप्ते

वदामोऽत्र तत्रासन्नियमादिति'। असिन्नवन्धनं ह्येतत्पूर्वोक्तं सर्वमीक्ष्यते ॥ ५६५ इहैका परमार्थेन बुद्धिरथेंषु जायते। अन्या भ्रान्तिरजाताऽपि त्वन्या जाताऽपि दृष्यति ५६६ परेण सह केषांचिद्वाकोवाक्यानि जल्पताम्। उक्तयः प्रातिभासिक्यो जायन्ते परवाक्यतः ॥ ६६७ स्वसंवेद्यं च सिद्धान्तमात्मीयमपि जानतास् । छायां तथाऽपि रक्षन्तो जल्पन्ति प्रतिशब्दकैः ॥ ५६८ यथा मीमांसकत्रस्ताः शाक्यवैशेषिकादयः। नित्य एवाऽऽगमोऽस्माकिमत्याहुः जून्यचेतनम् ॥ ५६९ प्रद्वेषाद्वेदपूर्वत्वमनिच्छन्त कथंचन। तन्मात्रेऽपि च भूयिष्ठामिच्छन्तः सत्यवादिताम् ॥ ५७० भूयसा देदबाह्यत्वाद् बुद्धादिवचसाममी। अहिंसाद्यप्यतत्पूर्वमित्याहुस्तर्कमानिनः ॥ ५७१ ततश्च पौरुषेयत्वादप्रामाण्यमतीन्द्रये। प्रागुक्तैर्वेदनित्यत्वं वागाभासैर्विमोह्यते ॥ ५७२

यादृशतादृशमीमांसकैरप्यतोन्द्रियविषयपुरुषवचनप्रामाण्यनिराकरणादपौरुषेय-त्वाध्यवसायनिराकृतकारणदोषाशङ्किनिरपवादप्रामाण्यसिद्धिः प्रतिहन्तुमशक्यां मन्यमाना निरुत्तरीभूता बालानुकरणवाक्यसदृशैः स्ववाक्यैव्यैवलिख्यमानहृदयाः सन्तोऽपि प्रक्षीणकुहेतुवचनजालाः कन्यावरणार्थगितमूर्खवरगोत्रप्रक्नोत्तरवत् ।

१. ब. न असिन्नयमात्।

यदेव भवतां गोत्रं तदस्माकमपीतिवत् । आहुः स्वागमित्यत्वं परवाक्यानुकारिणः ॥ ५७३ अस्मदीयमिदं वाक्यं भवतामिति चोदिताः । जल्पन्त्यस्माकमेवैतच्छुत्वा मीमांसकैर्हृतम् ॥ ५७४ त्यक्तलञ्जं बुवाणो हि वाचोयुक्तिमनिषकाम् । कुर्वन् परातिसंघानमश्रान्तः कोऽवसीदिति ॥ ५७५ तत्र शाक्यैः प्रसिद्धाऽपि सर्वक्षणिकवादिता । त्यज्यते वेदसिद्धान्ताज्जलपिद्धिनित्यमागमम् ॥ ५७६ धर्मस्तेनोपिदिष्टोऽयमनित्यं सर्वसंस्कृतम् । क्षणिकाः सर्वसंस्कारा अस्थिराणां कृतः किया ॥ ५७७ बुद्धिबोध्यं त्रयादन्यत्संस्कृते क्षणिकं च तत् ।

तथा शब्देऽपि बुद्धेनियमान्नाभिव्यक्तिद्धेंघाऽपि दोषादित्येवमादिभिः सर्वदा पदार्थंसंबन्धानित्यत्वप्रतिपादनात्तद्विपरीतमागमनित्यत्वमभ्युपगम्यमानं लोकोप-हासास्पदमात्रमेव भवेत् ।

तथा हि—यस्तन्तूननुपादाय तुरीमात्रपरिग्रहात् ।
पटं कर्तुं समीहेत स हन्याद् व्योम मुष्टिभिः ॥ ५७८
यावदागमनित्यत्ववेश्मदारूपकित्पते ।
हेत्वाभासाग्निनिदंग्धे तिस्मस्तद्वेश्म दुष्करम् ॥ ५७९

व्यवहारनित्यताशब्दश्च क्रियानित्यत्वपर्यायः । तद्यस्य शब्दार्थसंबन्धानाम- . नित्यत्वम्, तस्य तदाश्रयव्यवहारनित्यत्वं किमाधारं भविष्यतीत्यतिदुःसंपादम् ।

> न च शब्दार्थसंबन्धकूटस्थत्वमनिच्छताम् । नित्यता व्यवहारस्य निराधाराऽवकल्पते ॥ ५८० शब्दादिषु विनश्यत्सु व्यवहारः क्व वर्तताम् । स्थितैषा धर्मतेत्येतदर्थशून्यमतो वचः ॥ ५८१ एषेत्यपि न निर्देष्टं शक्या क्षणविनाशिनी । किमृत स्थितया साकं एषेत्यस्यैकवाक्यता ॥ ५८२

तेनाऽनित्यशब्दवादिनामागमनित्यत्वानुपपत्तेरतीन्द्रियविषयस्य च वाक्यस्य प्रयोगशास्त्रत्वाभावान्नासन्नियमादित्युच्यते ।

> असाधुशब्दभूयिष्ठाः शाक्यजैनागमादयः । असन्निबन्धनत्वाच्च शास्त्रत्वं न प्रतीयते ॥ ५८३

१. तस्मिन्तद्वेषम ।

मागधदाक्षिणात्यतदपभ्रंशप्रायासाधुशब्दिनबन्धना हि ते। ममे वि हि भिक्खवे कम्मवच्चइ वसी सवं। तथा उक्खिते लोडिम्म उक्खेवे अत्थि कारणम्। पडणे णित्थ कारणम्। अत्थुम्भवे कारणं इमे संखडा धम्मा संभवन्ति सकारणा अकारणा विणस्संति। उप्पत्तिमणुकारणमित्येवमादयः।

ततश्चासत्यशब्देषु कुतस्तेष्वर्थंसत्यता । दृष्टापभ्रष्टरूपेषु कथं वा स्यादनादिता ॥ ५८४

वेदेषु हि तावदेव पदवाक्यसंघातात्मकत्वादिहेत्वाभासैः कृतकत्वभ्रान्तिर्भवति । या तद्वहिरवस्थानाद्वेदरूपं न दृश्यते ।

ऋक्सामादिस्वरूपे तु दृष्टे भ्रान्तिनिवर्तते ॥ ५८५ आदिमात्रमपि श्रुत्वा वेदानां पौरुषेयता । न शक्याऽध्यवसातुं हि मनागिष सचेतनः ॥ ५८६ दृष्टार्थव्यवहारेषु वाक्येलीकानुसारिभिः । पदेश्व तिद्विधेरेव नराः काव्यानि कुर्वते ॥ ५८७ प्रपाठकचतुःषिटिनियतस्वरकैः पदैः । लोकेष्वप्यश्चितप्रायेर्न्यस्वदं क करिष्यति ॥ ५८८

## ऋग्वेदस्यापौरुषेयत्वे युक्तिः

अग्निमीळे पुरोहितं यज्ञस्य देवमृत्विजम् । होतारं रत्नधातमित्येतन्नृवचः कथम् ॥ ५८९ किमालोच्य क्व वा दृष्ट्वा वाक्प्रतिच्छन्दमीदृशम् । रचयेत्पुरुषो वाक्यं कि चोहि्श्य प्रयोजनम् ॥ ५९० अग्नेः पुरोहितत्वं च क्व दृष्टं येन कीर्त्यते । ईळेशब्दप्रयोगश्च क्व दृष्टस्तोत्रगोचरः ॥ ५९१ देवत्वं चास्य यज्ञस्य विहितं क्वोपलक्षितम् । विधिनैव हि देवत्वं प्रतिकर्मावधायते ॥ ५९२ न जात्या देवतात्वं हि क्वचिदस्ति व्यवस्थितम् । होतृत्वमिप यत्तस्य देवताह्वानहेतुकम् ॥ ५९३

१. ममापि भिक्षवः कमं वर्तत एवाऽऽचरीरपातात्।

२. तथा, उत्किसे छोष्टे उत्केपेऽस्ति कारणं पतने नास्ति कारणम्।

अस्त्युद्भवे कारणिमिमे संस्कृता घर्माः संमवन्ति सकारणा अकारणा विनद्यन्ति ।
 उत्पत्तिमनुकारणमपेक्षन्ते ।

४. दुष्टेर्भ्रान्ति ।

रत्नघायितमत्वं च तन्नरैर्ज्ञायते कथम् । अविज्ञातगुणानां च कल्पते स्तवनं न तु ॥ ५९४ स्वतन्त्रो वेद एवैतत्केवलो वक्तुमर्हति । यजुर्वेदस्यापौरुषेयत्वे हेतुः

इषे त्वेत्ययमप्यथंः पुरुषेणोच्यतां कथम् ॥ ५९५ शास्त्राच्छेदोपयोगश्च पुंभिरुत्प्रेक्ष्यतां कृतः । एवमूर्जेत्ययं मन्त्रः केन शास्तानुमार्जने ॥ ५९६ वक्तुं शक्यो नियोक्तुं वा बुद्धिपूर्वककारिणाम् । वायवः स्थेत्ययं मन्त्रो वत्सापाकरणं प्रति ॥ ५२७ एकशो विनियोक्तव्य इति कः कथयिष्यति ।

वायुशब्देन बहुवचनान्तेन मातुर्वियोज्यमान एकैको वत्सोऽभिधीयत इति, नैतद् बुद्धिपूर्वकारिणा चिन्तितुं शक्यम् ।

## सामवेदेष्वियं युक्तिः

सामवेदे यदाग्नाइप्रभृतीनां प्रयुज्यते । रूपं तत्रापि पौंस्नत्वे नाभिप्रायोऽस्ति कश्चन ॥ ५९८

को नाम बुद्धिपूर्वकारी मपुरुषोऽर्थाभिधानपराणामृगक्षराणां लोकव्याकरणा-दिष्वनवगतपूर्वमग्न इत्यस्य पदस्याकारमाकारेण प्लुतेन विकुर्यात् ।

तथा वीतय इत्यस्मिन्नीकारस्यापि विक्रियाम् ।
तशब्दस्य च तो शब्दं ये शब्द्स्यापि रूपताम् ॥ ५९९
को मूढो बुद्धिपूर्वो वा नियमाश्कल्पयिष्यति ।
तेन वेदस्वतन्त्रत्वं रूपादेवावगम्यते ॥ ६००
किंचिदेव तु तद्वाक्यं सदृशं लोकिकेन यत् ।
तत्रापि च्छान्दसी मुद्रा दृश्यते सूक्ष्मदिशिभिः ॥ ६०१

एवं च यदाऽध्येतारोऽध्यापियतारः, पार्श्वस्था वा वेद-पद-वाक्य-तदर्थं रूपा-ण्यालोचयन्ति, तदा स्वसंवेद्यमेवापौरुषेयत्वमध्यवस्यन्ति । तावता तु बाह्यतार्कि-काणां प्रतीतिभावना नोत्पद्यत इति, तत्तत्प्रतिपादनक्षमवेदोत्थापितन्यायोपनिब-न्धनान्मीमांसकैः केवलं यश एव पीतम् ।

शाक्यादिग्रन्थेषु पुनर्यंदिप किंचित्साधुशब्दाभिप्रायेणाविनष्टबुद्धचा प्रयुक्तम्, तत्रापि प्रज्ञप्ति-विज्ञप्ति-पश्यतातिष्ठतादिप्रायप्रयोगात्किचिदेवाविष्ठुतं लभ्यते ।

किमुत यानि प्रसिद्धापभ्रष्टदेशभाषाभ्योऽप्यपभ्रष्टतराणि भिक्खवे इत्येव-मादीनि द्वियीयाबहुवचनस्थाने ह्येकारा तं प्राकृतं पदं दृष्टम्, न प्रथमाबहुवचने सम्बोधनेऽपि । संस्कृतराव्दस्थाने च ककारद्वयसंयोगः, अनुस्वारलोपः, ऋवर्णा-कारापत्तिमात्रमेव प्राकृतापभ्रंशेषु दृष्टम्, न डकारापत्तिरिप । सोऽयं संस्कृता धर्मा इत्यस्य सर्वकालं स्वयमेव प्रतिषिद्धोऽपि विनाशः कृत इत्यसाध्रशब्दिनवन्धन-त्वादित्यन्तेन हेतुना वेदत्वाकृतकशास्त्रान्तरशङ्कानिवृत्तिः । यासाँश्चाकृतको विनष्टः शब्दराशिः, तस्य व्याकरणमेवैकमुपलक्षणम्, तदुपलक्षितरूपाणि च ।

### असन्नियमादित्यस्य त्रेघा व्याख्यानम्

वेदे यथोपलभ्यन्ते नैवं शाक्यादिभाषिते । प्रयोगनियमाभवादतोऽप्यस्य न शास्त्रता ॥ ६०२

असन्नियमादिति च व्याकरणोक्तनियम।भावादित्यर्थः।

क्षणिकत्विनराकृतिनित्यसिद्धानित्यत्वात्यन्ताविद्यमानग्रन्यनियमाभ्युपगमाभि -प्रायेण वाऽसन्नियमादित्युक्तम् <sup>२</sup>।

असतां वा क्षणभञ्ज्ञशून्यवादानात्मकत्वादीनाम्, असद्धेतुभिर्वा प्रतिपादनिन-यमात्तदेककर्तृकधर्मवचनानामप्यप्रामाण्यम् ।

> कर्तृस्मरणदार्ह्याच्च नैषामकृतता मता । तेनाकृतकगम्येऽर्थे स्वातन्त्र्यात्त प्रमाणता ॥ ६०३ एवं समस्तवेदाङ्गधर्मशास्त्रेष्वपीदृशात् । कर्तृस्मृतिदृढिम्नः स्यात्त स्वातन्त्र्येण शास्त्रता ॥ ६०४ एतेन कल्पसूत्राणां स्वातन्त्र्येण प्रामाण्यनिरासः

अनेन कल्पसूत्राणां प्रत्याख्याता स्वतन्त्रता । कर्तृस्मृत्या दृढं ज्ञाता तेषामप्यसतां क्रिया ॥ ६०५ येन न्यायेन वेदानां साधिताऽनादिता पुरा । दृढकर्तृस्मृतेस्तस्य कल्पसूत्रेषु बाधनम् ॥ ६०६

यथैव हि कल्पसूत्रग्रन्थानितराङ्गस्मृतिनिबन्धनानि चाध्येत्रध्यापयितारः स्मरन्ति, तथाऽऽश्वलायनबौधायनापस्तम्बकात्यायनप्रभृतीन् ग्रन्थकारत्वेन ।

ततश्च प्रागवस्थायामसतामेव बन्धनात् । कुतः प्रयोगशास्त्रत्वं वेदवद्वेदतैव दा ॥ ६०७

न चैषां समाख्यामात्रवलादेव कर्तृत्वमुच्यते । येन आख्यां प्रवचनादि (१-१-२९) त्युत्तरमुच्यते । पुरुषपरम्परयैव हि स्मृतेषु कर्तृषु समाख्याऽभ्युच्चयहेतुत्वेन ज्ञायते । यथा च कठादिचरणैरनादिभिः प्रोच्यमानामानादिवेदशाखानामनादिसमाख्या-

१ क. असंनियमा।

संभवो नैवं नित्यावस्थितमाशकादिगोत्रचरणप्रवचननिमित्तसमाख्योपपत्तिः। माशकबौधायनापस्तम्बादिशब्दा ह्यादिमदेकद्रव्योपदेशिन इति, न तेभ्यः प्रकृति-भूतेभ्योऽनादिग्रन्थविषयसमाख्याव्युत्पादनसंभवः।

अतश्च माशकादिसमाख्याऽप्यविद्यमानग्रन्थनियमनादेव प्रवृत्तेत्यपि हेत्वर्थ-योजना । वेदरूपनियमाविद्यमानत्वादिति वाऽत्र हेतुव्याख्या । कामं तु वेदाङ्गर-नीत्यनघ्यायनियमाभावादिति वा योज्यम् ।

यन्तु भाष्यकारेण स्वराभावादित्यन्तार्थं व्याख्यानं कृतम् ।
तन्मन्त्रेष्वप्यवेदत्वं कल्पाधीतेषु साधयेत् ।
तथा गृह्योपिदष्टेषु च्छान्दोग्यब्राह्मणेषु च ॥ ६०८
ब्राह्मणानि हि यान्यष्टी सरहस्यान्यधीयते ।
छन्दोगास्तेषु सर्वेषु न किचिन्नियतस्वरः ॥ ६०९
तेन तेष्वप्यवेदत्वं स्वराभावात्प्रसज्यते ।
तस्मादुकस्वसंवेद्यरूपाभावोऽत्र कारणम् ॥ ६१०
स्वरोऽपि त्वस्ति रूपांशे न त्वसावेव केवलः ॥ १२ ॥

न्या ० सु ० — एतत्सूत्रावतारणार्थं मथेत्यनु माषण माष्यं व्याच हे — यस्ति । आर्षेय-पञ्चार्षेयगोत्रव्यवस्थया शिखाक त्पव्यवस्थादशं नाद् गोत्रविशेषवाच्युपपदानु मानेन कर्तृं विशेष-विनियोगः स्यादित्येवं सूत्रव्याख्यानार्थं गोत्रेति भाष्यं व्याच हे — तत्रेति । स्लोकं व्याच हे — यथैवेति । वसिष्ठादिगोत्रस्यान्वयतो नाराशं सो । व्यतिरेकः तनूनपादित्युप-लक्षणतेत्यर्थः ॥ १२ ॥

माव० प्र० — प्रस्तुत पूर्वंपक्ष के उत्तर में कहा गया है कि कल्पसूत्र आदि अपौरुषेय नहीं है, क्योंकि, कात्यायन आदि महाँषयों ने इसकी रचना की है, इसीलिए कात्यायनीय, शाय्यायनीय, आश्वलायनीय आदि संज्ञा सार्यंक होती है। कात्यायन के द्वारा प्रणीत इस अर्थं में तद्वित 'छ' प्रत्यय के द्वारा ये पद सिद्ध होते हैं। 'आख्याप्रवचनात' (जें॰ सू॰ १११३०) इस सूत्र में मीमांसकों ने जिस प्रकार काठक कालापक आदि संज्ञा को प्रवचन मूलक कहा है। उसी प्रकार यहाँ मी नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि, वेद के रचियता पुरुष अस्मर्य्यमाण होने से काठक ष्ठादि स्थलों में प्रवचन ही संज्ञा का कारण है, किन्तु इस स्थल में कात्यायन, शाट्यायन आदि महर्षियों के रचियता होने से उसी रूप में शिष्य का स्मरण करते हैं, इसलिए वेद के समान प्रवचन समाख्या को = संज्ञा नहीं कहा जा सकता है, माष्यकार ने कहा है वेद में स्वर पाठ लक्षित होता है, किन्तु कल्पसूत्र आदि में स्वर का नियम नहीं है, अतः वह अपौरुषेय नहीं है। वार्तिककार ने कहा है —

१ क. दित्यानियमार्थम् ।

माष्यकार का यह कथन सर्वथा समीचीन नहीं है, क्योंकि सामवेद में अनेक स्थलों पर स्वर नियम नहीं है। वार्तिककार ने यह भी कहा है कि जिन युक्तियों के आधार पर वेद को अपीक्ष्येय कहा गया है, जाक्य आदि की स्मृतियों उन युक्तियों के आधार पर अपीक्ष्य नहीं कही जा सकती हैं, किन्तु दृढ़तापूर्वक कर्ता का स्मरण रहने से उनका पौरुषेयत्व है, अतः अयोग्य धर्माधर्म में विषय में उनका अप्रमाण्य ही सिद्ध होता है।

न=नहीं, कल्पसूत्र अपौरुषेय नहीं है। असिन्नयमात्=असत् का अर्थात् पूर्व में अविद्य-मान ग्रन्थ का नियमात् निर्माण या रचना होने से। अथवा असत् अर्थात् पूर्व में अविद्यमान अर्थात् परवितकालीन कात्यायन आदि महिंचयों से नियमित अर्थात् रचित होने से। कल्पसूत्र आदि प्रयोगद्यास्त्र अपौरुषेय नहीं हैं, क्योंकि, वह रचना से पूर्व में नहीं थे, वरत् कात्यायन आदि महिंचयों ने इनकी बाद में रचना की है। यह सिद्धान्त पक्ष है।। १२॥

### अवाक्यशेषाच्ये ॥ १३ ॥

शा० भा०—ऋित्वजो वृणीते । वृता यजन्ति । देवयजनमध्यवस्यन्तीति । नात्र विधिर्गम्यते, वर्तमानकालप्रत्ययनिर्देशात् । न चात्र वाक्यशेषः स्ताव-कोऽस्ति । तस्मावप्रमाणम् । यश्चाऽऽदर उक्तः स नान्तरीयकत्वाद्वेदवाक्यमिश्व-समाम्नानात् । यतु श्रुतिरिति³, नैतत् । अर्थवादत्वात् । कथमर्थवादः ? विध्यन्तरं ह्यस्ति, आग्नेयोऽष्टाकपाल इति । अत्राऽऽचार्यो वेदोऽभिप्रेतः । आचिनोत्यस्य बुद्धिमिति अयद्वाऽऽचार्यवचनं प्रमाणं तदपेक्षम् । कतरत्तत् ? यत् प्रमाणगम्यम् ॥ १३ ॥ इति सिद्धान्तः ।

भा० वि०—इति सूत्रं कल्पाद्यवेदत्वे हेत्वन्तरपरं व्याख्यातुं त्वप्रत्ययपर-मध्याहृत्य च शब्दं चावतारयति—अवाक्यशेषत्वाच्चेति । तत्र विधानार्था-च्छिपेश्शिष्यते विधीयतेऽनेनत्यस्मिन्नर्थे व्युत्पत्तेविधायकवचनं शेषशब्दमङ्गीकृत्या-शेषवाक्यत्वादविधायकवाक्यत्वादिति व्याच्छे—ऋत्विजो वृणीत इत्यादिना । वर्तमानकालप्रत्ययो लट्प्रत्ययः तेन निर्देशादित्यर्थः ।

ननु वर्तमानापदेशस्यापि समिधो यजतीत्यादेः विधित्वाङ्गीकरणान्न तेन विध्यभावश्शक्यो वक्तुमित्याशङ्क्र्य स्तावकवाक्यशेषान्वयान्यथानुपत्या तत्र विधिपरत्वं कल्प्यते न तु कल्पादिषु वाक्यशेषोऽस्तीत्येवं परतयाप्येतदेव सूत्रं व्याचष्टे—न चात्रेति । यस्माद्वेदरूपाभावादवेदत्वम्, तस्मान्न स्वयं प्रमाणम्, किन्तु वेदमूलतयेत्युपसंहरति—तस्माविति । मन्त्रब्राह्मणैस्तुल्यादरत्वं निर्पक्ष-

१ अ. शेषत्वाच्च । २ अ. कस्तरमादप्रमाणं । ३ अ. रिति नार्षेवादत्वात् । ४. यद्वेति-यल्लोकेऽध्यापयितृवचनं सिद्धप्रमाणम्, तदपेक्षं श्रुतिवाक्यं तदनुवादकमित्यर्थः ।

प्रामाण्यकारणं अनू इ दूषयति — यश्चेत्यादिना । वेदवाश्यमिश्राणां कल्पसूत्राणां समाम्नानात् इति नान्तरीयकत्वमुपपादिकम्, आचार्यवचनं प्रमाणमिति श्रुतिनं मशकादिवचनप्रामाण्यपरा किन्त्वन्यपरेत्याह — यश्चित्यादिना । विध्यन्वयं विना कथमर्थवादतेति पृच्छिति — कथिमिति । उत्तरम् — विध्यन्तरं होति । तथापि स्वार्थाभिधानद्वारत्वात् स्तुतेराचार्यवचनप्रामाण्यसिद्धिरित्याशङ्कथ श्रुतिसामान्यमात्रत्वान्नैवमित्याह — अत्रेति । अस्याधिकारिणः व्युत्पन्नोऽत्युत्पन्नोऽपि चायमाचार्यशब्दो व्याख्यात्रध्यापियतृविवयः, न कल्पसूत्रकारिवषय इति, परिहारान्तरमाह — यद्वेति । यत्प्रभाणभूतमार्यवचनं तदपेक्ष्येयं श्रुतिरिति योजना । पृच्छिति — कत्ररिदिति । आचार्यवचनं हि सर्वं प्रभाणमिति भावः । व्याख्यात्रादिवचनमपि संभवन्यूलप्रमाणकमेव सत्यं न सर्वम् इत्युत्तरमाह — यत्प्रमाणमिति । तदनेनाचार्यवचनं कथं नामयं श्रोता आद्वियेत ? इत्येवमर्थयं श्रुतिरिति व्याख्यातम् ॥ १३ ॥

त॰ वा॰—अतरच वाक्यशेषोऽपि तस्मिन्नेवोपयुज्यते । बहवो वाक्यशेषा हि येषां लोकेष्वसंभवः ॥ ६११ अबुद्धिपूर्वतासिद्धिस्तेन वेदस्य तैरपि ।

'बृहस्पतिर्वे देवानामुदगायात् इन्द्रो वृत्रमहनत् , प्रजापतिर्वपामात्मन उदिखदत्, गावो वा एतत्सत्रमासत, तासां दशसु मास्सु श्रुङ्गाण्यजायन्तेत्यादयः कथिमव बुद्धिपूर्वकारिणोऽर्थवादाः प्रणीयेरन् ।

नित्यत्वे सित येषां हि होशेन विधियोजना । तान् कृत्वाऽध्यापयन् कर्ता सुसमत्वं व्यजेजाडैः ॥ ६१२

न च तादृशवान्यशेषमुद्राऽपि कल्यसूत्रादिग्रन्थेषु काचिदस्ति, यद्वलेना-कृतकत्वमेषामवसीयेत ।

विधिशून्यतया चैषां विहिताऽऽख्यातरूपता ।
गम्यते न त्वपूर्वार्थप्रतिपादनशक्तता ॥ ६१३
वर्तमानाप्रदेशोऽपि त्वर्थवादप्ररोचितः ।
विधित्वं लभतेऽन्यत्र कल्पसूत्रेषु नास्ति सः ॥ ६१४
पञ्चमेन लकारेण विधियंश्छन्दसि समृतः ।
सन्त्रब्राह्मणभिन्नत्वात्सोऽप्येतेषु न युज्यते ॥ ६१५

यद्यपि षडङ्कमेके इत्यनेन कल्पसूत्राणां वेदत्वं भवेत्।

१ क. महत्प्रजा।

तथाऽपि तकंवत्तेषां छन्दस्त्वं नोपपद्यते । मन्त्रवाह्मणयोरेव च्छान्दसा विधयः स्थिताः ॥ ६१६

यथैव <sup>4</sup>िविधिविधेयस्तर्कश्च वेदः' (पा गृ. सू. ६।१६) इत्येतिस्मिन्दर्शने सित समस्त<sup>3</sup>वैदिकतर्कोपसंहारात्मिका मीमांसाऽपि वेदशब्दवाच्या भवति, न³ त्वमन्त्रब्राह्मणरूपत्वाच्छंन्दोनिवन्धनानि कार्याणि लभते, तथा कल्पसूत्राण्यपीति विधिपर्यायप्रयोगशास्त्रत्वाभावः ।

इतिहासपुराणाभ्यां सा त्वनैकान्तिकी स्मृता । या त्वेषां ब्रह्मयज्ञेऽपि विधानान्नित्यतोदिता ॥ ६१७ इतिहासपुराणानि कल्पानिति हि सा श्रुतिः । तस्मात्कृत्रिममप्यत्र विद्यास्थानं ब्रह्मेष्यते ॥ ६१८

वेदार्थोपसंहारस्य कल्पसूत्रानपेक्षेः कर्तुमशक्यत्वात्, अवश्यं च यावद्वेदम्, यात्रत्कमंप्रयोगं च क्रियमाणरिपि विद्यास्थानाशून्यतार्थं कैरिप कल्पसूत्रैभंवितव्यम्।

वेदार्थंकल्पनात्कल्पो नित्ययैवाऽख्ययोच्यते । जपे च नित्यकर्तव्ये नित्यमेव विधीयते ॥ ६१९ कर्माभ्यासाभिसंधानं विध्यर्थश्चात्र गम्यते। स चार्थो नित्य एवेति नाऽऽपतेद् ग्रन्थनित्यता ॥ ६२० यः पुनर्वेदसंवादः स तत्पूर्वतयेष्यते । तदर्थानुगमाच्चैषां न स्वतन्त्रप्रमाणता ॥ ६२१ वेदशब्दाभिधेयत्वं नेषामध्येतृषु स्थतम् । षडङ्कामेक इत्येतन्न च सिद्धान्तभाषितम् ॥ ६२२ संवादत्वानुवादत्वमेकस्यैकान्तनिश्चितम् । ऐकान्तिकविधित्वाच्च ब्राह्मणे तन्न युज्यते ॥ ६२३ कल्पादावनुवादत्वमापन्नं परिशेषतः। न च शाखान्तरन्यायंस्तुल्याध्येतृकतावशात् ॥ ६२४ सर्वशाखाविधित्वं हि सिद्धमध्येतुमेदतः। प्रतिशाखं तु ये कल्पास्तदर्थप्रतिपादकाः ॥ ६२५ समानाध्येतुकत्वात्ते न कदाचिद्विधिक्षमाः। विवृण्वन्तश्च दृश्यन्ते हेतुभिन्नीहाणोत्यतैः ॥ ६२६

१. विधिः — ब्राह्मणम् । विवेयो — मन्त्रः । तर्को मीमांसेति सूत्रार्थः । २ क. समवैहिकतर्कानसंहा । ३ क. तत्त्वमन्त्रः । ४. क मध्येतृषु

कल्पकारास्ततोऽप्येषां नैव ब्राह्मणतुल्यता । अन्यार्थेर्ब्राह्मणेश्चान्याञ्ज्ञापयन्त्यर्थनिर्णयान् ॥ ६२७ तस्मादिष स्वतन्त्रत्व कल्पानां नोपपद्यते । अर्थेकत्वेन केषांचिदक्षराणां च साम्यतः ॥ ६२८ सादृश्याद् ब्राह्मणभ्रान्तिर्जातैवमपनीयते ।

सादृश्याद् ब्राह्मणभ्रान्तिर्जातैवमपनीयते । आचार्यवचः प्रमाणभिति श्रुतेरिसप्रायवर्णनम् आचार्यवचसां यच्च प्रमाणत्वं श्रुतौ श्रुतम् ॥ ६२९ श्रुतिसामान्यमात्रत्वात्तस्याप्यन्यार्थतोदिता । व्याचक्षाणस्य वेदार्थान्वेदांश्च वदतः स्वयम् ॥ ६३० शिष्यान्प्रत्याप्तभावात्स्यादाचार्योक्तिप्रमाणता ।

आचार्यशब्दस्यार्थो मन्वादिभिरेवं व्याख्यातः।

'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद् द्विजः । साङ्कं च सरहस्यं च तमाचार्यं प्रचक्षते' ॥ इति । ६३१

वेदसंप्रदानकाले च शिष्यास्तद्वचःसु कथं नाम श्रद्धीरन्नित्येवमर्थमाचार्य-वचर्न प्रमाणमित्युक्तम् । न कल्पसूत्रकारवचनविषयम् ।

> न च पुंवचनं सर्वं सत्यत्वेनावगम्यते । वागिह श्रूयते यस्मात्प्रायादन्तवादिनी ॥ ६३२

तथाऽन्यत्राप्युक्तम् 'तस्माद् द्वयं वाचा वदति सत्यं चानृतं च, पाप्पना ह्येषां विद्वेति' (वृ. उ. १-३) ॥ १३ ॥

न्या० सु० —श्यामादिचिह्नविशेषवाच्युपपादानुमानाशङ्कानिरासार्थंमेतत्सूत्रमिति प्रति-पादनार्थं वा इदमिति भाष्यं व्याचरे—व्यक्तीति। एतदेव विवृणोति—व्यक्तीति। नित्यस्य-व्यवस्थिताचारान्नियतस्य कर्तुंश्वलक्षणभूतस्य लिङ्गस्यामावात्त्राच्युपपदानु-मानानुपपत्तेः। सर्वंधमंतिति लिङ्गीभूतकर्तृंविशेषणनित्यशब्दाङ्गीकरणेन स्वयं सुत्रं व्याचरे— लिङ्गिति। नियमामावमुपपादयदन्येऽपीति माष्यं व्याचरे—यिचह्निति। अन्वयव्यमि-चारार्थं भाष्यं व्याख्याय नैवं लिङ्गा इति व्यतिरेकव्यमिचारार्थं भाष्यं व्याचरे— दृष्टमिति। तस्मादित्युपसंहारमाष्यं व्याचरे—तस्मादिति।

ननु नास्ति तिम्नत्यमेषां लिङ्गमिति माष्यामित्यशब्दस्य लिङ्गविशेषणत्वप्रतीतेः। कर्तृविशेषणत्वेन व्याख्यानमयुक्तमित्याश्चङ्ग्याह—यस्त्विति। नित्यकर्त्तृष्पलक्षणाशक्ति-प्रदर्शनार्थं लिङ्गस्य नित्यत्वं माष्यकृता निराकृतम्। ननु सौत्रो नित्यशब्दो लिङ्गविशेषण-स्वेन व्याख्यात इति मन्यते इति काक्वा सूचितम्। नित्यशब्दसापेक्षत्वाल्लिङ्गशब्दस्या-

मानशब्देन सह—असमासप्रसङ्ग इत्युक्तम् । ननु राजपुरुषः घोमन इति पुरुषशब्दस्य घोमनशब्दसापेक्षस्यापि राजशब्देन सह समासो दृष्ट इत्याशङ्कथ—उपसज्जंनीभूतेत्युक्तम् । 'मनति हि प्रधानस्य सापेक्षस्यापि समास' इति स्मृतेः । पुरुषस्य राजानं प्रति प्राधान्याश्रृक्तः समासः । लिङ्गस्यामानं प्रत्युपसज्जंनत्वात् वृद्धस्य राजः पुरुष इति वदयुक्त इत्याशयः ।

ननु नित्यशब्दस्य प्रतिपाद्यं नियतत्वं लिङ्गशब्दार्थस्य लिङ्गत्वानुपपत्तेलिङ्गशब्दार्थनेव नित्यशब्दार्थस्य प्रतिपाद्यं नियतत्वं लिङ्गशब्दार्थस्य लिएसर्जनस्य व्यापारामावेन सामर्थ्याविघातात् उपसर्जनस्यपेसत्वेऽिप देवदत्तस्य गुद्धकुलिमितविज्ञत्यसापेक्षत्वात्समासाविरोध इत्याशङ्कते—निवित । यदि हि सम्बन्ध्यन्तरस्य नित्यशब्दस्यार्थों नियतत्वं लिङ्गशब्दार्थेनैव स्वार्थसम्बन्धितया समिम्ब्यान्हारान्यथानुपपत्त्याऽक्षिप्येत, त्वतोऽन्यत्र व्यापृतत्वात्तावत्सम्बन्धाक्षेपेऽसामर्थ्यं स्यात् लिङ्गशब्दार्थेनैव तु हेतुत्वेन नित्यशब्दार्थाक्षेपान्न तेन लिङ्गशब्दस्यमावात् शब्दं प्रति सामर्थ्यं विहन्यत इत्यर्थः । गुरुशब्दस्य सम्बन्धिशब्दत्वाच्छिष्यसम्बन्धिक् विना स्वार्थ-प्रतिपादनाशक्तेस्ताद्र्पयमन्तरेण स्वार्थीभिधानापर्यवसानादपर्यवसितस्वार्थीभिधान एव शब्दान्तराभिधानसंयोगात्स्वार्थाभिधानवेलायामेव सम्बन्ध्यन्तरिश्चयमात्रअतीतौ निविशेष-सामान्यानुपपत्तेस्तद्विशेषापेक्षायामित पर्यवसितस्वार्थोभिधानव्यापारस्य शब्दस्य सम्बन्ध्यन्तरान्वयसिद्धौ व्यापारान्तरामावेन सामर्थाविघातात्समासो युक्तः । लिङ्गशब्दस्य तु सम्बन्धिवद्दवामावात्सम्बन्ध्यन्तरमनपेक्ष्यैव पर्यवसित स्वार्थोभिधाने, अर्थापेक्षया प्रतीतस्यापि सम्बन्ध्यन्तरस्याशब्दत्वेनान्वयात्पर्यवसित्वत्यापारस्यापि शब्दस्यैव सम्बन्ध्यन्तराप्तराममावश्ववेते सहैकार्थलक्षणम्, व्यपेक्षालक्षणं वा सामर्थ्यं न सम्भवतीत्य-मिप्रायेण परिहरति—नैतिदिति ।

सम्बन्धियावदेषु हि सम्बन्वयन्तरापेक्षां विना शब्दप्रवृत्त्यसम्मवाच्छव्दप्रवृत्तिनिमित्तत्वेन सम्बन्ध्यन्तरापेक्षा सम्मवित । इह तु तदमावाच्छव्दकृतापेक्षातोऽपेक्षान्तरेणायकृतेन लिङ्ग-शब्दस्य नित्यशब्देन सह सङ्गतेनैतिलिङ्गशब्दस्य नित्यशब्दसापेक्षत्वम् । अनेन गुरुशब्दस्य देवदत्तशब्दसापेक्षत्वेन तुल्यमित्यर्थः । एतदेवोत्तरार्थत्वेन तूलपादितं लिङ्गत्वं चेन्नित्यत्वमेव प्रति सत्तां लमते यथा मार्या त्वं पितमेव प्रति, न स्त्री त्वमिव गर्वसाधारणं ततो लिङ्गशब्दः स्वार्थस्य लिङ्गशब्दस्य नित्यपेक्षां विनात्मलामायोगात्तदपेक्षेत, न त्वेतदस्ति । तथा हि । नित्यशब्दोऽयं नियतामिप्रायो वा स्यात्, तद्धमंनियतत्वामिप्रायो वा । तत्राम्न्यादिनियामकमेव प्रतिधूमादेलिङ्गत्वदर्शनान्त्रियतापेक्षा तावदनाशङ्कृतीयैव । नियतत्वन तु विना यद्यपि लिङ्गत्वं नास्ति, तथापि नियतत्वप्रतियोगिकत्वामावान्न तत्प्रत्येव लिङ्गत्वस्य सत्ता । साधारणसत्तानिबन्धनापेक्षिकत्वामावेन तत्प्रतिपादकस्य लिङ्गशब्दस्य स्वार्थामिषानकाले नित्यशब्दप्रतिपाद्यार्थान्तरापेक्षा निरस्ता । तत्पर्यविक्षतस्वार्थामिष्ठान-वयापारस्यार्थान्तरान्वयसिद्धव्यापारान्तरापत्तेः सामर्थ्यविष्ठात इत्याद्ययः ।

दृष्टान्तं तावद्वैधम्यंपरत्वेन व्याच्छे—गुरुशब्दस्य होति । गुरुशब्दार्थस्य गर्माधानादिपूर्वंकवेदाध्यापनस्य शिष्यापेक्षात्मकलामत्वमुपचाराच्छब्देऽमिहितम्, देवदत्तशब्देन
षष्ठचन्तेनोपात्तो यः शिष्यसम्बन्धः, सोऽनितरेकेण स्वार्थंसत्तालामादनाधिक्येनान्तर्णीतो
यस्य गुरुशब्दस्य स्वार्थः, स तथोक्तः तस्य मावस्तत्त्वम् । ननु लिङ्गत्वस्यापि गुरुत्ववत्सर्वान्त्रत्यसत्त्वेनासाधारणसत्तानिवन्धनापेक्षिकत्वसद्भावातद्वाचकस्य लिङ्गशब्दस्यापि
गुरुशब्दवत्सम्बन्धिशब्देन नित्यसापेक्षत्वात्सामर्थ्याविघात इत्याशङ्क्ष्य, अभ्युपगम्य तावत्सम्बन्धिशब्दत्वं लिङ्गयपेक्षया, न तु नित्यशब्दार्थापेक्षयेति परिहरति ।

ननु नित्यशब्दार्थनियत्त्वं विना लिङ्गस्वायोगादस्त्येव वदपेक्षापीति कथमुच्यते ? लिङ्गयपेक्षयेव लिङ्गत्वं न नित्यापेक्षयेत्याश्रङ्काह—यद्यपि चेति । लिङ्गेनैव प्रति-लिङ्गत्वस्य सत्ता लिङ्गशब्दस्य सम्बन्धिशब्दत्वाय लिङ्गशब्देन विवक्षिता । न व नित्यस्वप्रतियोगिकी लिङ्गत्वस्य सत्ता प्रवीयते । यथा परिणयनं विना मार्यात्वामावेऽपि न परिणयनं प्रति मार्यात्वस्य सत्ता, कि तु पतिमेव प्रतीत्याद्ययः । गम्यगमकयोनियम-लक्षणे सम्बन्धे सतीत्थर्यः ।

यद्वाक्षेपकस्यैवाक्षिप्यमाणेन नियतत्वादाक्षेप्याक्षेपकामिशायी गम्यगमकशब्दौ । यथा यद्यपि गुर्वादिशब्दः स्वसम्बन्धिना विना प्रवत्तंते तथापि शिष्यादिसम्बन्धापेक्षाकृतगुर्वादि शब्दप्रवृत्तिनिमित्ता गुर्वादिशब्दस्य सम्बन्धिशब्दत्वप्रसिद्धिः, तथाऽस्य लिञ्जशब्दस्य न नियमलक्षणसम्बन्धापेक्षाकृतशब्दप्रवित्तिमित्ता सम्बन्धिशब्दत्वप्रसिद्धिरित्यर्थः । सम्बन्धिशब्दत्वामावेऽपि यौगिकत्वाद्यया लिङ्गिशब्दस्य शब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूतयोगसिद्धयर्थं प्रतियोगिलिङ्गापेक्षा, तथा लिङ्गशब्दस्यापि यौगिकत्वाच्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूतयोगा-पेक्षेति, तयोर्योगश्च सम्बन्धः । स च लिङ्गत्वीपयिको नियमरूप एवेति नित्यशब्दवाच्य-नियमापेक्षासिद्धेः सामर्थ्ये विघात इत्याशङ्कचाह—लिङ्गोति । अयमाशयः यराप्यवय-वयोगेन प्रवृत्ते रमयोयाँ गिकत्वं तुल्यम् । तथापि लिङ्गिशन्दस्य तिद्वतान्तत्वातप्रातिपदि-काच्च तद्धितोत्पत्तेः प्रातिपदिकार्यंलिङ्गापेक्षा, लिङ्गशब्दस्य तू कृदन्तत्वात्तस्य च घातो-करपत्तेद्धात्वर्थालञ्जेन क्रियायोगनिमित्तत्वाच्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तभृतस्य योगस्य प्रविसम्ब-न्धिषात्वर्थं मात्रेण सिद्धेर्नान्यापेक्षेति ॥ ननु लिङ्गशब्दस्य सम्बन्धिशब्दत्वामावाल्लिङ्ग-योगनिमित्तरवामावाच्च लिङ्गिनो लिङ्गचनपेक्षणे लिङ्गदर्शनमित्यमियुक्तप्रयोगो नोपपवत इत्याशङ्क्रचाह—लिञ्जचत इति । सम्बन्धिशब्दानां गुर्वादीनां समुदायशक्त्यैवाध्यापनादिः क्रियाजन्याद् व्याप्याद्यविच्छन्नाध्यापयित्रादिगतातिशयवाचित्वादवयवार्थयोगनिमित्तप्रवृत्ति-त्वलक्षणयौगिकत्वानुपपत्तिलिङ्गेन क्रियायोगनिमित्तत्वेन यौगिकस्य लिङ्गशब्दस्य सम्ब न्धिशब्दत्वासम्मवेऽपि, ज्ञानास्याया लिङ्गनक्रियाया ज्ञेयलिङ्गिनिरूपणाधीननिरूपणत्वा-च्छब्दप्रवृत्तिनिमित्तभूतयोगप्रतिसम्बन्धिज्ञानापरपर्यायलिञ्जनाख्यधात्वर्थनिरूपणाय ज्ञेय-हिङ्गचपेक्षा सदास्तीति सामर्थ्याविधात इत्याशयः। सम्वन्धिशब्दवच्च वाच्यासाधारण्य-निबन्धनापेक्षा नितरां प्रतिसम्बन्धिधात्वर्यनिरूपणवेलायामेव नित्यं तदपेक्षा, नान्यदेति सुचियतुं काममित्यक्तम् । अपिशब्देन क्लेशः सुचितः ।

नन्वेवं सित नित्यशन्दामिथेयस्य नियमलक्षणसम्यन्धस्यापि लिङ्गनिक्कयासिद्ध्युप-योगित्वेन तत्कारकत्या लिङ्गेनैव नित्यमपेक्षणात्तत्सापेक्षस्वेऽपि सामर्थ्यंविधातः स्यादित्या-श्रञ्ज्ञ्ञाह—नित्यस्वं पुनिरिति । नियमाधीनत्वेऽपि लिङ्गनिक्षयायास्तदधीननिष्ठपणत्वा-मावाधित्यत्विनरपेक्षेणैव लिङ्गशन्देन स्वार्थे लिङ्गलन्थे लिङ्गत्वस्य नियतत्वं विनाऽनुप-पत्तेरथेंन स्वसिद्धधर्थं नित्यत्वमपेक्षितम्, न शन्देनेत्यर्थः । लन्धेन स्वार्थेन लिङ्गता-पेक्षितमिति विग्रहः । नन्धेवं तर्ति शन्दस्य नैरपेक्ष्यात्सामध्यंस्याविधातः स्यादित्या-शङ्कश्चाह—तद्धमंतयेति । विगृहीतया पष्ट्या लिङ्गधर्मतया नित्यत्वं लिङ्गस्य समध्यंते, लिङ्गेनान्वीयत इत्यन्वयसिद्धधर्यं लिङ्गस्य नित्यत्वे—सम्बन्धपेक्षायामित्युक्तम् । तस्मा-द्धाष्यकृतोऽपि कर्नुंविशेषणम्, अधिकारिविशेषणं वा नित्यशन्दोऽमिमतो, न लिङ्गाविशे-पणमित्याह—तस्माविति । उभयन्नापि सूत्रं योजयति—नियतस्थेति । तस्मादित्युप-संहारमान्यं व्याचये—इतीति ॥ १३ ॥

मा० प्र०—कल्पसूत्रों के अपीरुषेय न होने का कारण निर्देश करते हुए दितीय सूत्र की अवतारणा की गई है। कल्पसूत्र अपीरुषेय नहीं है, क्योंकि वेद में विधिवाक्य रहने पर उनकी निन्दा और स्तुति के सूचक वाक्यशेष अर्थात् अर्थवाद वाक्य उपलब्ध होते हैं, किन्तु, कल्पसूत्रों में विधिवाक्य रहने पर मी, उनके कोई अर्थवाद वाक्य उपलब्ध नहीं होते हैं। कल्पसूत्रों में "आर्थेयात् यूनोऽनूचानाम् ऋष्टिंदको वृणीते सोमेन यस्यमाणः" (शाङ्कायन औ० सू० ५१९११) 'वृता यजन्ति', ''अथोत्तरं देवयजनमध्यवस्यन्ति'' (शाञ्चोव सू० १५१११) इत्यादि विधिवाक्यों में विधि के वोधक लिङ्खकार का प्रयोग न होकर, क्रिया के वोधक लट्खकार का प्रयोग उपलब्ध हो रहा है। प्रकृत में लट्खकार का प्रयोग है और विधि की स्तुति करने वाला वाक्यशेष मी नहीं है। अतः, कल्पसूत्र अपीरुषेय नहीं है, अतः वेद के समान इनका प्रामाण्य नहीं है।

यदि यह कहा जाय कि वेद में जिस प्रकार "यजित" आदि विधिबोधक लेट्लकार का प्रयोग है, वैसे ही प्रकृत में भी विधिवोधक पश्चम लेट्लकार का प्रयोग है, किन्तु थह नहीं माना जा सकता है, क्योंकि, केवल संहिता और ब्राह्मण में ही लट् के समान आकार लेट्लकार का प्रयोग स्वीकार किया गया है, अन्यत्र नहीं। इसी लिए कहा है—"एषु पश्चमो लकाररलन्दोमात्रगोचरः"। कल्पसूत्र न तो मन्त्र है और न ब्राह्मण है। अतः, यहाँ लेट्लकार नहीं माना जा सकता है। 'षडज्जमेंक' इसके आधार पर कल्पसूत्र आदि को मी अपौद्येय माना है, किन्तु, यह सभी के द्वारा सम्यित सिद्धान्त नहीं है. अतः अनादरणीय है।

"अवाक्यशेषात् च" = वाक्यशेष अर्थात् अर्थवाद वाक्यों की उपलब्धि न होने से कल्पसूत्रादि अपीरुपेय नहीं है।

वार्तिककार इन्हीं वकीं के आधार पर कहा है कि जिन युक्तियों के आधार पर वेद की अपीष्षेयता सिद्ध होती है, उन्हीं युक्तियों के आधार पर स्मृतियाँ एवं कल्पसूत्र आदि अपौरुषेय नहीं हो सकते हैं, वरन् कर्ता का स्मरण आदि के आधार पर इनको पौरुषेय मानना उचित है।। १३।।

# यन्चोक्तं सत्यावाचामेतानि वचनानीति । तन्न सर्वत्र च प्रयोगात्संनिधाननास्त्राच्चः ॥ १४ ॥

शा॰ भा-आचार्यंबचनं हि भवति 'पूर्वपक्षे सर्वामु तिथि व्यमावास्या' इति । संनिहितं च शास्त्रं 'पौर्णमास्यां पौर्णमास्या यजेत, स्रमावास्यायाममा वस्यया यजेत' इति । तेन श्रुतिविच्छवचनाश सत्यवाचः । तस्मादप्रमाणम् ॥ १४ ॥ इति । षष्ठं कल्पसूत्राऽधिकरणम् ॥

भा० वि० — यत्पुनः संवादिवचनत्वं कल्पसूत्रकारवचनानामुकं तदनुवदित — यच्वोक्तिमिति । क्वचिद्विसंवादस्यापि दर्शनान्नायं नियम इत्याह — तत्रेति । एतदेव सूत्रेणोपपादियतुमादत्ते — सर्वत्र चेति । कल्पकारिववचनिवर्शनार्थंतया 'सर्वत्र च प्रयुक्तत्वात्' इतिभागं व्याचष्टे — आचार्यवचनमित । पूर्वपक्षे शुक्लपक्षे तदनेन शुक्लपक्षे कृष्णपक्षे च सर्वत्र तिथिष्वमावास्या पौर्णमास्याख्यस्य कर्मणः कल्पसूत्रकारैः प्रयुक्तत्वाद्विहितत्वादिति सूत्रं व्याख्यातम्, इदानीं तद्वचनस्य विसंवादप्रदर्शनार्थं ''सिन्नधानशास्त्राच्च'' इति व्याचष्टे — सिन्निहतं चेति । सिन्निहतत्वं प्रत्यक्षत्वं तत्प्रत्ययश्चायं कर्मणीत्यनेन दिश्वतम्, तेन सर्वामु तिथिषु अमावास्यादिकर्मविधायकस्य कल्पादिवचनस्यामावास्यादिकालविशेषविधायना प्रत्यक्षवचनेन विरोध इति भावः । विरोधफलमाह — तनिति । विसंवाददर्शनफलमाह — तस्मादिति । न स्वत एव कल्पादिवचनं प्रमाणम्, किन्तु श्रुतिमूलतयेत्यर्थः ॥ १४ ॥

त॰ वा॰—वेदादेवानृतत्वं च तद्वाचामवगम्यते । विसंवादो हि भूयिष्ठस्तन्त्यायेन च दृश्यते ॥ ६३३ सर्वत्र च प्रयुक्तत्वादित्यनेन निदश्यते । सन्निधानाच्च शास्त्रस्य विसंवादः स्फुटः स्फुटः ॥ ६३४

तत्र यद् वृत्तिकारेणोदाहरणं 'पार्वणस्थालोपाकविषयगृद्यकारवचनश्रवणाद् दर्शपूर्णमासचरककल्पसूत्रकारवचनाध्यारोपेण दत्तम्, तदत्यन्ताध्यारोपाभिभवाभि-प्रायप्रयुक्तमित्यनादृतम् । गृह्यकारवचनं ह्येतदक्षतहोमे तावदासायमाहुतेः प्रात-राहुतिर्नात्येति, बाष्रातराहुतेः सायमाहुतिरिति अतश्च यथैवैतदग्निहोत्रविषय-

१. व प्रयुक्तत्वात्।

२. ब सर्वासर्वासु ।

३. ब. ममायायतेन।

त्वेन न कल्प्यते, तथैवैतदिप आपौणंमास्या असावास्या नात्येति । आमावा-स्यायाः पौणंमासीत्येतदिप दशपूर्णमासिवषयं न कल्पनीयमिति । तस्मादन्यदु-दाहार्यम् ॥ १४ ॥

## (इति षष्ठं कल्पसूत्राधिकरणम् ॥ ६ ॥)

मा० प्र०—प्रत्यक्ष पठित श्रुतियों के साथ कल्पसूत्रों के उपिदृष्ट पदार्थों का विरोध होने से कल्पसूत्र को अपीरुपेय नहीं माना जा सकता है। जैसे--कल्पसूत्रकार के मत में सभी विधियों में दर्शयाग किया जा सकता है।

पूर्वं सूत्र की व्याख्या में माध्यकार ने कहा है कि आचार्यं का वचन प्रमाण है। (आचार्यं वचः प्रमाणम्) आचार्यं के प्रति छात्रों का आदर मान होना चाहिए क्यों कि विनय सम्पन्न को ही गुरु के लिए छात्र बनाने का नियम है। "पौणंमास्या पौणंमास्या यजेत; अमावास्यायाममावस्यया" अर्थात् पौणंमासी विधि में पूर्णमास याग को एवं अमावस्या विधि में अमावस्या=दर्बायाग करें—इस प्रत्यक्ष श्रुति का विरोध है। कल्प सूत्रों में उपलब्ध इन वचनों के आधार पर पौणंमासी से पूर्वं तक आमावस्या मानी गई है—पौणंमासेन हिवधाऽपरपक्षमियजेत। स यत्र कव च पुराऽमावस्यया यजते स्वस्थाने यज इति विद्यात्। आमावस्येन पूर्वं पक्षम् । स यत्र कव च पुरा पौणंमास्या यजेत स्वस्थाने यज इति विद्यात्। (निदा० सू० २।५)

अमावास्यस्य कालात् पोर्णमासस्य कालो नात्तीयाद् आपोर्णमासादामावस्यस्य (बीधा० श्री० सू० २८।१२)

आमावास्यायाः पौर्णमासं नारयेति, आपौर्णमास्या आमावास्यम् । (गो० गृ० २।९।१३)

इसी प्रकार कल्पसूनकार ने कहा है कि सभी हिंव के लिए उपस्थापित द्रव्यों में अग्नि के द्वारा संस्कार विशेष अर्थात् पर्योग्नकरण करना चाहिए। किन्तु श्रुति में पुरोडाश का ही पर्योग्नकरण आवश्यक माना गया है—यही उपविष्ट है। अतः कल्पसूत्र अपौर्षिय न होने के कारण स्वतः प्रमाण नहीं है। श्रुतिसूलकता=वेदसूलकता ही कल्पसूत्र आदि के प्रामाण्य का साधन है, अतः प्रत्यक्ष उपलब्ध श्रुतियों के साथ वेद कल्पसूत्र का विरोध होने पर विरुद्ध कल्पसूत्राद्धि के विषय की समर्थंक श्रुति (वेदवाक्य) जब तक उपलब्ध नहीं होगी तब तक उस स्थल में अनुनुष्ठापकत्व रूप अप्रमाण्य ही रहेगा।

''सर्वंत्र''=कल्पसूत्रों में सभी तिथियों में, 'च'=एवम् "प्रयोगात्" = दर्शयाग के अनुष्ठान का अभिधान होने से, ''सिन्नधानशास्त्रात् च''=सिन्निहित शास्त्र अर्थात् प्रत्यक्ष श्रुति कह रही है कि अमावस्या तिथि में दर्शयाग करना चाहिए, अतः आचार्यं का वचन प्रमाण नहीं है।

मीमांसक जी ने माष्यकार के स्वतः प्रमाण और परतः प्रमाण के विचार परक इस अधिकरण को अपौष्ठिय एवं पौष्ठिय के रूप के कुमारिल के विचार की आलोचना की है। किन्तु, अपौष्ठियत्व ही स्वतः—प्रमाण्य का सूचक है। अतः शब्द का परिवर्तन अर्थ परिवर्तन का साधन नहीं हो सकता है। १४॥

# [७] अनुमानव्यवस्थानात्तत्संयुक्तं प्रमाणं स्यात् ॥१५॥ पूर्

शा॰ भा॰—अनुमानात् स्मृतेराचाराणां च प्रामाण्यभिष्यते । येनैव हेतु<mark>ना</mark> ते प्रमाणम्, तेनैव<sup>९</sup> व्यवस्थिताः प्रामाण्यमहँन्ति ।

तस्माद्<sup>२</sup> होलकादिः प्राच्येरेव कर्तव्याः, आङ्गीनैयुकाद<sup>3</sup>यो दाक्षिणात्येरेव। उद्वृषभयज्ञादय उदीच्येरेव। यथा शिलाकल्पो व्यवतिष्ठते। केचित् त्रिशिलाः, केचित् पञ्चशिला इति । पूर्वपक्षः ॥ १५ ॥

भा वि - एवं श्रुतिमूलत्वेन स्मृत्याचारयोः प्रामाण्यं व्यवस्थाप्य, संप्रति स्मृत्याचारविशेषाणां व्यवस्थाया दर्शनात् किं तन्मूलभूतापि श्रुतिव्यवस्थित-विषया, कि वा मूलश्रुतेरव्यवस्थितविषयाया एवं संभवात् तन्मूलानामिष स्मृत्यादीनामव्यवस्थितत्वमेवेति विचार्यंत इति विवयसंशयसङ्गतयः। प्रयोजनं तु विचारस्य—होलाकादीनां शक्तमात्रपुरुषानुष्टेयत्वसिद्धिः । सूत्रं व्याकुर्वन् पूर्वपक्षमाह-अनुमानादित्यादिना । अनुमीयतेऽनेनेत्यनुमानं=लिङ्गं अनुमापकत्वेन हि स्मृतेगौतमादिप्रणीतायाः, आचाराणां च होलकादीनां प्रामाण्यं मूलश्रुति प्रति त्वयोच्यत इत्यर्थः । ततः किमित्यत आह- येनैवेति । येनैवान्ययानुपपत्तिलक्षणेन हेतुना ते स्मृत्यादयो मूलश्रुति प्रति प्रमाणम्, तेनैव हेतुना व्यवस्थितामेव मूल-भूतां श्रुति प्रति ते प्रामाण्यमहीन्त, कुतः स्वयं व्यवस्थिता ? यत इति संबन्धः। यथा लिङ्गिनमन्तरेण लिङ्गस्यानुपपत्या लिङ्ग्यनुमीयते, तथा व्यवस्थितलिङ्ग-दर्शनान्यथानुपपत्त्या तादृश एव लिङ्गी युक्तोऽनुमातुमित्याशयः, तदनेनानुमापकस्य व्यवस्थितधर्मनिष्ठत्वात् तेनानुमीयमानमपि प्रमाणं तत्संयुवतं धर्मिविशेषविषय-मेव स्यादिति सूत्रं योजितम् । मूलश्रुतेः व्यवस्थितविषयत्वे फलितमाह— तस्मादिति । होलाकादिशब्दाः देशाचारिवशेषविषयाः । स्मृत्याचाराणां नियत-कर्तृविषयश्रुतिकल्पत्वे दृष्टार्न्तमाह—यथेति । कल्पः≔कल्पनपूरणमिति यावत् । व्यवस्थितमेव दर्शयति के चिदिति। यथा व्यस्थितत्रिशिखत्वादिदर्शनात् व्यवस्थितविषयैत्र मूलश्रुतिः कल्प्यते, तद्वदत्रापीत्पर्थः ॥ १५ ॥

१. व. हेतुव्यवस्थिता एव ।

२. व. तद्बोलाकादयः । क. तस्माद् होलाकादयः । ३. व. नैवुका दाक्षिणात्यै ।

## सप्तमं होलाकाधिकरणम्

त॰ वा॰—देशधर्मानुदाहृत्य संप्रत्येतद्विचार्यते ।

किं व्यवस्थितमूलास्ते किं वैषां सर्वधर्मता ॥ ६३५
विध्यर्थप्रतिषेधार्थाः कियावर्जनिह्निताः ।
इह सर्व उदाहार्या विचार्याश्च विभागशः ॥ ६३६
प्राच्या याननुतिष्ठन्ति वर्जयन्ति च साधवः ।
तेषामेवोषदिष्टास्ते सर्वेषां वेति चिन्त्यते ॥ ६३७
एवं ये दाक्षिणात्यानां प्रतीच्यानां च केचन ।
उदीच्यानां तथाऽऽचारा विचार्याः सर्वं एव ते ॥ ६३८
गृह्यसूत्रादीनामध्ययनेऽपि अयं प्रवर्तनीयः
आद्यं सूत्रद्वयं यावदिदमप्यत्र चिन्त्यताम् ।
गृह्यगौतमसूत्रादिज्यवस्था-सर्वेगामिते ॥ ६३९

पुराणमानवेतिहासव्यतिरिक्तगौतम-वसिष्ठ-शङ्ख-लिखित-हारीतापस्तम्बवौ-धायनादिप्रणीतधर्मशास्त्राणाम्, गृह्यग्रन्थानां च प्रातिशाख्यलक्षणवरप्रतिचरणं पाठव्यवस्थोपलभ्यते । तद्यथा-गौतमीयगोलीये छन्दोगैरेव च परिशृहीते । वासिष्ठं बह्वृचैरेव, शङ्खिलिखितोक्तं च वाजसनेयिभिः । आपस्तम्बीयबौधायनीये तौत्ति-रीयैरेव प्रतिपन्ने इत्येवम् । तत्र तत्र गृह्यव्यवस्थाभ्युपगमादि दर्शयित्वा विचारियतव्यम् कि तानि तेषामेव प्रमाणानि, उत्त सर्वाणि सर्वेषामिति ।

> कि तावत्त्रतिपत्तव्यं व्यवस्थेत्रेति पाठतः । न ह्यन्यत्र स्थिताल्लिङ्गाल्लिङ्ग्यन्यत्रानुमीयते ॥ ६४०

अनुमीयतेऽनेनेत्यनुमानं लिङ्गमेवोच्यते ।

तच्च व्यवस्थितं दृष्ट्वा लिङ्गी तत्रैव गम्यताम् । विधिर्वा प्रतिषेधो वा न हि सोऽन्यत्र लिङ्गचते ॥ ६४१

तत्र ग्रन्थात्मकात्, आचारात्मकाद्वा लिङ्गाल्लिङ्गिनौ विधिप्रतिषेधावनुमीय-मानौ तद्विषयावेवानुमातुं शश्येते, नान्यगतौ । कुतः ?

> अन्यवेश्मस्थिताद्भान्न वेश्मान्तरमग्निमत्। प्रमीयते न चादृष्टधूमैरिति हि निश्चितस् ॥ ६४२ यथोपनयनं येषामाधानं च विधोयते । तेषामेवाग्निहोत्रादिविधिरप्यवगम्यते ॥ ६४३

यथा च जाति-तद्भेदकुलधर्मा व्यवस्थिताः । तथैव देशधर्मादिव्यवस्थाऽपि भविष्यति ॥ ६४४ यदि स्यात्सर्वंगामित्वं विधानप्रतिषेधयोः । आचारोऽपि तथैव स्याद् व्यवस्थाहेत्वसम्भवात् ॥ ६४५

सर्वविषयशास्त्रप्रणीतो ह्याचारः सर्वदेशगतशक्तिमत्रुरुषैरग्निहोत्रवदेवा-नुष्ठीयेत ।

> यस्तु तं विनियोगेन कुरुते तद् व्यवस्थितम् । तेन नूनं श्रुतिः काऽपि तेषामेवं विधायिका ॥ ६४६ अन्यथानुपपत्त्या च श्रुतिरत्र प्रतीयते । तन्मात्रानुपपत्त्या च सा तत्रैवाऽवधार्यते ॥ ६४७

यस्मादयं देशाचारः, अयं वा गृह्यादिग्रन्थोऽन्यथा नोपपद्यते, यदि श्रुति-मूलकत्वं नास्तीत्यनयोपपत्त्या मूलकलपना । तस्माद् व्यवस्थितविषयेव साऽध्यव-सातव्या । तथा चोक्तम्—( यदि च हेतुरवितष्ठेत निर्देशादिति १-२-३० )।

यदान्नकरणं हेतुः शूर्पहोमे विधीयते ।
तन्मात्रगतमेवासौ दृष्टान्तमि कल्पयेत् ॥ ६४८
यदन्नकरणं शूर्पं तेन तेनैव हूयते ।
ततश्चातिप्रसङ्गः स्यान्न दिविपठरादिषु ॥ ६४९
एवं व्यवस्थितान् दृष्टा देशाचारान् समन्ततः ।
तन्मात्रविषया युक्ता तन्मूलश्रुतिकल्पना ॥ ६५०
अनुमानव्यवस्थानाद्देशादिनियमादतः ।
तत्संयुक्तं प्रमाणं स्याद्यद्वाव्यमनुमीयते ॥ १५ ॥ ६५१

मा० प्र० - धर्मसूत्र और गृह्यसूत्र एवं देशाचार के विषय में प्रामाण्य के निणंय की दृष्टि से इस अधिकरण की अवतरणा की गयी है—इसकी देशाचारों में श्रुतिकल्पना-धिकरण या होलाकाधिकरण कहा जा जाता है। सामवेदी गीतग धर्मसूत्र एवं गोमिल-गृह्यसूत्र, बह्वृच=ऋग्वेदी वशिष्ठस्मृति, या असनेयी=शुक्ल यजुर्वेदी आपस्तम्य और वौधायनप्रणीत स्मृति के अनुसार अपना आचार-व्यवहार करते हैं। इसी प्रकार पूर्व देशों में रहने वाले होलाक=होली करते हैं, दक्षिणात्य के आचार के अनुसार आही-नैशुक=करञ्ज, अर्क आदिवृक्षक्ष स्थावर देवता की पूजा करते हैं। करञ्जादिष्यजनात्मक-माह्मीनैशुक्काव्देनोच्यते" भीमांसान्यायमालाविस्तरे"। आचार्य जदयन ने कहा

है कि गोवर के द्वारा निर्मित प्रतिमा का दुर्वा आदि से पूजाकर उसके साथ बन्धुत्व की कल्पना ही आह्नोनैयुक है—यह कितपय व्यक्तियों का मत है। अन्य आचार्यों की दृष्टि में मङ्गलवार को दही के मन्यन को आह्नोनैयुक कहा जाता है। कितपय आचार्यों ने प्रतिदिन एक मृद्धी चायल को एक महीने तक पात्र में दालकर उससे घी में एक पूत्रा बनाकर देवता के पूजन को आह्नीनैयुक माना है (गोमयमयी देवता दूर्वादिमिरम्यच्यं ज्ञातित्व-कल्पनमाह्मीनैयुकियिके मङ्गल ज्वारे दिधमन्यनिम्त्यन्ये। प्रतिदिनं तण्डुल पृष्टि मासमेकं भाण्डे निश्चित्य घृतेन तेनापूषकं देवतापूजनिमत्यपरे) [न्यायतात्पर्यंपरिश्चिद्ध पृ० २९२] इस अवसर पर 'उद्वृतमयज्ञ' आदि उदोच्य=उत्तरदेश में रहने वालों के लिए अनुष्ठान के योग्य है।

उत्तरापथ में रहने वाले व्यक्ति ज्येष्ठमास की पूर्णिया को अनेक वृषमोंका पूजन कर उनकी दौड़ कराते हैं— इसी को उद्वृपम कहा जाता है। राजस्थान, विहार आदि स्थानों में दिवाली के बाद गोवधंन की पूजा के दिन यह प्रचलित है। सम्प्रति इसकी छाया मात्र गोपों एवं ब्राह्मणों के द्वारा सुरक्षित है। कृषक गण वैलों को खिला पिलाकर इस दिन पूजा करते हैं। अनेक रङ्गों से इनकी सींग रंगी जाती है तथा पूजा की जाती है। (ज्येष्ठमासस्य पीर्णमास्यां वलीवर्दानम्यच्यं धावयन्ति सोऽयमुदवृषमयज्ञ इति।) [न्यायमालाविस्तर १।३।१५] इसी प्रकार शिलाकमं में भी कोई एक शिल्ल कोई दो शिल आदि।

इन घिष्टाचारों या कुलाचारों से श्रुति का अनुमान किया जाता है। मूलीभूत श्रुतियों ने ही इस प्रकार विशेष-विशेष स्थानों में विशेष-विशेष समप्रदायों के द्वारा अनुफ्टेय को कर्तव्य मानकर उपदेश किया है। आचार के द्वारा जब श्रुति का अनुमान किया जाता है, शाचार ही जब श्रुति के अनुमान के लिए साधन है=हेनु है। ऐसी स्थित में अनुमेय श्रुति हेतुविशिष्ट होगी, क्योंकि, जहाँ हेनु रहता है, वहाँ साध्य रहता ही है—यही नियम है। जैने जहाँ धूम रहेगा उस स्थान विशेष में साध्य वित्त रहेगी, वहाँ वित्त का अनुमान होगा। इस प्रकार ये आचार विशेष-विशेष स्थान में वहाँ के व्यक्तियों के लिए ही कर्तव्य है—वह अन्य स्थान के व्यक्तियों के लिए कर्तव्य नहीं है। इसी लिए सामवेदी आदि के लिए ही गौतमादि स्मृति के आचार मान्य होंगे अन्य व्यक्तियों के किए मान्य नहीं होंगे। इसी प्रकार होलाकादि आचार पूर्व देशीय से अतिरिक्त के लिए कर्तव्य नहीं है। वयोंकि, मूलीभूत श्रुति में इस प्रकार की विधि ही उचित है। जैने—राजसूय यज्ञ क्षत्रियों के लिए ही कर्तव्य है, एवं वैश्य स्तोम वैश्य के लिए ही अनुष्टिय है—यह पूर्व पक्ष है।

''अनुमानन्यवस्थानात्''=जिसके द्वारा अनुमित होता है अर्थात् स्मृति और श्रुति के साधन या कारण स्वरूप शिष्ट जनों के द्वारा स्वीकृत देशाचार की स्वस्था या नियम होने से ''प्रमाणम्''=आचार का मूलीभूत अनुमित श्रुतिरूप प्रमाण' तत्संयुक्त=देश

स्र

आदि सम्बद्ध, स्यात्≔होगा। क्योंकि, देश विशेष से आवद्ध शिष्टाचार के द्वारा ही उसके मूलभूत श्रुतिरूप प्रमाण का अनुमान होता है, इस लिए वह प्रमाण स्वरूप श्रुति मी देश सम्बद्ध ही होगी अर्थात् विशेष-विशेष आचार उस विशेष देश के लिए ही कर्तव्य होगा, अन्यत्र के लिए नहीं ॥ १५ ॥

# अवि वा सर्वधर्मः स्यात् तन्न्यायत्वाद्विधानस्य ॥१६॥ सि०

शा० भा०—अपि वेति पक्षव्यावृत्तिः । एवंजातीयकः सर्वधर्मः स्यात् । कुतः ? तन्त्यायत्वाद् विवानस्य । विधीयतेऽनेनेति विधानं शब्दः । सोऽनु मीयते स्मृत्या । न च तस्याकृतिवचनता न्याय्या, न च व्यक्तिवचनता । न च सर्वेषामनुष्ठातॄणां यदेकं सामान्यम्, तस्य वाचकः कश्चिच्छब्दोऽस्ति, योऽनुमीयते । तस्मात् सर्वधर्मता विधेन्याय्या । कुत। ? पदार्था कर्तव्या इति प्रमाणमस्ति, व्यवस्थायां तु न किञ्चित्प्रमाणमस्ति ॥ १६ ॥ अथे यदुक्तं यथा शिकाकल्पो व्यवतिष्ठतः इति ।

भा० वि० एवं छन्दोगवह्नुचादिपरिगृहीतगीतमवसिष्ठादिस्मृतिविहितानां तान् प्रत्येव धर्मत्वं प्राच्याद्यनुष्ठोयमानहोळाकाद्याचाराणां तान्प्रत्येवेति व्यवस्थितत्वं धर्माणां प्राप्ते सिद्धान्तमाह—अपि वेति । व्यवस्थितत्वपक्ष-व्यावृत्यर्थमाह—अपि वेति । होलाकादिः सर्वधर्मः स्यादिति सिद्धान्तप्रतिज्ञां विवृणोति—एवं जातीयक इति ।

ननु व्यवस्थितिलङ्गदर्शनेन तथाविधिलङ्ग्यानुमानात् तदधीनं धर्मत्वमिष् व्यवस्थितमेव न्याय्यमिति शङ्कते—कृत इति । व्यवस्थितिलङ्गदर्शनेन ह्यनुमीयमाना श्रुतिव्यंवस्थितकर्तृविशेषणवाच्युपपदयुक्तैवानुमातव्या, न च तत्संभव-तीति वक्तुं सूत्रावयवमवतारयित—तन्त्यायत्वादिति । तस्य सर्वधर्मत्वस्य न्यायो यस्मिन् विधान इति व्यधिकरणवहुव्रोहिः, तन्त्यायत्वं विधानस्य दर्शयितुं विधानशब्दार्थं तावदाह—विधोयत इति । विधीयतेऽनुष्ठीयतेंऽशत्रय-विशिष्टा भावनानेनेति वाक्यं विधानशब्दार्थं इत्यर्थः । ततः किमित्याशङ्कय तन्त्यायत्वं दर्शयति—सोऽनुमीयत इति । स्मृत्याचारेण वेत्यर्थः, तथापि कथं सर्वधर्मत्वसाधकन्यायोपेतत्वं विधानस्यत्याशङ्कय असति कर्तृविशेषोपादने विधिनेव सर्वधर्मत्वसिद्धेः विशेषणस्य चाक्रत्यादिरूपस्यासंभवादित्याह—न तस्येति । विधानान्तर्गतत्या प्रकृतस्योपपदस्य तस्येति परामर्शः, व्यक्तिवचनत्वे त्वेकपुरुषव्यक्त्यधिकारमेव होलाकादीति व्यक्त्यन्तरस्याननुष्ठानप्रसङ्ग इति भावः।

१. व. अय यथा शिला।

नन्वस्तु ब्राह्मणत्वाद्याकृतिवाचित्वमुपपदस्येति तत्राह—न चेति । सर्वेषामनुष्ठातॄणामिति । अनुष्ठातॄणामेव तेषां च सर्वेषामित्यर्थः ब्राह्मणत्वादीनां
चातथाभावादिति भावः । अधिकारवाच्युपपदाभावे फलितमाह—तस्मादिति ।
विघेरिति । निरुपपदिविध्यनुमानादित्यर्थः, यद्येवं सर्वधर्मत्वं कथं तिह् व्यवस्थाया
अनुष्ठानमिति चोदयति—कुत इति । परिहरति—पदार्था इति । सर्वधर्मतायां
प्रमाणसद्भावाद् व्यवस्थितौ तदभावाच्चालस्यं भ्रान्तिर्वानुष्ठानव्यवस्थाकारणमित्यर्थः ।

ननु कथं व्यवस्थितौ प्रमाणभावः ? शिखाकल्पादिवदाचारादिव्यवस्थयापि व्यवस्थितमूलश्रुत्यनुमानादित्युक्तमनुवदति —अथेति ॥ १६ ॥

#### सिद्धान्तः

त० वा० —अपि वा सर्वधमंः स्यादित्यत्रोत्तरमुच्यते । तन्न्यायत्वाद्विधानस्य शक्तमात्राधिकारिणः ॥ ६५२

इह स्मृतीराचारांश्चोपलभ्य मूलश्रुतिष्वनुमोयमानासु कारणानुविधायिकार्य-न्यायेनावश्यमुप अभ्यमानकार्यानुरूपकारणानुमानैर्भवितन्यमिति, भावनानाम-विशेषव्यवच्छिन्नयागदानहोमोपवासादिधात्वर्थविशेषस्वर्गोदिफलकारकेतिकर्तव्य -ताविधयस्तावदनुमातव्याः । एवं वर्जनीयेष्विप देहेन्द्रियमनोद्वारव्यवहारेषु प्रतिषेध्य-कियाकारकं नरकाद्यनिष्टफलप्रतिषेधकशब्दानुमानमवश्यंभावि । तावता च योग्यत्वमात्रविषयत्वान्न दिग्देशपरिच्छिह कर्तृविशेषाधिकारनियतप्रतिपत्तिलाभः ।

> कुतः--त्रिधैव ज्ञायते कर्ता विशेषेण प्रतिक्रियम् । योग्यत्वाप्रतिपिद्धत्वविशेषोपपदान्वयैः ॥ ६५३

तदिह विहितानुष्ठानयोग्यता तावत्समस्तार्यावर्तनिवासिवर्णाश्रमाणामन्धव-धिरजडमूकादिवर्जमविशिष्टा। वर्जनीययोग्यत्वमपि यथोपलभ्यमानं द्वित्रचतुवर्णा-श्रममात्रसम्बद्धं वा तदभ्यधिकदर्शनानुमितसमस्तम्लेच्छादिविषयं वा विज्ञायते।

> न त्वत्रोपपदं किञ्चिद्यथाचारानुसारि यत् । अनुमीयेत देशस्थदृष्टकर्तृविशेषणम् ॥ ६५४ येऽपि च प्रतिषिष्येरन्देशान्तरिनवासिनः । तद्वाच्यपि पदं किञ्चिदनुमातुं न शक्यते ॥ ६५५

योग्यत्वेनाविशेषप्रवृत्तोऽप्यधिकारः केनचित्कर्तृंविशेषणपदेन राजा राजसूयेन, वैश्यो वैश्यस्तोमेनेत्यादिवद्विशेष्येत । न चात्र दृश्यमानाचरितृवाचि किचिदेक-मनेकं सम्भावयितुं शक्यम् ।

### कुतः — सर्वं नामपदं तावद्वचक्त्याकृतिनिवन्धनम् । यद्यदेवानुमीयेत नैकार्थमपि तद्भवेत् ॥ ६५६

न तावत्त्राच्यत्वदाक्षिणाः यत्वादिजातिः प्रतीच्योदीच्यादिव्यक्तिव्यावृत्ता सर्वप्राच्यादिव्यक्तिव्यावृत्ता सर्वप्राच्यादिव्यक्तिष्वनुगता काचिदुपपद्यते । यद्वचनमुपपदं होलाकाद्यधिकारं विशिष्यात् । यास्तु भनुष्यत्व-ब्राह्मणत्वादिजातयः तेषु विद्यन्ते, ताः सर्वदेशवासि-व्यक्तिष्वविशिष्टा इति, नाऽऽचारानुरूपविशेषणसमर्थत्वेन ज्ञायन्ते ।

व्यक्तिवाचि तु यन्नाम तदेकत्रैव वर्तते । देवदत्तादिवत्तेन न सिध्येत् कर्त्रनेकता ॥ ६५७

न ह्यनन्तभेदानां प्राच्यादिपुरुषव्यक्तीनां व्यस्तसमस्तानां सम्बन्धानुभवा-सम्भवादेकमभिधानमवकल्यते ।

एतेन गुणिक्रयाजातिविशिष्टपुरुषव्यक्तिवचनत्वं प्रत्युक्तम् । न हि काश्चिदिपि गुणिक्रयाजातिव्यक्तयः प्रतिदेशव्यवस्थितपुरुषव्यवत्युपलक्षणयोग्याः संभाव्यन्ते । सर्वत्र तत्रापि व्यावृत्त्यविशेषात् ।

> व्यक्त्याकृतिविनिर्मुकः पदार्थो न च विद्यते । यमाश्रित्य प्रवृत्तं स्यादिधकारिविशेषणस् ॥ ६५८

#### कस्यचिन्मतस्योपन्यासः

एतदेव प्रतिपादयन् भाष्यकार आह । शक्तमात्रपुरुषाधिकारप्रवृत्तिविधान-विशेषणं येनोपपदेनानुमीयमानेन क्रियते 'न तस्याऽऽकृतिवचनता न्याय्या, न व्यक्तिवचनते'ति । न ह्येते होलाकाद्याः कांचिदाकृतिमनुविधीयन्ते, न व्यक्तिम् । न हि यावत्सु पुरुषेष्वेतेऽवस्थिताः तावतामेकेनापि व्यपदेशेनोपसंग्रहः संभवति । केषांचित्तस्याऽऽकृतिवचनता न्याय्या, न व्यक्तिवचनतेति ग्रन्थस्तेपामाभिप्रायः । यथैव 'जाति तु बादरायणोऽविशेषात् ६-१-८' इति सूत्रकारः स्वर्गकामपदं यौगिकमप्युद्दिश्यमानपुंस्त्वविशेषणासंभवात्फलार्थमात्रमनुष्यजातिविधयोपपत्तेश्च सामथ्यीक्षिप्तजातिमात्राधिकारं वक्ष्यति ।

> तथेहापि फर्लाथित्वकर्तृशक्त्यावबोधनात् । देशधर्मेपु सर्वेषु नरजातेरधिकिया ॥ ६५९

कश्चित्पुनराख्यातशब्दार्थमुपवर्णयित्रमं ग्रन्थपाठं दूषियत्वा, अपूर्वमेव समर्थ-यमानः सूत्रगतयावच्छुतविधानशब्दजनितभ्रान्तिविधिभावनयोश्च भेदमपश्यन्तु-

क. व्यावृत्येति पाठः ॥

भयस्वरूपिनरूपणपर्यनुयोगत्रासाद्भावार्थाधिकरणसिद्धान्तं विनाशयन्नेवमाह भाव इति वाऽनारूयेयः स्वधर्मेणान्यदतः शब्दज्ञानात्कारकविदिति । तेन यः कश्चिदा-ख्यातप्रत्ययार्थतत्त्वं जिज्ञासमानः पृच्छति ? कः पुनरयं भावः भावना चेति ?

तं प्रत्यनन्यशब्दाख्येयत्वात् केवलप्रत्ययप्रयोगदर्शनाभावाच्च सर्वधात्वर्थंसामान्यवचनकरोतिपरलिङाधुच्वारणमात्रेणैवोत्तरं दास्यते कुर्याच्छब्द इत्यर्थः ।
सर्वश्चाऽऽख्यायमानोऽर्थ आकृतिरूपेण वाऽऽख्यायेत व्यक्तिरूपेण वा। व्यक्त्याकृतिगोचरातिकान्तिश्व किलाऽऽख्यातशब्देनोपायरहितत्वादनाख्येयोऽस्यार्थं इति ।
तदेव किलानेनापि ग्रन्थेनोक्तं भाष्यकारेण न तस्याऽऽकृतिवचनता न्याय्या, न
व्यक्तिवचनतेति । विधानशब्दो हि सूत्रे पूर्वं प्रकृतः तमेव तच्छब्देन निदिश्य
व्यक्त्याकृतिवचनत्वादपनयति ।

कुर्यादित्युच्यमानो हि करोमीति प्रपद्यते । न विधेभीवनाया वा सामान्यव्यक्तिरूपताम् ॥ ६६०

#### तन्निराकरणम्

तदिदमसंवद्धमेवानुपपित्तकं च श्रुतिसामान्यमात्रेणान्याथंमेव सचतुःश्रङ्गादिमन्त्रवद्भाष्यकाराभिप्रेतार्थत्यागेन स्वप्रज्ञाविलिसतं प्रकाशयताऽन्यस्मिन्नेवार्थे योजितम्। देशाचारसर्वधर्मोपपित्तिविचारणार्थोऽयं ग्रन्थः। स यदि
पूर्वकृतया व्याख्ययोपपदिनराकरणविषयत्वेन वर्ण्यते, तत एतत्सूत्रव्याख्यानेन न
संबध्यते यथोक्तन्यायमार्गेण। यदि तु तत्परित्यागेनाऽऽख्यातप्रत्ययार्थानामनाख्येयत्वापित्तमेव व्यक्त्याकृतिरिहतार्थत्वेन वर्णयेत् तताऽत्यन्तासंबन्धानुपयुज्यमानिक्षपित्तकार्थत्वेन हेय एव स्यात्।

तथा हि—यस्मादाख्यातशब्दस्य न व्यक्त्याकृतिवाचिता । तस्मात्तद्विहितं कर्मं सर्वार्थमिति विस्मयः ॥ ६६१

यदि नाम लिङादिप्रत्ययो भावनाया विधेवी व्यक्तिमाकृति वा वदेत् ततो होलाकादयः प्रतिनियतदेशधर्माणो भवेयुः । यतस्तु व्यक्त्याकृतिविनिर्मुक्तोऽव्यपदे-क्योऽथंः तस्मातदिहितधात्वर्थविषयः सर्वपुरुषधर्मं इत्येवं नीयमानमसंबद्घोदाहरणे ज्येष्ठमेव स्यात् ।

अनाख्येयत्वमुक्त्वा च पर्यायैः स्वविकल्पितैः । अन्वाख्यानं कृतं तच्च पूर्वोक्तेन विरुध्यते ॥ ६६२

विष्युपदेशकर्तव्यताभावनाशब्दानां ह्यत्यन्ताभूतमेव बहुभाषित्वप्रख्यापनाः-परपर्यायत्वमध्यारोप्याऽऽचक्षाणेन स्वयमनाख्येयत्वमतीव स्थापितम् । यद्यपि तावदाख्यातप्रत्ययः कर्तृशक्तिम्, तदाधारद्रव्यमात्रं वा वदेत्, तथापि वाह्यणो यजमान इतिवदुपपदाधीनिवशेषावस्थानत्वात्तदथीनजात्यादिवृत्तित्वमनुरुध्यमानो न स्वगतव्यक्त्याकृतिवचनत्विचाराधीनाधिकारित्वनिर्णयः स्यात्किमुत यदा कर्त्रभिधाननिरपेक्षविधिभीवनादिमात्रवाचित्वमेवावस्थाप्यते ।

यदि चैतावन्मात्रमेव सर्वंधर्मत्वकारणं भवेत् । ततो राजसूयाश्वमेधवैश्य-स्तोमादीनामप्येवमात्मकाख्यातप्रत्ययविधेयत्वाविशेषात्सर्वधर्मत्वप्रसङ्गः । अय तेषामनिर्देश्यार्थप्रत्ययविहितानामि राजाद्युपपदवशादसर्वधर्मत्वम् । एवमत्रा-प्यसर्वधर्मत्ववादिना तदेवोपन्यसनीयम् । सर्वधर्मत्ववादिना च निराकर्तव्यम् । तच्चाऽऽचारानुरूपव्यक्त्याकृतिवचनत्वासंभवात्सामर्थ्यलभ्यमनुष्याकृतिमात्राधि — कारप्रतिपत्तेवा निराकृतमेव ।

तद्यथा चोत्तरसूत्राणि ''लिङ्गाभावाच्य नित्यस्याऽऽख्या हि देशसंयोगात्'' इत्येवमादीन्युपपदोपन्यासप्रत्याख्यानार्थानि संगंस्यन्ते । तस्मात्सर्वाधिकारन्या-यत्वाद्विधानस्य व्यवस्थितदेशाचार-गृह्यधर्मसूत्रनिबद्धधर्माणामपि सर्वधर्म-त्वम् ॥ १६ ॥

मा० प्र० - प्रदर्शित पूर्वंपक्ष के समाधान के लिए सिद्धान्त पक्ष की अवतारणा इस सूत्र से की जाती है। होलाकादि आचार देशविशेष से निवद्ध नहीं है वरन् सभी लोग इसे कर सकते हैं क्योंकि श्रुति के द्वारा यह स्थल विशेष में, सम्प्रदाय विशेष में कर्तव्य के रूप में उपदिष्ट है, ऐसी कल्पना या अनुमान नहीं किया जा सकता है। क्योंकि इसकी सर्वंधमंता के अनुकूल न्याय या तर्कं उपलब्ध है। जितने भी व्यक्ति हैं वे होलाक आदि के अनुष्ठान करने में समर्थ हैं, जिसके द्वारा विवक्षित अर्थ नीत=प्रकाशित होता है उसको न्याय कहा जाता है जैसे—धूम को देखने के बाद विह्न का अनुमान होता है। धूम यदि विह्न से जन्य नहीं होता तो उसका अनुमान हो सकता। इस प्रकार का तर्क अनुमात होता है, वैसे ही इस स्थल में भी आचार की मूलीभूत जिस श्रुति का अनुमान होता है, वह याद पूर्व देश आदि विशेषण से विशिष्ट न हो तो कोई हानि नहीं है। इस प्रकार के तर्क के रहने से होलाक आदि आचार्य को विशेषदेश से सम्बद्ध कर श्रुति का अनुमान नहीं किया जा सकता है।

पूर्वंपक्षियों ने यह आशंका की थी कि राजसूय आदि यजों में क्षत्रियत्व आदि जाति अधिकारी का विशेषण होता है, अतः इस प्रकार के दृष्टान्त के अनुसार प्रकृत में भी देश विशेषण का रहना ठोक है, किन्तु उनके द्वारा प्रदर्शित यह दृष्टान्त ठीक नहीं है। क्योंकि प्राच्यत्व दाक्षिणात्यत्व ऐसी कोई जाति नहीं है जो प्रतोच्य और उदीच्य व्यक्ति से पृथक् मानी जा सकती है। किन्तु मनुष्यत्व, ब्राह्मणत्व आदि जो जातियाँ हैं, वह प्राच्य प्रताच्य आदि सभी स्थलों में समान ही हैं। इस प्रकार प्राच्यत्व आदि व्यक्ति

वाचक होने से वह देवदत के समान एक ही व्यक्ति को अवगत करायेगा। उस व्यक्ति को छोड़कर अन्य व्यक्ति की अवगति इससे नहीं हो सकती है। अतः वह अनेक व्यक्तियों के कर्तव्य के रूप में नहीं हो सकता है, अर्थात् अनेक व्यक्ति उसका आचारण नहीं कर सकेंगे। इसी छिए प्राच्यत्व और प्रतीच्यत्व व्यक्ति वाचक या आकृति वाचक नहीं हो सकता है। अतः विधायक शब्द मी तद्विशिष्ट रूप में आचार का विधान नहीं कर सकता है। अर्थात् प्राच्यत्व आदि अधिकारी का विशेषण नहीं हो सकता है। यह सत्य है कि राजसूय और वैश्यस्तोम आदि जगहों में राजत्व=क्षित्रयत्व या वैश्यत्व रूप जाति अधिकारी का विशेषण हो सकता है क्योंकि समी क्षित्रयों और समी वैश्यों में अनुगत रूप से क्षित्रयत्व और वैश्यत्व जाति अवस्थित है।

अपि वा=यह पूर्वपक्ष के निरास के लिए है। सर्वधर्म स्यात्=समी का धर्म अर्थात् कर्त्वय होगा। विधानस्य=विधान का (जिसके द्वारा विहित होता है उसे विधान कहते हैं) विधायक शास्त्र का या मूलीमूत अनुमेय श्रुति का, तन्यायत्वात्=क्योंकि वैधा न्याय अर्थात् प्राची आदि देश विधिष्टता मावरूप तर्क उपलब्ध है, होलाकादि आचार देश विशेष की सीमा से आवद्ध नहीं है, अपि तु वह समी के लिए अनुष्टेय है, व्योंकि श्रुति के अनुमान में देश विशिष्टामाव रूप तर्क वर्त्वमान है। फलतः यह सभी का कर्तव्य हो सकता है। १६।।

# दर्शनाद्विनियोगः स्यात् ॥ १७ ॥

<u> बा० भा०-गोत्रव्यवस्थया ज्ञिलाकल्पव्यवस्थायां दर्शनं स्पष्टम् ॥१७॥ उ०॥</u>

भा वि० - उत्तरत्वेन सूक्तमवतारयित - दर्शनादिति । तत्र दृष्टान्तवैषम्यप्रदर्शनार्थं दर्शनादिति भागं व्याचष्टे - गोत्रेति । तत्र हि गोत्रादेरेकैकस्य
व्यवस्थापकधर्मस्य दर्शनात् तद्गतस्य त्रिशिखत्वादेरिप व्यवस्थादर्शनं युक्तम् ।
न चैवमाचरितादीनां किञ्चिद्वचवस्थापकमस्ति येन होलकादि व्यवतिष्ठेदित्यर्थः ।
ततश्च तत्र गोत्रादिवाच्युपंपदोपेतश्चत्यनुमानात् कर्तृविशेषविनियोगः स्यात् अत्र
तु कर्तृविशेषणासम्भवेन तद्वाच्युपपदासम्भवान्नोपपदयुक्तस्यापि श्रुत्या कर्तृविशेषविनियोगः सिद्ध्येदिति सूत्रशेषो व्याख्येयः ॥ १७ ॥

त० वा०--यत्तु शातिकुलगोत्रधमंबद्वधवस्थितविध्यनुमानमिति ? तत्रैकशब्दवाच्यानां जात्यादीनां व्यवस्थया । दर्शनाद्विनियोगः स्यात्पञ्चावत्तादिधमंबत् ॥ ६६३

१. यस्तु मु. पु. ४ यस्तु विष्यनुमानिमिमनयते इत्यन्वयः ।

यः तथैव पञ्चावत्तं तु भृगूणां विसष्टशुनकात्रिवध्न्यश्वकाण्वसंकृतिराजन्यानां नाराशंसो द्वितीयः प्रयाजः तन्त्नपादन्येषामित्यन्वयतो व्यतिरेकतश्चोपलक्षणसंभ-वाद्वयवस्थितविध्यवसानम्, तथैव प्रतिजातिगोत्रनियतित्रिशिखेकशिखादिकल्प-व्यवस्थितविधिशेषानुमानोपपत्तिरस्तीति दृष्टान्तदाष्टीन्तिकवैषम्यम् ॥ १७ ॥

भा० प्र०-इसी पाद के भाष्य में शिखा कमें को गोध का चिह्न माना गया है (गोत्रचिह्नं शिलाकमं) पन्द्रहवें सत्र में भी कोई तीन शिला कोई पाँच शिला इसका निर्देश किया है। गोमिलगृह्यपुत्र के २।९।२३ वें सूत्र में 'यथागोतकुलकर्न' के द्वारा गोत्र और कुल के अनुसार शिखा रखने या साम्पूर्ण मुण्डन कराने का विधान कराने का विधान मिलता है। आपस्तम्बगृह्यसूत्र के सोलह खण्ड के ६।७ में प्रवराघ्याय में विहित ऋषि की गणना के अनुसार शिखा जाननी चाहिए (यथिषशिखा निदधाति यथा वैषां कुलधर्मः) बोधायन गृह्य सूत्र के अनुसार भी यही अर्थ अवगत होता है । अर्थनमेकशिख-त्रिशिखपञ्चशिखो वा यथैत्रैयां कुलधर्मः । यथिविश्वाखां निद्धातीत्यके (बोधायन २।४) विशिष्ट गोत्र वाले दक्षिणभाग में एक शिला। अति और कश्यपगीत्र वाले उत्तर-दक्षिण दोनों भागों में एक-एक दो शिखा। कुण्डपायी में तीन शिखाएँ अंगिरा और भूगूगोत्र वाले पाँच शिखा। फलतः प्रवर और ऋषि के भेद के अनुसार शिखा की संख्या निर्धारित होती है। पूर्वपक्षियों ने प्रदर्शित शिखा कर्म अर्थात् गोत्र विशेष में पृथक-पृथक भाग में निवद्ध शिलाओं के अनुसार इसका भी भिन्त-भिन्न रूप से कर्तंच्य का निर्धारण किया है। जैसे शिखा कर्म सभी व्यक्तियों के लिए समान रूप में कर्तंच्य नहीं है, वैसे ही होलाक आदि कर्म मी सभी के लिए कर्तंच्य नहीं है। जैसे भृगु गोत्रियों के लिए पंच अवदान अर्थात् चक्र आदि विधिविहित संस्कारात्मक खण्डकरण आदि शास्त्रीय कर्म का निर्वाह होता है। किन्तु होलाक आदि के लिए वैसा विनियोग नहीं है। इस लिए यह सभी के लिए कर्तव्य है।

दर्शनात्-शिखा कर्म में शास्त्रीय व्यवस्था देखो गयी है, अतः विनयोगःस्यात्=विशेष नियोग या नियम हो सकता है, किन्तु शिखा भेद के कारण बालक के गोत्र की अवगति और गोत्रानुसार शिखाओं की व्यवस्था है, किन्तु प्रकृत कर्म में न तो कोई ऐसा दृष्ट साधन है और न तो कोई नियमित हेतु है जिससे इन कर्मों को व्यक्ति विशेष के लिए व्यवस्थित किया जा सके ॥ १७ ॥

# लिङ्गाभावाच्च नित्यस्य ॥१८॥

शा॰ भा॰—इदं पदेम्यः केम्यश्चिदुत्तरं सूत्रम्। कानि तानि पदानि ? अथ किमर्थं न लिङ्गाद् व्यवस्था ? यथा 'शुक्लो होता' इति । नास्ति तन्नित्य- मेषां जिङ्गम् । यद्यथादर्शनमनुवर्तते । येऽपि श्यामा बृहन्तो लोहिताक्षास्तेऽपि न सर्वं आह्नीनैबुकादीन् कुर्वते । अनेवंलिङ्गा अपि चानुतिष्ठन्ति । तस्मान्न व्यवस्था । शुक्लो होतेति प्रत्यक्षा श्रुतिः ।। १८ ।।

भा० वि०—स्वपक्षस्थापनस्य परपक्षवीजनिरासस्य च कृतत्वादुत्तरसूथान्वर्थन्थमाशङ्कथाह् — इदिमिति । पदानि-शङ्कापदानि । तेभ्य उत्तरमूर्थ्वमुपरिष्टा-दित्यर्थः, केभ्यश्चिदित्यनास्थाममृष्यन्नाह् — कानीति । शङ्कावाक्यं विशवयति — अथेति । यद्यप्याकृत्यादीनां कर्तृ विशेषणानामसंभवः, तथापि शुक्लत्वलोहिता-क्षत्वश्यामत्वादीनां कर्तृ लिङ्गभूतानां विशेषणानां व्यवस्थितानां संभवात् तद्वा-च्युपपदयुक्तया श्रुत्या विशेषविनियोगः स्यादिति भावः । सूत्रं योजयनुत्तरमाह् — नास्ति तिन्नत्यमिति । यिलङ्गं येषां होलाकादिधर्मदर्शनम्, तेष्वनुवर्तेत ततोऽ-त्येभ्यो निवर्तेत च तिन्नत्यं नियतं किमिप न संभवतीत्यर्थः, अनेन च नित्यस्य नियतस्य व्यवस्थितस्य कर्तुर्योलङ्गं तिन्नयतं तस्याभावादिति सूत्रं योजितम् ।

ननु वर्णसंस्थानादिलिङ्गसंभवो दर्शितः तत्राह—येऽपीति । अन्वयव्यभि-चारमुक्त्वा व्यतिरेकव्यभिचारमाह—अनेवं लिङ्ग इति । तेन वर्णाश्रम-व्यवस्थितत्वात्तद्वाच्योपपदयुक्तविधानश्रूतिष्यव्यवस्थेति निगमयति - तस्मा-दिति ॥ १८ ॥

त० वा०--व्यवत्याकृत्यभिथेयेऽर्थे प्रत्याख्याये विशेषणे । लोहिताक्षादिचिह्नानामधुनाऽन्या निराक्रिया ॥ ६६४

जातिव्यक्तिवाच्युपपदाभावेषि, कर्तृगतसंस्थानवर्णादिगुणविशेषोपलक्षणेन कृष्णकेशाधानवदिधकारनियमः सेत्स्यतीत्याशङ्क्ष्य निराक्रियते—

> लिङ्गाभावाच्च नित्यस्य नास्ति कर्तुविशेषणम् । नियतेन हि लिङ्गेन नित्यः कर्तोपलक्ष्यते ॥ ६६५ यच्चिह्नं दाक्षिणात्यानां लोहिताक्षादि कल्प्यते । अन्येपामपि तद् दृष्टं तदनाचरतामपि ॥ ६६६ दृष्टमाचरणं चैतत्तच्चिह्नरहितेष्वपि । तस्माद्वयवस्थितश्चिह्नेनिश्वनारो विशेष्यते ॥ ६६७

यस्तु लिङ्गविशेषणं नित्यशन्दं मन्यते, तस्योपसर्जनीभूतलिङ्गसापेश्नत्वाद-समर्थसमासप्रसङ्गः । ननु लिङ्गशब्दस्य नित्यसापेश्वत्वात्स्वार्थक्षिप्तसंबन्ध्यन्त-रत्वेन सामर्थ्यविघाताभावाद्भवितन्यमेवेह समासेन, देवदत्तस्य गुरुशुलिमिति यथा । नैतत्तुल्यमनेनेष्टमपेक्षान्तरसंगतेः । नित्यं नापेक्षते लिङ्गं देवदत्तं यथा गुरुः ॥ ६६८

गुरुशब्दस्य हि शिष्यापेक्ष एवाऽऽत्मलाभ इति, देवदत्तशब्दोपात्तशिष्य-संबन्धानतिरेकान्तर्णीतस्वार्थत्वान्नाभ्याधिकापेक्षाकृतसामर्थ्यप्रतिवन्धप्रसङ्गः।

> इह लिङ्गस्य लिङ्गत्वं गम्यते लिङ्ग्यपेक्षया । न च लिङ्ग्यभिधाय्येतन्नित्यस्येति ५दं मतम् ॥ ६६९

यद्यपि चैष गम्यगमकसंबन्धे सति लिङ्गशन्दः प्रवर्तते, तथाऽपि गुरुशिष्य-पितापुत्रादिसंबन्धवन्नास्य तदपेक्षप्रवृत्तिनिमित्तसंबन्धिशन्दत्वप्रसिद्धिः।

> लिङ्गी यौगिकशब्दत्वात्सदा लिङ्गमपेक्षते । लिङ्गशब्दस्तु धात्वर्थं मुक्तवा नान्यदपेक्षते ॥ ६७०

लिङ्ग्यतेऽनेनेति हि क्रियायोगनिमित्तो यद्यपि लिङ्गशब्द इति, न संविन्ध-शब्दत्वंनोच्यते, तथाऽपि तु क्रियागतकारकान्तरापेक्षां न मुञ्जतीति, कामं 'लिङ्गिनो लिङ्गदर्शनम्' इत्यादौ भवेदप्यसामर्थ्यपरिहारः । नित्यत्वं पुनर्लब्ध-स्वार्थेलिङ्गापेक्षितं तद्धर्मतया षष्ठयोपदीयत इति, तत्संबन्धापेक्षायामपरिहा-योऽसामर्थ्यप्रसङ्गः । तस्मान्नित्यस्येति नियतचिह्नोपलक्ष्यकर्तृ विशेपणमेवाधि-कारिवशेषणं वा नियतस्य कर्तुःनेत्यस्याधिकारस्य वा न प्रतिपादकं किचिच्चिह्न-मस्तीति, न तदिभिधाय्युपपदिवशेषितव्यवस्थितहोलाकादिविधानोपपत्तिः ॥१८॥

मा॰ प्र०—इस प्रकार के लक्षण से विशिष्ट व्यक्ति इस कमं का सम्पादन करते हैं। जैमे स्यामवर्ण वृहत्काय लोहितवर्ण नेत्रों से युक्त व्यक्ति आही नैयुक वादि अनुष्ठान करते हैं, इसी प्रकार होलाकादि आचार को भी देश विशेष से आवद्ध कर दिया जाय। इस पूर्वंपक्ष के समाधान में कहा गया है कि—यह सङ्गत नहीं है। क्योंकि, अन्य स्थान में स्थित उन लक्षणों से विशिष्ट व्यक्ति इसका आचरण न करें यह कहने पर लक्षण की अव्यक्ति होगी। एवं जो उन लक्षणों से विशिष्ट नहीं है—इस प्रकार के अनेक व्यक्ति भी स्थान विशेष सम्बद्ध होने के कारण इसका आचरण करेंगे अतः, इस लक्षण की अतिव्याप्ति भी होगी। अतः, पूर्वंपक्ष के समर्थंन में नियम की व्यवस्था नहीं हो सकेगी।

प्रकृत सूत्र के विश्लेषण में नित्यस्य का लिङ्ग के साथ अन्वय होने से लिङ्गाभावाच्य इसमें समास कैसे हो सकता है ? क्यों कि सापेक्ष शब्दों का विशेष प्रमाण रहने पर ही समास होता है । देवदत्तस्य गुक्कुलम् इस पद में यतः गुरु पद नित्य सापेक्ष शब्द है, क्यों कि, किसी का गुक होगा, अतः, सापेक्ष रहने पर भी समास माना गया है, किन्तु, प्रकृत में ऐसी बात नहीं है । इसलिए वार्तिककार ने इस विषय पर विस्तृत विचार प्रस्तृत किया है । लिङ्गामावात् = लिङ्ग अर्थात् चिह्न न होने से च = एवं, नित्यस्य = नित्य अधिकारी का । आशय यह है कि होलाक आदि कर्मों के अधिकारी कर्ता का नियमित पृथक् रूप में निर्द्धारित होने योग्य चिह्न न होने से होलाक आदि देश-विशेष से आबद्ध कर्म नहीं है ॥१८॥

# आख्या हि देशसंयोगात् ॥१९॥

शा० भा०—अथ कत्मात्र समाख्यया नियमः। ये दाक्षिणात्या इति समाख्याताः ते आह्वीनैबुकादीन् करिष्यन्ति। य उदीच्या इति समाख्याताः ते उद्वृषभयज्ञादीन्, ये प्राच्या इति, ते होलाकादीन्। यथा राजा राजसूये-नेति । नैतदेत्रम्। देशसंयोगादाख्या भवति। दक्षिणदेशान्तिर्गतः प्राक्षु वोदक्षु वाऽवस्थित आह्वीनैकबुकादीन् करोत्येव। उदीच्याश्च देशान्तर उद्वृषभ-यज्ञादीन्, प्राच्याश्च होलाकादीन्। अन्यदेशश्च देशान्तरगतो न नियोगतः परपदार्थान् करोति। तस्मान्त व्यवस्था। 'राजा राजसूयेनेति तु नियता जातिः॥ १९॥ इति आशङ्कानिरासः।

भा० वि० —आख्या हि देशसंथोगादित्यपि सूत्रं शङ्कोत्तरत्वेन व्याख्यातुं शङ्कामाह—अथ कस्मादिति । ग्राच्यादिसमाख्यया कर्तृनियमं विवृणोति— ये दाक्षिणात्या इतीति ।

ननु प्रागादिदेशसंयोगस्य प्राच्यादिशब्दप्रवृत्तिनिमित्तस्याभावेनासमाख्याभावेऽपि देशान्तरगतानां होलाका शनुष्ठानदर्शनात् देशान्तरादागत्य तद्देशनिवासिनां च सत्यामिष प्राच्यादिसमाख्यायामनुष्ठानादर्शनात् कथं समाख्याया नियम
इत्याशङ्कश्च—नेयं समाख्या देशसंयोगनिमित्ता, किंतु जात्यादिनिमित्तेत्यभिप्रायेणाह—यथा राजेति। एतद् दूपयित—नैतदेवमिति। सर्वप्राच्यादिसमाख्यातपुरुषव्यक्तिर्वतिनो तत्समाख्येभ्यश्च व्यावृत्तस्य जात्यादेरदर्शनाः तिसमित्तेयं समाख्या किंतु देशसंयोगनिमित्तैवत्यर्थः। ततः किंमत आह—दक्षिणादेशादित्यादिना। देशसंयोगभावेन तिन्निमित्तसमाख्याभावेऽपि अनुष्ठानवत्सत्यामिष समाख्यायामनुष्ठानमाह—अन्यदेशज्यचेति। तस्मान्न समाख्याधीना

१. ब. इति त उद्वृषम।

र. शिष्टाश्च पौर्णमास्याख्ये काले आह्नीनैबुकसंज्ञकान् स्वस्वकुलोचितान् देवविशेषेभ्यः
 क्षीरदध्यादिसमप्णादिकान् धर्मविशेषान् मानुवारादिकालविशेषे समाचरित इति
 कालिगंये माधवः ।

३. व. उदीच्यश्चोद्वृषम । ४. व. नियोगतः पदार्थात् । ५. व. तस्मादव्यवस्था ।

कर्तृं व्यवस्थेति निगमयति—सस्मादिति । राजादिषु तु नियता राजत्वादिजाति-रनुभवसिद्धेति विशेषमाह—राजेति ॥ १९ ॥

त॰ वा॰ इदानीं तु यदाचारमृत्यन्तमनुवर्तते । तत्प्राच्यादिसमाख्याख्यमुपन्यस्तं विशेषणम् ॥ ६७१

सर्वे हि देशाचाराः प्राच्यदाक्षिणात्यादिसमाख्यातः पुरुषेः क्रियन्ते, समा-ख्याविजतेषु च नोपलभ्यन्ते । तस्मात्समाख्याविशिष्टविध्यनुमानात्तत्संयुक्तप्रमाण-पक्ष एव ज्यायानिति ।

तत्र समाधिः -

आख्या हि देशसंयोगाद्यस्मात्कतृंपु वतंते। आचाराणामतः प्राप्तो विधिदेशिवशेषणः॥ ६७२ देशश्च दिग्विशिष्टः स्याह्य्यपं चानवस्थितम्। न च तद्देशसंवन्धादनाचारोऽनुवतंते॥ ६७३ निर्गतेष्विप दृष्टत्वात्तद्गतेष्वप्यदर्शनात्।

समाख्यायास्तावन्न देशादन्यन्निमित्तमस्ति। तिद्विशिष्टविधिविहिताश्च-आचाराः केवलमेव तद्देशसंबन्धमनुवर्तेरन् । उभयथाऽपि तु व्यभिचारान्न देशिनित्तसमा-ख्याविशिष्टविधानकल्पा घटते ॥ १९ ॥

न्या ० सु० — अथेत्यादिमाध्येणेदमिष सूत्रं पदोत्तरत्वेन व्याख्यातम् । प्राच्यादिसमाख्याकर्तृविश्चेपणत्वेनाशिङ्कृता तत्र संस्थादिवत्समाख्याया अपि व्यभिचारदर्शनात्केनचिद्विश्चेषेणोपन्यास इत्याशङ्कृत्याह — इबानीमिति । ननु देशान्तरादागत्य प्राग्देश्चे वसतां प्राच्यत्वे
सत्यिष होलाकाचनुष्ठानादर्शनात्प्राग्देशाच्य निर्गत्य देशान्तरे वसतां प्राच्यत्वामावेऽप्यनुष्ठानदर्शनात्म्यं समाख्याया अप्यत्यन्तानुवृत्तिरित्याशङ्कृत्याह — सर्वे हीति । नेयं देशनिमित्ता
समाख्या, किं तु जात्यादिनिमित्ता, अभिमानमात्रनिमित्ता वेत्युत्तरसूत्रे वक्ष्यमाणोऽमिप्रायः । एतदेव पूर्वपक्षिणो विशेषणमभिमतमिति सूचियतुमत्रेवार्षे अनुमानव्यवस्थापनादिति
पूर्वपक्षसूत्रं योजयित — तस्मादिति ।

सूत्रव्याख्यानाथं नैतदेविमिति माध्यं व्याचष्टे—तत्रेति । सर्वप्राच्यादिसमाख्यातपुरुषव्यक्तिवित्तनस्तदसमाख्येभ्यश्च व्यावृत्तस्य जात्यादेरदर्शंनान्निर्मूळस्य चामिमानस्यायोगादित्याद्ययः । देशविशेपणत्वे को दोध इत्यपेक्षायां 'नैतदेविमिति माध्येण सूचितं
तावद्येषमाह—देशश्चेति । ननु दिग्नूपानवस्थानेऽपि विन्ध्यापेक्षया निरूढोदीच्यादिदेशव्यवस्थादर्शनाम्न देशविषणत्वेऽपि कश्चिद्योष इत्याशङ्कानिराकरणार्थं दक्षिणादित्यादिमाध्यं
व्याचष्टे—न चेति । देशविशेषणत्वाभिधानामित्रायविवरणपूर्वंकं रुलोकं व्याचष्टे —
समाख्यायास्ताविति । उमयद्यव्दोऽन्वयव्यतिरेकामित्रायः ॥ १९॥

मा० प्रय—यदि यह कहा जाय कि दक्षिणास्य संज्ञा से अमिहित होने वाला व्यक्ति आह्वीनैवुक आदि का आचरण करे। प्राच्य संज्ञा से परिचित होने वाला व्यक्ति होलाक आदि का अनुष्ठान करे। उदीच्य संज्ञा से अमिहित होने वाला व्यक्ति उद्वृषम आदि यज्ञों का अनुष्ठान करे—यह निर्णय मी ठीक नहीं है, क्योंकि संज्ञा देश-संयोग-निमित्तक होने से जो व्यक्ति दक्षिणात्य देश का परित्याग कर उत्तरखण्ड या पूर्व देश में रहता है, वह भी आह्वीनैवुक आदि सम्पादन करता ही है। किन्तु सम्प्रति वह दक्षिणात्य व्यव्द से अमिहित नहीं किया जाता है वरन् वह उदीच्य या प्राच्य कहा जाता है। इसी प्रकार उदीच्य देश और प्राच्य देश से जाकर जो व्यक्ति दक्षिण में निवास करता है, वह भी वहाँ जाकर भी होलाक और उद्वृपम का अनुष्ठान करता है, किन्तु उस समय उनको प्राच्य या उदीच्य नहीं कहा जाता है, अतः होलाक आदि को समाख्या= संज्ञा के हारा देश विशेष से आवद्ध करना उचित नहीं है।

आस्या=समाल्या अर्थात् दाक्षिणात्य, प्राच्य, उदीच्य आदि प्रकृति प्रत्यय से निष्पन्न चट्दमूलक संज्ञा । हि=यतः क्योंकि, देशसंयोगात्=देश के सम्बन्ध के अनुसार होती है । दाक्षिणात्य आदि संज्ञायें देश के साथ सम्बन्ध के अनुसार ही होती है, अतः ये संज्ञायें कर्तंच्य का विशेषण नहीं हो सकती है ॥ १९ ॥

# न स्यादेशान्तरेषिवति चेत् ॥२०॥

शा० भा०—इति चेत् पश्यसि ? यदि देशसंयोगादाख्या भवेद् देशा-न्तरस्थस्य न भवेत्। भवति च देशान्तरस्थस्य माथुर इत्यसंबद्धस्यापि मथुरया। तस्मान्न देशसंयोगादाख्या ॥ २०॥ इति आशङ्का।

भा० वि० - प्राग्देशादिसंयोगस्य व्यभिचारित्वेन प्राच्यादिसमाख्यादिनिमित्तत्वासंभवान्निर्निमत्तत्वासंभवाच्च जात्यादिनिमित्तत्वे सित समाख्यायाः कर्तृविशेषः सिद्ध्येदित्याशङ्कते—न स्यादिति । यदि देशसंयोगनिमित्ता समाख्या
देशान्तरेषु गतस्य न स्यादिति सूत्रं व्याचप्टे—इति चेदिति । असम्बद्धस्यापि
मथुरया माथुर इत्याख्यादर्शनान्नेदमिष्टापादनिमत्याह—भवति चेति । यस्माद्वयभिचारान्न देशसंयोगनिमित्तेयं समाख्या, तस्माद्वयवस्थितप्राच्यादिव्यवहारानुपपत्तिकत्यितप्राच्यत्वादिजातिनिमित्तेवेत्युपसंहरति—तस्मादिति ॥ २० ॥

त॰ वा॰—अपरस्त्वनयैवोपपत्त्या लब्बात्मीयपक्षोपपत्तिः प्रत्यवतिष्ठमान आह—'न स्याद्देशान्तेरिवित चेत्' इति ।

> यदि देशनिमित्तत्वात्समाख्या दूषिता त्वया । शक्यमन्यनिमित्तत्वं वक्तुमस्या मया पुनः ॥ ६७४

सित देशनिमित्तत्वे न स्याद्देशान्तरेष्वियम् । तस्मात्किमपि जात्यादि ध्रुवमस्या निवन्धनम् ॥ ६७५ अस्तु वा निनिमित्तेव विशेक्ष्यति तथाऽपि तु । छव्धाचारनिमित्तानां कि निमित्तान्तरेण नः ॥ ६७६

तस्मादिनिमित्तया समाख्ययैवाधिकारिवशेषसिद्धेर्न व्यभिचारिदेशनिमित्त-त्वमस्याऽकल्पयितव्यमित्युक्ते ॥ २० ॥

न्या असु अ — इत्याशङ्कासूत्रं पूर्वपक्षानीपयिकत्वेनायुक्तमाशङ्क्रच देशनिमित्तायाः समाख्यायाः व्यभिचारित्वेन विशेषणत्वायोगादव्यभिचारितिमित्तान्तरकलानार्थत्वेन पूर्वपक्षापयोगितां दर्शयन्त्रवतारयित — अपरिस्त्वित । यथैव देशसंयोगःयभिचारलक्षणयोपात्त्या तिनिमित्तायाः समाख्यायाः व्यभिचारोऽभिहितः, तथैव देशनिमित्तत्वायोगान्न देशव्यभिचारण समाख्याव्यभिचार इत्यस्ति यस्य, समाख्याविश्चेषणत्वं पक्षस्योपपत्तिलव्यपूर्वपिक्षणेत्यर्थः । कीदृशं प्रत्यवस्थानमित्यपेक्षायामाह — यदीति । सूत्रव्याख्यानार्थमिति चेदित्यादिमाच्यं व्याचये — सतीति । कि तह्यतिभित्तमित्त्याशङ्काह् — तस्मादिति । अनीपाधिकसन्तानिवशेषव्यवस्थितप्राच्यादिव्यवहारान्यथानुपपत्त्रा प्राह्मण्यादिवत्प्राच्याद्वातिरिप कल्पयितुं शक्यते । तदसम्मवेऽपि वा सन्तानिवशेष एव प्राच्यादिश्वव्यवाच्यो भविष्यतीत्याशयः ।

निमित्तान्तरासम्मवेऽपि प्राच्यादिशब्दप्रयोगपरम्परामुलामिमानमात्रनिवन्धना मिविष्य-तीत्याह्—अस्तु वेति । ननु शब्दप्रयोगपरम्परैव कि निमित्तेत्याशङ्कश्चाह—लब्धेति । लब्धं प्राच्यादिसमाख्याख्यमाचारनिमित्तं यैरिति विष्रहः । नोऽस्माकमित्यन्यपदार्थः । सूत्रतात्पर्यंप्रदर्शनार्थं तस्मादित्युपसंहारमाष्यं व्याचष्टे—तस्मादिति । इति सूत्रमाशङ्का-निराकरणार्थंत्वेनावतारयति—इत्युक्त इति ॥ २०॥

मा । प्र० — इस प्रसङ्ग में यह कहा जा सकता है कि दाक्षिणात्य आदि दक्षिणदेशवासी पूर्व देश में निवास करने पर भी प्राच्य संज्ञा से उनका व्यवहार नहीं होता है,
वरन उस स्थान में भी दाक्षिणात्य शब्द से ही विख्यात रहते हैं, अतः यह मानना
होगा कि प्राच्य आदि देशों में जाकर निवास करने पर भी वह प्राच्य नहीं होता है।
जैसे मथुरा देश में रहने वाला व्यक्ति यदि विहार देश में जाय तब भी वह वहाँ माथुर
शब्द से ही व्यवहृत होता है। अतः अन्य देश में निवास करने से उस देश के संयोग
से उसकी संज्ञा का परिवर्तन नहीं हो जाता है—यह कथन ठीक नहीं है। इसलिए
दाक्षिणात्य, प्राच्य इत्यादि संज्ञा के द्वारा ही होलाक आदि आचार देश विशेष में
व्यवस्थित होगा।

न स्यात् = होगा नहीं, देशान्तरेषु = अन्य देश में, इति चेत् = यदि यह कहा जाय ॥ २०॥

# स्थाद्योगाख्या हि माथुरवत् ॥२१॥

शा० भा०—देशसंयोगनिमित्तायामप्थाख्यायां देशान्निर्गतस्य तदाख्या न विरुद्धा । यत एषा योगाख्या, योगमात्रापेक्षा, न भूतवर्तमानभविष्यत्सम्बन्धा-पेक्षा । यतो दृश्यते मथुरामभित्रस्थितो माथुरो इति मथुरायां वसन् मथुरायां निर्गतश्ये । यस्य त्वतोऽन्यतमः सम्बन्धो नास्ति न स माथुरः । तस्मान्न समाख्यया व्यवस्था ॥ २१ ॥ आ० नि० ।

भा० वि०—परिहरति—इति, स्यादिति प्रतिज्ञां व्याचष्टे—यत इति। देशसंयोगिविशेषव्यभिचारेऽपि तत्संयोगमात्रस्याव्यभिचारेण समाख्यानिमित्तत्व-संभवे प्राच्यत्वादिजातिकल्पना न युक्तेत्यर्थः, माधुरविदित दृष्टान्तं व्याचष्टे—यत्तो दृश्यत इति। मधुरामभिप्रस्थित इति त्दाहरणं यद्यपि दूतादिविषयं न च प्राग्देशमभिप्रस्थितो दूतः प्राच्यो होलाकाद्यधिकरोति तथाप्येवमपि प्रत्ययोप-पत्तिरित्येतावनमात्रप्रदर्शनायोदाहृतम्।

नन्वेवं देशसंयोगमात्रनिमित्ता समाख्या होलाकाद्यधिकारं विशिष्यात्तत्राह—
यस्य त्विति । चिरनिर्गतपुरुषपुत्रादीनां देशसंयोगमात्रस्याप्यभावं समाख्यादर्शनात्
न तन्निमित्तापि समाख्येत्यर्थः । समाख्यायां नियतनिमित्ताभावे फलितमाह—
तस्मादिति । श्यामत्वादिकर्तृविशेषणवाच्युपपदासंभवेऽपि कर्माङ्गभूतदेशविशेषणवाचिनः संभवात्तद्युक्ता श्रुतिरनुमेयेति शङ्कते इति ॥ २१ ॥

त० वा०-अभिधीयते-

संबन्धेर्बहुभिर्देशमाख्या हि प्रवतंते । निवासभवजातत्वतदागमनहेनुभिः ॥ ६७७

'सोऽस्य निवासः' 'तत्र भवः,' 'तत्र जातः' 'तत आगतः' इत्येवमादिनिमित्त-परित्यागेन न कदाचित्प्राच्यादिसमाख्या वर्तते । न चैषा देशसंयोगं व्यभिचरित । न चैनामाचारोऽनुवर्तते, तन्निवासिनामिष केषांचिदनाचरणाच्चिरनिर्गतपुत्र-पौत्रादीनां च देशान्तरेष्वय्याचरणादिति न समाख्यया नियतविधिसिद्धिः ।

१. ब. माथुरः मथुरायां ।

२. ब. निर्गतः यस्य ।

#### भाष्यमते दूषणम्

यत्तु मधुरामभिप्रस्थितो माथुर इति भाष्यकारेणोक्तं तत् 'तद्गच्छिति पथि दूतयोः' इति वा दूतविषयं कल्पयितव्यम् । अप्रत्ययितोक्तत्वाद्वोपेक्षितव्यम् । सर्वस्मिन्नपि प्रस्थिते तद्धिनस्मरणाभावात् ॥ २१ ॥

न्या ॰ सु ० — देशसंयोगनिमित्तायामित्यादिमाध्येण देशसंयोगिवशेषव्यभिवारेऽपि देश-संयोगमात्रस्यान्यिमवाराक्तिमित्तत्वामिधानार्थंत्वेनंतत्सूत्रं व्याख्यातम् । तत्र भूतादिशव्य-दशंनात्कालविशेषावच्छेदेन देशसंयोगस्य विशेषण्डपत्वोक्ता प्रतिगाति । सा च देशसंयोग-निमित्तानां विद्धतानां कालविशेषविषयत्वेनास्मृतेरयुक्तेत्याशङ्क्ष्याह् — सम्बन्धेरिति । भूतशब्देन तदागमनहेतुकः सम्बन्धोऽभिग्नेतः । वर्तमानशब्देन निवासहेतुकः । गर्गसम्भव-लक्षणमवहेतुकस्य प्रसवलक्षणजातत्वहेतुकस्य चोमयरूपतोक्ता । मविष्यच्छव्देन वहुशब्दः सूचितः प्रस्थानहेतुकोऽभिग्नेतः । दलोकं व्यावप्टे – सोऽस्पेति । नन्वेवं सित देशसंयाग-मात्रनिमित्ता समाख्याप्यव्यमिवाराच्छवनोत्येव कर्तारं विशेष्ट्रमित्याशङ्क्ष्याह् - न वैनामिति । विरनिर्गतस्य पुष्पस्य पुत्रादीनां पूर्वंदेशगर्भसम्मयस्थयाप्ययोगिदित्याशयः । अनेन यस्य त्वतोऽन्यतमः सम्बन्धो नास्ति । न स माथुर इति दृशन्तमाष्यं सूचितम् । यस्य विरनिर्गतपुरुषपुत्रादेरतोऽन्यतमः सम्बन्धो नास्ति, न स प्राच्यसमाख्यः । अथ च होलाकादीन्करोतीति समाख्याव्यभिचारप्रतिपादनं विवृतम् । तस्मादित्युपसंहारभाष्यं व्याचष्टे—इतीति ।

नमु मथुरामिप्रस्थित इति भाष्यं किमित्युपेक्षितिगत्याशङ्कश्चाह—यस्वित । नःवेवं दूर्विवयत्वेन कस्मान्न व्याख्यातिमत्याशङ्कश्चाह—अप्रत्वितित । प्राग्देशमिप्रस्थितो दूतः प्राच्योऽनेन दृष्टान्तेनापाश्चेत । न दौत्ये व्यापृतस्य होलाकाश्चनुष्ठानं दृश्यत इत्याख्यः ॥ २१ ॥

मा० प्र०—पूर्वोक्त शङ्का के निराकरण प्रसङ्ग में सूत्रकार ने कहा है कि मथुरावासी जब मथुरा में ही निवास करता है, उस समय जिस अर्थ में उसको माथुर कहा जाता है, पूर्व देश में जाकर निवास करने के समय उस अर्थ में उस व्यक्ति के लिए माथुर शब्द का प्रयोग नहीं होता है। वयों कि उस स्थान में उत्पन्न (तत्र मवः) इस अर्थ में विद्धित प्रत्यय होता है, वैसे ही वहाँ से आया (तत आगतः) इस अर्थ में मी तिद्धत प्रत्यय होता है। अतः, प्राच्य देश में निवास के समय उसको मथुरायाः आगतः अर्थात् मथुरा से आया है, इस अर्थ में ही माथुर शब्द का प्रयोग होता है, अतः पूर्व सूत्र से प्रदक्षित आशङ्का समीचीन नहीं है। इसलिए दाक्षिणात्य आदि देश की संज्ञा के आधार पर आचार की देश व्यवस्था नहीं हो सकती है।

स्यात् हि=अवश्य ही होगा, योगाख्या=प्रकृति प्रत्यय से उत्पन्न संज्ञा, माथुरवत्= माथुर शब्द के समान है। तः विश्वातिक में अनेक सुत्रों के आधार पर इस संज्ञा को प्रदक्षित किया है। यथा तत्र, जातः (४।३।२५) इस पाणिनि सूत्र से उस स्थान में जन्म ग्रहण करने के अर्थ में अण् प्रत्यय का प्रयोग होता है—माथुरः=मथुरा में उत्पन्न व्यक्ति।

प्रायो मवः (४।३।३९) उस स्थान में प्रायः रहने पर मी अण् प्रत्यय होने से यह प्रयोग हो सकता है, यथा गथुरा में प्रायः अर्थात् अधिक रहने वाले व्यक्ति के लिए माथुरः यह प्रयोग हो सकता है।

सम्भूते (४।३।४१) वहाँ पर होने की सम्भावना में भी अण् प्रत्यय होने से यह प्रयोग हो सकता है। यथा −मथुरा में होने की सम्भावना से≕माथुरः।

तत्र भवः (४।३।४३) वहाँ पर विद्यमान इस अर्थं में मी अण् प्रत्यय होने से मथुरा में वर्तगान व्यक्ति के लिए मी माथुरः प्रयोग होता है।

तत आगतः (४१३।७४) वहाँ से आया हुआ इस अर्थ में मी अण् प्रत्यय होने से मथुरा से आए हुए व्यक्ति जो अन्य स्थान में निवास कर रहा है, उसके लिए मी माथुरः प्रयोग होता है।

प्रमवित (४।२।८२) जिस स्थान में प्रथम प्रकट हुआ । जैसे—हिमवान से प्रकट गङ्गा के लिए हैमवती गङ्गा प्रयोग होता है ।

तर् गच्छिति पथिदूतयोः (४।३।८५) उस स्थान में जाने वाले मार्ग और उस स्थान में जाने वाले दूत के अर्थ में भी अण् पत्यय होने से यह प्रयोग होता है, जैसे मथुरा की और जाने वाला मार्ग या दूत के लिए माथुरः यह प्रयोग होता है।

अमिनिष्क्रामित द्वारम् (४।३।८६) उस तरफ खुलने वाला द्वार या उस ओर निकलने वाले द्वार के अर्थ में मी अण् प्रत्यय होने से इस अर्थ में मी यह प्रयोग होता है। यथा—मथुरा की ओर का द्वार माथुर कहा जाता है।

सोऽस्य निवासः (४१३।८९) जहाँ निवास का स्थान रहता है इस अर्थ में भी अण् प्रत्यय होता है। जैसे मधुरा में जिसका निवास है —वह माथुर है।

अभिजनश्च (४।३।९०) पूर्वजों के निवास के अर्थ में भी अण् प्रत्यय होता है। यथा मथुरा में जिसके पूर्वजों का निवास है; वह भी माथुर है।

मक्ति (४।३।९५) जो स्थान उसका सेवनीय रहता है, इस अर्थ में भी अण् प्रत्यय होने से वह माथुर कहा जाता है।

तस्येदम् (४।३।१२०) उसका यह समान है, इस अर्थं में अण् प्रत्यय होने से यह प्रयोग होता है जैंथे—मथुरा का यह पदार्थं माथुर।

इस प्रकार माथुर शब्द से अनेक अर्थों की प्रतीति होने से माथुर शब्द के प्रयोग से केवल उसी अर्थ की प्रतीति सम्मव नहीं है। । २१।।

# कर्मधर्मी वा प्रवणवत् ॥ २२ ॥

शा० भा०-अथ कस्मान्न कर्माङ्गं देशः । यः कृष्णमृत्तिकाप्रायः, स आह्नी-नेबुकादीनाम् । यथा प्राचीनप्रवणे वैश्वदेवेन यजेत' इति ॥ २२ ॥ आशङ्का ॥

भा० वि०—ननु कर्तृंविशेषणश्यामत्वादिवहेशविशेषणशास्त्वकृष्णमृत्तिकाप्रायत्वादेरिप व्यभिचाराविशेषात् कथिमयमाशङ्केत्याशङ्क्र्य व्याचण्टे—अथ
कस्मादिति । कर्तृंणामानन्त्यादेकविशेषणासंभवेऽिप देशस्यैक्यादेकिवशेषणोपपदस्यैव कर्मधर्मता कस्मान्न भवेदित्येतावानेवाभिप्राय इत्यर्थः । कि विशेषणविशिष्टोऽसौ देशः कर्माङ्गिमिति तत्राह्—य इति । यश्च प्राक्तशदिविशेषणविशिष्टस्य
होलाकादीनामित्यादि द्रष्टव्यम् । देशविशेषस्य कर्माङ्गत्वे दृष्टान्तं दर्शयन्
प्रवणवदिति व्याचण्टे—यथेति ॥ २२ ॥

त० वा०—इदानीं कर्तृविशेषणविशिष्टविध्यनुमानात्प्रतिहतः कर्माङ्गभूत-प्राग्देशादिविध्यनुमानसंभवं मन्यमान आह—'कर्मधर्मो वा प्रवणवत्' इति ।

> प्रागुदक्प्रवणो यद्दत्प्राचीनप्रवणोऽपि वा । देशो भवति कर्माञ्जं प्राग्देशादिस्तथा भवेत् ॥ इति ॥ ६७८

न्या । सु । - सूत्रं कर्माङ्गदेशविशेषणवाच्युपपदशङ्कार्थंत्वेनाऽथेत्यादिसाव्येण व्याख्यातम् । तथा मन्वादिकर्तृंविशेषणवत् कृष्णमृत्तिकाप्रायत्वादेर्देशविशेषणस्यापि व्यक्तिचारेग निरस्तत्वात्, प्राच्यादिवच्च प्राक्त्वादेरिं निरस्तत्वात्, केन विशेषेणोपन्यस्त इत्या-शङ्क्रशाह — इदानीमिति । कतृ णामानन्त्यादसम्भवे प्राक्त्वादेरिं देशस्यैक्यादेव विशेषणोप-पत्तेरित्येतावानाश्यः ॥ २२ ॥

मा० प्र०—देश आदि सम्बन्ध के द्वारा कर्ता की विशेष व्यवस्था न होने पर मी देश आदि के संयोग को कर्म का विशेषण मानकर होलाक आदि कर्मों का देश विशेष में आवद कर प्रतिपादन करने के लिए पूर्वंपक्षियों ने कहा है कि "प्राचीनप्रवणे देशे वैश्वदेवेन यजेत" जिस स्थान में प्राचीन प्रवण अर्थात् जिस स्थान में पूर्वं दिशा में जल गिरता है उस स्थान में वैश्वदेव यज्ञ करें। इत्यादि स्थलों में जैसे प्राक् प्रवण देश आदि को विशेषण मानने से वह कर्म अन्य स्थान में करणीय नहीं होता है, उसी प्रकार जिस देश की मिट्टी प्राय: कृष्ण वर्ण की ही रहती है, उस स्थान के व्यक्ति आह्नीनेवृक आदि यज्ञ का अनुष्ठान करें—इस रूप में देश व्यवस्था की जाय तो ऐसी स्थित में उस विशेष देश को छोड़कर यह अन्य स्थान में वह करणीय नहीं हो सकता है।

कम्मंधमं=देश विशेष कमं का धमं अर्थात् विशेषण, वा=आशङ्का अर्थं में,

प्रवणवत्=प्राचीन प्रवण आदि के समान नहीं ॥ २२ ॥

१. ब. देश: कुष्ण।

# तुल्यं तु कर्तृधर्मेण ॥ २३ ॥

शा॰ भा॰—यथा कर्तर्यन्यवस्थितं शिङ्गं स्यामादि न पदार्थं: संवादमुपैति, तहद्देशलिङ्गन्यवस्थितम् । कृष्णमृत्तिकाप्रायेऽप्यन्ये न कुर्वन्ति । तथाऽन्य-लिङ्गेऽपि कुर्वन्ति । तस्मान्न देशतो न्यवस्था । प्राचीनप्रवणं तु श्रुत्या नियतं वैश्वदेवस्य ॥ २३ ॥

### इति सप्तमं होलाकाऽधिकरणम् ॥ ६ ॥

भा० वि०-देशैकत्वेऽिप तिद्वशेषणानामनविस्थितत्वेन स्यामत्वतुल्यत्वं दर्शियतुं 'तुल्यं तु कर्तृंधर्मेण' इति सूत्रं व्याचष्टे—यथेत्यादिना । यथा स्यामत्वादिकर्तृ-लिङ्गमव्यवस्थितत्वादाह्नोनैवृकादिभिः पदार्थैः सह संवादमुपैति, न तिन्नयत्त-सहभावि भवति, तद्वद्देशविशेषणमि प्राक्त्वकृष्णमृतिकाप्रायत्वादि न होलाका-दिभिस्सह संवादमुपैति अनवस्थितत्वादिति योजना, कृष्णमृत्तिकाप्रायत्वादेरन-वस्थितत्वमुपपादयति—कृष्णमृत्तिकेति । अन्ये न कुर्वन्तिति । केचन कुर्वन्ति अन्ये न कुर्वन्तिति । केचन कुर्वन्ति अन्ये न कुर्वन्तिति । वेशविशेषणस्याव्यवस्थितत्वे फलितमाह—तस्मादिति । न व्यवस्था होलाकादोनामित्यर्थः । यत्तु प्रवणवदिति तत्राह—प्राचीनेति । प्राचीनप्रवणत्वादिप्रत्यक्षश्रुत्या वैश्यदेवस्य नियतमित्यर्थः । तेन कर्तृविशेषणस्य कर्माङ्गविशेषणस्य वा व्यवस्थितस्य कस्यचिदभावान्न तद्वाच्युपपदयुक्तयानुमीय-मानया श्रुत्या होलाकादीनां व्यवस्थितस्य कस्यचिदभावान्न तद्वाच्युपपदयुक्तयानुमीय-मानया श्रुत्या होलाकादीनां व्यवस्थितस्य क्रित्विदिरितिभावः ॥ २३ ॥

त० वा०—'तुत्यं तु कर्तृधर्मेण' तिच्चिह्नमनवस्थितम् ।
दिक्कृष्णमृत्तिकाप्रायप्रभृतिव्यभिचारतः ॥ ६७९
प्राग्देशो यो हि केषांचित्सोऽन्येषां दक्षाणापथः ।
तथोदवप्रत्यगित्येवं नैकरूप्येण गम्यते ॥ ६८०
मृत्तिकाद्यपि यच्चिह्नं तत्रान्यत्र च तत्समम् ।
होलाकादिविधस्तस्मान्न तेनापि विशेष्यते ॥ ६८१
पुरुषापेक्षयाऽऽचारस्तिस्मन्नपि न दृश्यते ।
अन्यस्मिन्नपि दृष्टश्च तस्माद्देशोऽप्यकारणमिति ॥ ६८२
इति सप्तमं होलकाधिकरणम् ॥ ७ ॥

न्या । सु । माद्ये कृष्णमृत्तिकाप्रायग्रहणं प्रावत्वादेष्पलक्षणार्थम् । प्राचीनप्रवणोदाहरणं च प्रागुदवप्रवणस्यापोति व्याचष्टे—प्राणिति । तुल्यं तु कतृधर्मणेति सूत्रमव्यवस्थिततुल्य-त्वाभिप्रायेण व्यभिचारतुल्यत्वाभिप्रायेण व्याचष्टे—तुल्यं त्विति विक् । कृष्णमृत्तिकाप्राय-

१. व. व्यस्थित्र्यामा।

२. ब. एतद्वाक्यं नास्ति ।

प्रभृति यत्, तस्य देशस्य चिह्नम्, तदाचारानुमेयश्रुतिगतोपपदवावयत्वेनाशिङ्कतं तदनवस्थितत्वाद् व्यमिचाराच्च कर्नृधर्मेण प्राच्यत्वादिना, द्यामत्वादिना च तुरुयमित्ययः ।
दिशस्तावद्देशिकाषिचह्नत्वासम्मवनुपपादयति—प्राग्देश इति । कृष्णमृत्तिकादेरनवस्थितत्वं
यथैत्यादिमाध्योक्तमुपपादयति — मृत्तिकाद्यपीति । तत्र दक्षिणदेशे अन्यत्र च देशान्तरे
तत्सममित्यथः । व्यमिचारानवस्थितत्वयोरितरेतरनैरपेक्ष्येऽप्युपपादनिनराकरणार्थत्वं
दशंयितुं तम्मादित्युपसंहारमाध्यं तावद् व्याचध्दे-होलाकादीति । कृष्णमृत्तिकाप्रायेणापीति
व्यमिचार इत्यादिमाध्यं व्याचध्दे-पुरुषापेक्षयेति । अत्राप्युपसंहारमाध्यमावृत्या योजयित—
तस्मादिति । कर्नृविशेषवद्देशोऽपि होलाकादिव्यवस्थाकारणं न मवतीत्यर्थः ॥ २३ ॥

।। इति श्रोमत्त्रिकाण्डमीमांसामण्डनप्रतिबसन्तसोमयाजिभद्वमाधवास्यजभद्वसोमेश्वर-विरिवतायां तन्त्रवातिकटोकायां सर्वानवद्यकारिण्यां न्याथसुधाख्यायां प्रथमाध्यायस्य तृतीयस्मृतिचरणपूर्वाद्वम् ।।

मा० प्र० - स्थामवर्ण वृहत्काय लोहित नेत्र वाले व्यक्ति आह्वीनेपुक आदि कर्म करते हैं, यह कहने पर जैसे वह अव्यक्तिचरित नहीं होता है, उसी प्रकार जिस देश की मृत्तिका प्रायः कृष्णवर्ण की होती है, वहाँ के व्यक्ति आह्वीनेपुक आदि अनुष्ठान करते हैं - यह कथन भी व्यक्तिचरित है। क्योंकि, जिस स्थान की मिट्टी काली गहीं है, ऐसे स्थानों में भी लोग इस अनुष्ठान को करते हैं। इसी प्रकार जहाँ की पिट्टी प्रायः कृष्णवर्ण की ही है; ऐसे स्थानों में इसका अनुष्ठान लोग नहीं करते हैं। अतः देश आदि को कर्म का विशेषण करना उचित नहीं है। अतः होलाक आदि देश विशेष में ही कर्तव्य है, अन्यत्र करणीय नहीं है—यह कहना उचित नहीं है।

गीतमीय स्मृति केवल सामवेदियां के लिए ही अवलम्बनीय है—यह कहना गी ठीक नहीं है। यह सत्य है कि गीतम सामवेदीय थे एवं उनकी शिष्य परम्परा भी प्रायः सामवेदीय हो सकते हैं—इसलिए, इस प्रकार की किम्बदन्ती प्रचलित हो गई कि गौतमीय स्मृति समवेदीय के लिए ही अनुसरण योग्य है।

वैश्वदेव यज्ञ की प्राचीन प्रवणता का उदाहरण भी इस स्थान में प्रयोज्य नहीं है, क्योंकि, वैश्वदेव यज्ञ की प्राचीन प्रवणता साक्षात् श्रुति के द्वारा विहित है, प्रकृति में ऐसा नहीं है।

तु=पूर्व आशङ्का के निवारण के लिए है, कर्तृधर्मिण तुल्यम्=कर्तृ विशेषण के समान, देश आदि को कर्ता का धर्म कहना एक ही समान है, कारण उसको कर्ता का धर्म मानने पर जो दोष होगा कर्मधर्म मानने पर भी वे ही दोष होंगे।

आशय यह है कि कर्ता में अन्यवस्थित रमादि चिह्न कर्मों के साथ एकरूपता सिद्ध नहीं हो पाती हैं, क्योंकि, कृष्ण आदि अन्यवस्थित है। ऐसे स्थान पर भी अनुष्ठान होता है और नहीं भी होता है और अन्यत्र भी होता है, वैश्वदेव यज्ञ के समान होलाक आदि में कोई देश विशेष सम्वद्ध विधान श्रुति में नहीं है। अतः होलाक आदि देश विशेष में ही अनुष्ठेय नहीं है ॥२३॥

## अथाऽष्टमं व्याकरणाधिकरणम् ॥

# [८] प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्याच्छब्देषु न व्यवस्था स्यात् ॥२४॥ पू०

शा० भा०—गौर्गाती भोणी गोपोतिलका इत्येवमादयः शब्दा उदाहरणम् ।
गोशब्दा यथा सास्मादिमति प्रमाणम्, कि यथा गाव्यादयोऽपि उत नेति सन्देहः ।
किमत्रैकः शब्दोऽविच्छित्रपारम्यर्योऽर्थाभिधायो, इतरेऽपभंशाः, उत सर्वेऽनादयः ।
सर्व इति बूमः । कुतः ? प्रत्ययात् । प्रतीयते हि गाव्यादिभ्यः सास्नादिमानर्थः ।
तस्मादितो वर्षशतेऽप्यस्यार्थस्य सम्बन्ध आसीदेव, ततः तत्वद्य परतरेणत्यनादिता । कर्ता चास्य सम्बन्धस्य नास्तीति व्यवस्थितमेव । तस्मात्सर्वे साधवः,
सर्वेभाषितव्यम् । सर्वे हि साध्यन्त्यर्थम् । यथा हस्तः करः पाणिरिति । अर्थाय
ह्येत उच्चार्यन्ते , नादृष्टाय । न ह्येषामुच्चारणे शास्त्रमस्ति । तस्मान्न व्यवतिछेत किच्चदेक एव साधुः । इतिरेऽसाध्य इति ॥ २४ ॥ इति पूर्वपक्षः ॥

भा० वि० — अत्र स्मृत्याचारयोः प्रामाण्ये सिद्धे तदन्तर्गताया व्याकरणस्मृतरि सामान्यतः स्मृत्यधिकरणसिद्धमि श्रुतिमूलतया प्रामाण्यं होलाकधिकरणप्रञ्जेनैवानन्तराध्वसाधुशब्दिनिष्ठेकगुणजात्यदिवाचकोपपदयुक्तश्रुत्यनुमाना—
सम्भवेन निर्मूलतयाक्षिप्य समाधीयत इति सङ्गितिः विषयमधिकरणस्य दर्शयति—
गौरित्यदिना । संशयमाह—किमन्नेति । गोगाव्यादिषु मध्य एक एव गोशव्दोऽविच्छन्नपारम्पर्योऽर्थाभिधाने त्यनादिप्रयुक्तः, इतरे गाव्यादयो गवादिसाधुशब्दोखिवारियपायां तदसामर्थ्यंजिनता उतानादय एव सर्वं इत्यर्थः । एतदुकं भवति—
यदि समूलतया व्याकरणस्य प्रामाण्यात् तदनुगतानामेव गोशव्दादीननामनादिवाचकत्वम्, तदा त एव साधवः । अथ निर्मूलतया व्याकरणस्याप्रामाण्यात् तदनुगमिवशेषाभावात् सर्व एव गोगाव्यादिशब्दा अनादयः तदा सर्व
एवंते साधव इति सदसन्यूलत्वाभ्यां व्याकरणप्रामाण्याप्रामाण्यसन्देहादेव साध्वसाधुत्वसन्देहो युक्त इति । प्रयोजनं तु विचारस्य पुरुषार्थेषु लोकिकं व्यवहारेषु
कत्वञ्जभूतेषु च ब्रीह्यादिपदार्थविषयव्यवहारेषु साधुभिरेव भाषितव्यमितिनियम-

१. गौरित्यस्य शब्दस्य गानी, गोणी, गोता, गोपोतिलिकेत्येवमादयोऽ१भ्रंशः महामाध्ये परपशाह्निके निर्दिष्टाः १-१-१ ।

२. ब. यथा गोशब्दःसास्नादि । ३. ब. मतः प्रमाणं । ४. ब. थामिधाने ।

५, ब. ततरच। ६. व. तत:पर। ७. व. जै० सू० १-१-५ इत्यत्र।

८. ब. एतम्रास्ति वाक्यम् । ९. न धर्माय ।

सिद्धिः । इदानीं शब्देषु न व्यवस्था स्यात् इति सूत्रावयवं व्याकुर्वन् पूर्वपक्ष-माह—सर्वइति—वृस इति । गोगाव्यादयस्यवं एवानादयः शब्दाः । न तु कश्चिदनादिः, इतरे अपभ्रं शा इति तेषु व्यवस्था संभवतीत्यर्थः । अत्र प्रमाणं पृच्छति—कुत इति । अर्थापत्ति प्रमाणमाह—प्रत्ययादिति । एतद्विवृणोति— प्रतीयत इति । प्रयोगप्रत्ययान्यथानुषपत्त्या गाव्यादीनामपि सास्नादिमतार्थेन सहाभिसम्बन्धो अनादिरवगम्यत इति भावः ।

ननु गाव्यादिशव्दानामशक्तिजत्वेनाभ्रंशत्वेऽिष सादृश्यात् स्वप्रकृतिभूतगोशब्दोपस्थापनद्वारेणान्यथाप्युपपन्नमर्थप्रत्यायकत्वमत आह—तस्मादिति ।
अगृहीतगोशब्दानामपीदानीं गाव्यादिभ्योऽर्थभ्रत्ययदर्शनादेषामेव पूर्वमप्यर्थेन
सम्बन्ध आसीदिति निश्चीयत इत्यर्थः । अवध्यस्मरणाद्य्यनादिरेषां सम्बन्ध
इत्याह—ततश्चेत्यादिना । सम्बन्धकर्तुः सम्बन्धग्रन्थे निराकृतत्वाद्यानादिरयमित्याह—कर्ता चेति । अर्थसम्बन्धस्यानादित्वे फलितमाह—तस्मादिति ।
अस्तु सर्वेषां साधुत्वम्, ततः किमित्याशङ्क्र्य पूर्वपक्षप्रयोजनमाह—सर्वेरिति ।
यस्मात्सर्वे साध्यन्त्यर्थम् तस्मात्सर्वभीपितव्यमिति सम्बन्धः ।

ननु सर्वेषां दृष्टार्थप्रत्ययसाधनत्वाविशेषेऽप्यदृष्टार्थो गोशब्दप्रयोगनियमो भिवष्यतीत्यत आह – अर्थायेति । अर्थप्रतिपत्तिप्रयोजनायेत्यर्थःः । कृतो न धर्मा-येत्याशङ्क्र्य प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वादिति सूत्रावयवं योजयित—न ह्येषािमिति । प्रयोगोपपत्तेगंवादिशब्दोच्चारणनियमस्याशास्त्रत्वाच्छास्त्राविषयत्वादिति सूत्रार्थः । न च व्याकरणविषयत्या शास्त्रविषयत्वमाशङ्कानीयं धर्मार्थस्य साधुप्रयोगनियमस्य, प्रयोगस्य वा साधुस्वरूपित्यमस्य निष्प्रमाणकत्वेन तद्विषयव्याकरणस्यापि निर्मूलत्या प्रामाण्यासम्भवेन साधव एव प्रयोक्तव्या इति प्रयोगनियमस्य गवादय एव साधव इति साधुस्वरूपित्यमस्य चाशास्त्रीयत्वादिति भावः, नियमस्याशास्त्रीयत्वे फलितमाह—तस्मादिति । एक एव साधुरितरेऽपभ्रं शा इति व्यवस्थायां सत्यामप्ययमेवैक इति न नियन्तुं शक्यिमिति सूचित्रं—क्विवित्यु-क्तम् ॥ २४ ॥

अथाष्ट्रमं व्याकरणाधिकरणम्

त० वा०—एकस्मात्पदात्प्रयोगनानात्वदर्शनादनेकार्थप्रतिभाने सित विकल्पदोषभयादनेकादृष्टशक्तिकल्पनाप्रसङ्गाच्च गौणमुख्यविभागमाध्रित्य व्यवस्थितशास्त्रप्रयोगबलेनाव्यवस्थिते लौकिकप्रयोगवाधाद् यववराहादिशब्दानामर्थनिर्णयः
प्रतिपादितः । एवं पुनरेकस्मिन् गवादावर्थे गोगाव्यादयो बहवः शब्दाः प्रयुज्यन्ते,
तत्र वृद्धव्यवहारावगतप्रतिशब्दसमवायिवाचकशक्तिभेदोपपत्तेः शास्त्रस्थसर्वशब्दप्रयोगाणां च लौकिकशब्देरविरोधात् पदपूर्वकत्याच्च वाक्यात्मकशास्त्रव्यापारसिद्धनं पदगतसाध्वसाधुत्वप्रतिपादने व्यापारो भवति, इतरेतराश्रयत्वप्रसङ्गात्।

तथा हि—लोकप्रसिद्धशब्दार्थवशं शास्त्रं प्रवर्तते । अतो न लौकिकेष्वस्मारसाध्वसाधुरवनिर्णयः ॥ ६८३ वाक्यार्थेषु हि श्रृतिस्मृत्याचारविरोधदर्शनाद्वलावलमानुपूर्व्येणावधृतम् इह न तु, विपरीतकमस्वात् ।

> लोकादेवाधिगन्तव्या शव्दानां साध्वसाधुता । वाचकावाचकत्वेन सा च नित्यं व्यवस्थिता ॥ ६८४ ध्वनिमात्राण्यसाधूनि वर्णा वा केवलात्मनाम् । संघातोऽर्थानपेक्षो वा मातृकाद्युपदेशवत् ॥ ६८५

तेन भेरीशङ्कादिशब्दा गकारकादयः प्रत्येकम्, तद्वर्गा वाऽनथंकत्वादपशब्दा इति, लोकव्यवहारादेवार्थं न साधयन्तीत्यसाधवो गम्यन्ते । गाव्यादयः पुनर्ग-वादिवदेव साधयन्त्यर्थम्, तेभ्योऽपि वा शोष्ट्रतरं प्रसिद्धतरत्वादर्थप्रतीतिमृत्पाद-यन्तीति, सत्यप्येकविषयानेकशब्दत्वे हस्तकरपाण्यादिशब्दवदर्थसाधनत्वात्सावृत्वे-नावधार्यन्ते ।

ततश्चावाचकत्वेन यद्यसाघुत्वमुच्यते । तस्य लोकविरुद्धत्वान्न ग्राह्यत्वं प्रतीयते ॥ ६८६ अदृष्टविषया चेत्स्यादेतेषां साध्वसाधुता । वेदवाक्येरनिर्दिष्टा न साऽस्त्यन्यप्रमाणिका ॥ ६८७

प्रत्यक्षेण तावदुभयत्राप्यविशेषेण वर्णाः शुद्धाः प्रतीयन्ते । न तद्गते, तत्स-मुदायगते वा साधुत्वासाधुत्वे । न वाऽननुभूतसम्बन्धादनुमीयेते । तिन्तराकर-णाच्च तत्पूर्वकपुरुषवचनिराक्रियाऽपि सिद्धा । वेदवचनं पुनर्वस्तुस्वरूप-तद्गत-गुणदोषान्वाख्यानपरं विधिप्रतिषेधानपेक्षं नैव किचित्प्रमाणत्वेन संभवति । साधुत्वासाधुत्वयोरननुष्ठानात्मकत्वाद्धिधिप्रतिषेधविषयत्वम् । अभिधानकरणभूत-योविधेयत्वसंभव इति चेत् ?

न । प्रतिशब्दमनन्तिविधिप्रतिपेधवावयानुमानकल्पनानुपपत्तेः । यो हि प्रतिपदं पाठं साधूनां नाध्यवस्यति । विधिवाक्यानि तावन्ति स कथं प्रतिपत्स्यते ॥ ६८८ अपशब्दाश्च शब्देभ्यो भूयस्त्रेन व्यवस्थिताः । न कलञ्जादिवत्तेषां प्रतिपेध्यत्वसंभवः ॥ ६८९

त्रीह्यादोनि हि कलञ्जादीनि च नियतजातिगुणादिरूपेण परिज्ञायमानप-रिमाणत्वाद्विधिप्रतिषेधगोचरीभवन्ति न तु गवादिगाव्यादीनां जातिरूपेण, व्यक्तिरूपेण वा विधिप्रतिषेधावुपपद्येते ।

१. पश्च पश्चनला मक्ष्या ब्रह्मक्षत्त्रेण राघव । श्रह्मकः श्वाविधो गोधा श्रशः कूर्मश्र पश्चमः । वा० रा० कि० का० सर्गे १७ । श्लो० ३७ । अमिद्यामावनेति मु० पु० पा०

न तावत्साध्वसायुत्वे जातिगुणाद्यात्मकसामान्यरूपेण सर्वव्यक्तयनुगते विज्ञा-येते, यदालम्बनी द्वावेव विधिन्नतिषेधावनुमीयेयातां—साधुभिभषित, नासाधु-भिरिति।

अविभक्ता हि शब्दत्वजातिः शब्दापशब्दयोः । न त्ववान्तरसामान्ये केचिद्वर्गद्वयस्थिते ॥ ६९०

तेन यद्येकैका व्यक्तिविधीयेत, प्रतिषेध्येत वा ततो यावत्पदं वाक्यान्य-नुमिमानखेलोक्यपूरणादप्यधिकानि स्मृतिमूलभूतानि वेदवाक्यान्यनुमिमीते। न च तावतां कोटिशतभागोऽप्याम्नातुं शक्यते। न चानाम्नातस्य स्मृतिमूलत्वम्। नित्यानुमेयश्रुतिमूलप्रतिषेधात्।

न च वाचकत्वावाचकत्वनिवन्धनौ विधिप्रतिपेधौ संभवत—सर्वेषां वाच-कत्वात्।

वाचकैर्भाषितव्यं हि प्राप्तत्वाच विधीयते । अवाचकित्वंधश्च नाऽप्राप्तेरवकल्पते ॥ ६९१

न ह्यदकं पिबेदिंग्न न पिबेदिति च विधिप्रतिपेधौ संभवतः। अवश्यं च व्याकरणस्मृतिमूलभूतनाधुविधिश्रुतिः असाधुप्रतिषेधश्रुतिः उभयं वा संयोग-पृथक्तवात् कल्पनीयम्। त्रिष्विप च पक्षेपु साध्वनुशासनमात्रमेव सौकर्यादाश्रितम्। यदि ह्यपशब्दप्रतिषेधमूलं व्याकरणम्, ततस्तेषां बहुत्वादव्यस्थितरूपत्वाच न स्वरूपमवगन्तुं शक्यत इति 'पञ्च पञ्चनखा भक्ष्या' इति स्मृतिन्यायेनानुगतविपरीत-भाषणप्रतिषेधोऽर्थापत्तिसिद्धः स्मर्यते। साधुविधिपक्षे तु त एव स्मर्तव्या। उभयपक्षे तु तदनुगमादेवेतरसिद्धेः प्रतिषेधविषयज्ञानोपपत्तिः। स एष व्याकरणस्य न पक्षत्रयेऽष्येकानुगमनियन्यनत्वात्कथंचित्संक्षेपोऽत्रकल्पते। ननु प्रतिशब्दं विधिप्रतिषेधावक्ष्यतिः, अनन्तवाक्यपाठासंभवात्। इष्टासंभवदर्शनार्थमेव होलाकाधिकरणेऽभिहितम्। न तस्याऽऽकृतिवखनता न्याय्या, न व्यक्तिवचनतेति। तस्माद-संभवनम् रुत्वादपस्मृतिः।

अथ प्राप्तश्च योऽर्थः स्यान्न स शास्त्रस्य गोचरः। सिद्धः शब्दप्रयोगश्च लोकादेवार्थलक्षणः॥ ६९२

# कात्यायनवार्तिकावलम्बनेन शङ्का

अथार्थलक्षणत्वेऽपि शास्त्रेण धर्माय प्रयोगनियमात्प्रयोगोत्पत्तिशास्त्रत्वं स्यादिति । तदनुपपन्नम् । नियमा<sup>१</sup>विषयासंभवात् ।

यस्य ह्यनियता प्राप्तिस्तच्छास्त्रेण नियम्यते । नित्यप्राप्तप्रयोगस्तु न शन्दो नियमास्पदम् ॥ ६९३

१. क. (टिप्पण्यां) प्रयोगनियमेति पाठः ।

यस्याप्यत्यन्तमप्राप्तिस्ततोऽन्यो न नियम्यते । तव चात्यन्तमप्राप्तिर्गाव्यादेः प्राप्तता मम ॥ ६९४

तेन पक्षद्वयेऽपि नियमानुपपत्तिः।

कीदृशस्त्रात्र नियमः कल्प्येत —िक साधुभिरेव भाषितव्यम्, उत साधुभि-भौषितव्यमेवेति ।

> यदि साधुभिरेवेति नासाधोरप्रसङ्गतः । नियतं भाषितव्यं चेन्मीने दोषः प्रसज्यते ॥ ६९५

यदि ह्येकार्थाः साध्यसाधयो विकल्पेन प्राप्तुयुः ततः साधुनियमावकाशः स्यात् । त्वन्मते तु पुनः—

> अत्यन्तावाचकत्वात्तु नैवासाधुः प्रसज्यते । यन्नि वृत्तिफलः साधोनियमोऽत्रार्थवान्भवेत् ॥ ६९६

अथ प्रमादाशक्ति कृतप्रसङ्गिनवृत्तिनियमं प्रयुञ्जीत । तदसत् । न हि शास्त्रशतेनापि प्रमादाशक्तिकारितात् । निवर्त्यन्ते प्रयोक्तारः प्रयोगदिति दृश्यते ॥ ६९७

दृष्टोऽपशब्दानामर्थाभिन्नाने प्रयोग इति चेत् ? उच्यते—अन्योऽप्यक्षिनिकोचादेः प्रयोगोऽर्थेषु दृश्यते । तन्निवृत्तिफलः कश्चिन्नियमो न च दृश्यते ॥ ६९८

न च नियमानां प्रतिपक्षनिवृत्तिः प्रयोजनम् । परिसंख्याप्रयोजनत्वात् । न चायं परिसंख्याविषयो युज्यते । युगपत्प्राप्त्यभावात् । न वा दृष्टार्थतैवास्य प्रयोगस्योपपद्यते । न हि दृष्टनिराकाङ्क्षाददृष्टमपि गम्यते ॥ ६९९

न हि तादृशेष्वदृष्टकल्पनायामर्थापत्तिः प्रभवति । परार्थत्वाच्च फलश्रुतेरर्थ-वादत्वम् । न वासति फले शक्यमपूर्वं कल्पयितुम् ।

### नियमापूर्वस्य निरासः

न चेदं नियमापूर्वमाश्रितं ववेति गम्यते । शब्दार्थश्रोतृतद्वृद्धिवक्त्रुच्चारणगोचरे ॥ ७००

शब्दस्य तावदत्यन्तपरार्थदृष्टार्थत्वान्नापूर्वेण कश्चिदुपकारः । सत्यपि चाभि-धानकर्मत्वेनार्थस्य प्राधान्ये, दृष्टार्थेषु लोकव्यवहारेषु विनाऽप्यपूर्वेणाङ्गभावाद-पूर्वोपकारानुपयोगः । श्रोतुः पुर्नानयमविधिसंस्पर्शानन्तर्गतत्वादेवासंस्कार्यत्वम् । बुद्धचोश्च क्षणिकत्वान्न कालान्तरावस्थाय्यपूर्वाधारत्वोपपत्तिः ।

१. क. यस्मिन्वृत्तिफलः।

२. चक्तिभूत्।

पक्ता तु भाषणे सर्वो गुणभूतो विधोयते। न तस्य नियमापूर्वसंरकार्यत्वनिरूपणम् ॥ ७०१ न प्रधानपदं चात्र विद्यते स्वर्गकामवत्। न च षष्ठयुक्तसम्बन्धात्स्वामित्वेन प्रधानतः ॥ ७०२ यत्तु दिङ्नियमापूर्वं भोजनादिषु कल्पितम्। पुरुषार्थक्रियाद्वारं तदर्थं तत्प्रतीयते॥ ७०३

न चेहोच्चारणमुच्चारियत्रथंम्, येन भोजनादिसमत्वं प्रतिद्येत । स्वरू<mark>पेण</mark> पुनर्भोङ्गित्वाद् बुद्धिवदेवासंस्कार्यम् ।

एवं चावेदमूलत्वान्न धर्मनियमार्थता । युका शब्दस्मृतेवक्तुं न चास्याः शास्त्रता स्वयम् ॥ ७०४ तदुक्तं 'प्रयोगशास्त्रमिति चेन्नासन्नियमात्' इति ।

#### वेदवत् स्वातन्त्रयेण प्रामाण्यनिरासः

निह व्याकरणादीनां वेदस्वेन स्वतन्त्रता । पुरुषाधीनवृत्तेश्च सापेक्षस्याप्रमाणता ॥ ७०५

सर्वत्र हि 'पौरुषेयाद्वचनादेवमयं.पुरुषो वेदेति प्रत्ययः' तेन कर्त्रभिप्रायप्रका-शनमात्रोपयुक्तत्वाद्वयाकरणान्नैव शब्दगतसाध्वयाधुविभागः प्रतीयते । न च स्मृत्यन्तरं किंचिद् दृष्टं तत्कार्यगोचरम् । दृढं श्रुत्यनुमानं स्याद्येनोपनयनादिवत् ॥ ७०६

# व्याकरणस्मृतेः धर्मशास्त्रौस्तुल्यत्वभ्

प्रायेण मनु-गौतम-विष्ठादित्रणीताः समानेष्वर्थेषु धर्मसंहिता वर्तन्ते । तेनाविणानात्ताभ्य एव श्रुतयः स्वनुमानाः । न च व्याकरणस्य ताभिः समानार्थत्वम् ।

## सूत्र-वात्तिक-भाष्यकाराणां प्रयोजनविगानेनाप्रामाण्यम्

परस्परेण चाऽऽचार्या विगीतवचनाः स्थिताः । सूत्रयातिकभाष्येषु कि तत्राध्यवसीयताम् ॥ ७०७ न तावत्सूत्रकारेण किचिदुक्तं प्रयोजनम् । कथं चैतावति ग्रन्थे स्यात्प्रयोजनविस्मृतिः ॥ ७०८

येष्विप तद्ग्रत्थेपु विस्पष्टान्यादित एवाऽऽरभ्य प्रयोजनानि ज्ञायन्ते । न चैषां श्रवण-ग्रहण-धारणेषु महान्खेदस्तेष्विप जिज्ञासूरसाहार्थं पूर्वं प्रयोजनान्येव

२. क. प्रधानता।

निबध्यन्ते 'धर्मं व्याख्यास्यामः (वे. द. १ १-१'), यज्ञं व्याख्यास्यामः (आप० परि० सू. १-१) इत्येवमादिभिः । इह पुनरत्यन्तकष्टं व्याकरणं प्रणयता सूत्रकारेण धर्मार्थंकाममोक्षाणां न कस्यचित्प्रयोजनत्वमाश्रितम् । न च सर्वप्रधाने वस्तुन्य-नादरो युक्तः । सुज्ञातत्वं पुनरीवृशम्, येन।द्यापि विवदन्ते ।

धर्मश्च फलसंबद्धं कर्म यागादि वर्ण्यते। न च व्याकरणे किंचित्तादृक्कर्मोपदिश्यते॥ ७०९ धर्मत्वं यच्च विज्ञान-शास्त्रपूर्वप्रयोगयोः। यथेष्टं वर्णितं तच्च न शास्त्रसदृशं मतम्॥ ७१०

शास्त्रार्थो हि निरूपितरूपो भवति । इह च ज्ञानधर्मत्व मुपन्यस्य, अधर्मप्रस-ङ्गभीतेन शास्त्रपूर्वप्रयोगेऽभ्युदय इति वार्तिककारेणोक्तम् । भाष्यकार आह— अय वा पुनरस्तु ज्ञाने धर्मः (पस्पशाह्तिकः १-१-१) इति । न चैवमनियमेन धर्मत्वावधारणं युक्तम् ।

> संबद्धयोश्च धर्मत्वं यर्दकस्यावधार्यते । तदेतरत्तदर्थत्वान्न धर्मत्वेन गम्यते ॥ ७११

## ज्ञानप्रयोगयोरन्योन्यतरस्यानुनिष्पादितत्वेन उपसंहारः

तिवह यदि तावज्ज्ञानमेव धर्मत्वेनावधारितम्, ततो लोकप्रसिद्धस्यैव प्रयोगस्य ज्ञानात्तु निष्पादितत्वेन सत्यामप्युपकारिनवृंतौ वाजिनादिवतप्रयोजकत्वाभावः। शास्त्रपूर्वकप्रयोगपक्षे तु ज्ञानस्य तदङ्गत्वेन निराकाङ्क्षभूतत्वात्। असत्यां प्रयोज्ञन्तराकाङ्क्षायां यद्यपि काचित्रकले श्रुतिर्भवेत् साऽपि 'द्रव्यसंस्कारकर्मं' ४-३-१ इत्यनेन न्यायेनऽर्थवादतया ज्ञायते। न हि समानाष्विनोः परस्मिन्फलवित् ज्ञाते पूर्वस्यापि फलवता ज्ञायत इति विणतमेतत् "योऽद्रथमेषेन यजते य उच्चेनमेवं वेद" इति।

किं च—आदिमत्त्वाच्च धर्मत्वं नैव ज्ञातप्रयोगयोः। न हि व्याकरणापेक्षा वर्तते वैदिकी श्रुतिः॥ ७१२

यन्ताम ज्ञानं नित्येन वेदेनैव क्रियते, तत्र तत्पूर्वंकप्रयोगविधानं फलायोप-पद्यते । व्याकरणज्ञानं तु पौरुषेयम्, ग्रन्थाधीनत्वान्मन्त्रार्थवादगतानित्यसंयोगपरि-हारन्यायेनानादिवेदविषयत्वेन नावधार्यते ।

### व्यवहारनित्यतया कण्ठस्थनित्यतया वेदस्य नित्यत्वनिरासः

न च व्याकरणं नित्यं कथंचिदवगम्यते । कर्तृस्मृतिद्रढिम्ना हि नित्यपक्षनिराक्रिया ॥ ७१३ अथापि व्यवहारनित्यतान्यायेन पौरुषेयव्याकरणपरम्पराऽनादिः कल्प्येत, तथाऽपि 'उक्तं तु शब्दपूर्वंत्वम्' (१-१-२९) इत्यस्य न्यायस्य स्थितत्वात् । अनेक-पुरुषकृतमपि सद्व्याकरणं वेदालम्बनत्वं न प्रतिपद्यते ।

> न च व्याकरणत्वास्या जातिः काचिद्वयवस्थिता । अनित्ये वाक्यसंघाते सा जातिः क्वाऽवितिष्ठताम् ॥ ७१४

### पात ज्जलभाष्यानुसारेणाशङ्का-निरासी

अथ 'लक्ष्यलक्षणे व्याकरणम्' (प. आ.) इति सत्यपि लक्षणांशकृत्रिमत्वे लक्ष्यांशेन नित्येन विधिरुपपत्स्यत इति ।

तदनुपपन्नम् । कुतः--

अत्यन्तभिन्तरूपत्वाल्रक्ष्याणां लक्षण।दिना । नैकमालम्बनं किचिद्विधेरस्तीत्युदाहृतम् ॥ ७१५

ननु वेद 'एव च्याकरणिनत्यत्वं दृश्यते । यथाऽऽह---'तस्मादेषा च्याकृता वागुद्यत' (ते सं. ६.४.७) इति । नैतदस्ति ।

> व्याकृता सम्प्रदायेन वाणी नित्येव वैदिकी । अनुदितोच्यमानेयं कर्मस्वाध्यायकालयोः ॥ ७१६

अव्याकृताया हि लौकिक्या वाचः शिष्याचार्यसम्बन्धेन स्वर्वणंमात्रा-कमेरविष्कुतरूपैनिरूपिताकारैरेव वैदिकी व्याकृतेत्युच्यते। तस्माच्य मन्त्रब्राह्मणा-त्मिकायाः कर्मसु, ज्ञाने, प्रयोगे च धर्मोऽस्येव। यदिष च एकः शब्दः सम्यग् ज्ञातः सुप्रयुक्तः शास्त्रान्वितः स्वर्गे लोके कामधुग्भवित (म. भा. ६.१.८४) इति।

तदिष स्वाध्यायप्रशंसाशेषभूतमेव । "अहरहः स्वाध्यायमधीयीत" इत्यत्र 'अप्येकामृचम्, यजुः, साम वा' इत्येतदवश्यकर्तव्यतानियमार्थमुक्तम् ।

> योऽपि मन्त्रं समस्तं हि न'घीयीताप्यशक्तितः । तस्य शास्त्रान्वितः शब्द एकोऽपि स्वर्गकामधुक् ॥ ७१७

शास्त्रान्वित इति च यथास्वाध्यायमनुगत इत्यर्थः । सम्यद्प्रयुक्त इति चोपनयनोपसदनगुरुशुश्रूषादभंपवित्रपाणित्वादीतिकर्तव्योपपननत्वाश्रयणेनोक्तम् । यदिप च "तस्माद् बाह्यणेन न म्लेच्छितवै नापभाषितवै , म्लेच्छो ह वा एष यदपशब्दः" इति, तत्सं प्रदायागतवैदिकशब्दविनाशप्रतिषेधार्थमेव । वैदिकाच्वा-पेतत्वाल्लीकिकस्यापशब्दत्वं संभवति ।

२. क. "नापभाषितवा" इति ।

सुज्ञानं च । न लौकिकादप्यपेतोऽपशब्दो नाम किश्चिदस्ति । गाव्यादीनामिष शवदानां श्रोत्रग्राह्यत्वेन शव्दशब्दवाच्यत्व-शव्दबृद्धिग्राह्यत्वशव्दत्वानुगम-दर्शनात् । अथाप्यवश्यं लौकिकादप्यपेतोऽपशब्द आश्रयणीयः । अथाऽपि "न म्लेच्छभाषां शिक्षेत" इत्येवमादिस्मृत्यनुसरणेन हिमवद्विन्ध्यान्तराल-कृष्णमृगसंचरणाद्युपलक्षितधर्माधिकृतार्यावर्तनिवासिव्यतिरिक्तवबंरादिभाषागतस्य म्लेच्छतत्वसमानाधिकरणापशब्दत्वज्ञानात्तेन भाषणं प्रतिषिध्यते । युक्तं च तस्याशेषतदीयाचरणवत्परिहरणीयत्वम्, न त्वार्यावर्तनिवासिप्रयुक्तेषु गाव्यादिषु म्लेच्छतिधात्वर्थानुगमः कश्चित् । येन तदनाचारितत्वेनापवृत्तवदपशब्दस्वं निरूप्यते ।

यदिप च ''आहिताग्निरपशब्दं प्रयुज्य प्रायिश्वत्तीयां सारस्वतीमिष्टिं निवंपेत्'' इति तदप्यनृतवादवैदिकशब्दिवनाशम्लेच्छभाषाप्रयोगाश्रयमेव वेदितव्यम्, न तु व्याकरणानुगतव्यतिरिक्तशब्दप्रयोगविषयम् । तथा हि—

कथं नामेदृशात्कार्यात्सर्वं एवाऽऽहिताग्नयः। प्रवर्तेरन्कथं चान्यैर्नं निन्दोरन्नशिष्टवत् ॥ ७१८

प्रायेण हि शिष्टानां धर्माचारप्रणितचेतसां कश्चिदेव प्रमादादल्पोऽनाचारो भवति । गाव्यादिशब्दप्रयोगेषु पुनर्नं केषांचिदप्यनाचारबुद्धिः । न च कलञ्जा-दिभक्षणविद्वचिकित्सा, गर्हा वा दृश्यते न चाऽऽहिताग्निसहस्रेऽप्येकस्त्वदिभ-मतसाधुशब्दैरेव व्यवहरमाणो दृश्यते ।

# कल्पसूत्रकारादीनामपशब्दप्रयोगवर्णनम्

कल्पसूत्रस्मृतिग्रन्थमीमांसागृह्यकारिणः । शिष्टा दृष्टाः प्रयुक्जाना अपशब्दाननेकशः ॥ ७१९

समानमितरच्छयेनेन' इत्यादितकारान्तप्रथमान्तनपुंसकप्रयोगेषु मशकेन तत्र तत्र प्रयुक्तम्, 'समानमितरं ज्योतिष्टोमेन' 'समानमितरं गवा ऐकाहिकेन' इति सूत्रकारेणाप्यभिहितम् । ''अहीने बहिष्यवमानैः सदिस स्तुवीरन्'' इति कर्त्रभिप्रायिकयाफलविजतेऽप्यृत्विक्कर्तृके स्तवने 'यजन्ति याजका' इतिवत्परस्मैपदे प्रयोक्तव्ये व्याकरणमनपेक्ष्याऽऽत्पनेपदं प्रयुक्तम् । तथाऽऽश्वलायनेन ''प्रत्यसित्वा प्रायिक्षत्तं जुहुयुः'' इति समासेऽपि ल्यप्न प्रयुक्तः । आज्येनाक्षिणी आज्य इत्यसमासेऽपि प्रयुक्तः ।

१. क. प्रवर्त्येरन् ।

२. क. मक्षणवचचिकित्सा

तथा शिक्षायां नारदेन ''प्रत्युषे ब्रह्म चिन्तयेत्'' इति गाव्यादिश<mark>ब्दतुस्य</mark> एव प्रयुक्तः ।

तथा मनुनाऽपि "ज्ञातारः सन्ति मेत्युक्त्वा" इत्यत्र सन्ति म इत्युक्त्वेति वक्तव्ये व्याकरणमनपेक्ष्येव संहिता कृता ।

तथा मीमांसायामिप 'गव्यस्य च तदादिषु' इति गोविकारावयविषयसाधु-प्रयोगयोग्यः शब्दोऽन्यत्रैव गवामयने प्रयुक्तः। तथा 'द्यावोस्तथेति चेत्' इति द्यावापृथिक्योरिति वक्तव्ये लक्षणहीनमेव बहु प्रयुक्तम्।

तथा गृह्यकारेण मूर्धन्यभिद्राणिमिति वक्तव्ये मूर्धन्यभिजिद्राणिमत्यविषये जिद्र्यादेशः प्रयुक्तः । कारस्न्येऽपि व्याकरणस्य निरुक्ते हीनङक्षणाः प्रयोगा बहुवो यद्वद् ब्राह्मणो व्रवणादिति । संवत्सरं शाशयाना इत्येतन्मन्त्रगतमण्डूकविषय- ब्राह्मणशब्दिनिर्वचने क्रियमाणे वचनशीलत्विनिमत्ततां दर्शयता । ब्रुवो विचिर्ति वच्यादेशमञ्चत्वेव व्रवणादिति प्रयुक्तम् ।

# इतिहासपुराणयोः अपशब्दप्रदर्शनम्

- अन्तो नास्त्यपशब्दानामितिहासपुराणयोः । तथोभाभ्यादिरूपाणां<sup>3</sup> हस्तिशिक्षादिकारिणाम् ॥ ७२०

युगपदुभाभ्यां दन्ताभ्यां यः प्रहारः स उभाभ्य इति सर्वैः पालकार्यराजपुत्रा-दिभिर्व्याकरणानपेक्षमेव प्रयुक्तम् ।

## वेदेऽपि अपशब्दप्रयोगदर्शनम्

वेदेव्वपि प्रयोगास्ते भूयांसोऽध्येतृसंमताः । सामान्यं छान्दसं वाऽपि येषां नास्त्येव लक्षणम् ॥ ७२१

न हि ते सुप्तिङ्गपग्रहादिव्यत्ययेन 'नापि कतिपयाधिकारदृष्टेन बहुलं छन्दिस' इत्यनेन सिध्यन्ति । तद्यथा 'मध्यं आपस्य तिष्ठति नीचीन वारं वरुणः कवन्धम्' इति । न द्यपामित्यस्य नित्यस्त्रीलिङ्गबहुवचनविषयव्यञ्जनान्तप्रातिपदिकपर-पष्ठ्यऽन्त्राख्यानादापस्येत्येतद्वूपं लक्षणानुगतं दृश्यते । नापि द्वारशब्दस्य स्थाने लाटभाषातोऽन्यत्र वारशब्दः संभवति । तेनानारभ्य एवायम्, विषय-व्याप्त्यसंभवात् ।

शब्दानुगमरूपोऽर्था यत्र व्याकरणं कृतम् । येऽपि व्याकरणस्यैव परे पारे प्रतिष्ठिताः ॥ ७२२

**१ क. व्याकरणस्यापि ।** २ क. संवत्सरंशयाना । ३ क. तथोभाभ्यो द्विरूपाणां ।

# व्याकरणसूत्र-वातिक-भाष्येषु अपशक्दवर्णनम्

सुतरां तेऽपि गाव्यादितुल्यानेव प्रयुञ्जते । सूत्र-वार्तिक-भाष्येषु दृश्यते चापशब्दनम् ॥ ७२३ अश्वारूढाः कथं चाश्वान्विस्मरेयुः सचेतनाः ।

सूत्रे तावत् 'जनिकर्तुः प्रकृतिः' (पा० सू० १।४।३०) इत्यत्र हि द्वावपशब्दी जिन्शव्देन हि इविश्तपी धातुनिर्देश इत्यनेन लक्षणेनान्वितो धातुरेव निर्दिश्यते । न च तस्य कर्तुः प्रकृतेरपादानसंज्ञेष्यते । जायमानस्य पुनरर्थस्य जिनशब्दो वाचकतया नैय लक्षणेनानुगतः । तेनायं दरिद्र इवाश्वशव्दो जिनमात्रवाचित्वा-तद्र्थं प्रत्यसाधुरेव विज्ञायते । तथा 'तृजकाम्यां कर्तिर' (पा० सू० २।२।१५) इति प्रतिपिद्धपष्टीसमासप्रयोगाद् व्याकरणफलपरित्यागः । एवं 'तत्प्रयोजकः' (पा० सू० १।४।५५) इति प्रतिषिद्ध एव समासः ।

तथा वर्गिकेऽपि 'दम्भेर्हल्ग्रहणस्य जातिवाचकत्वात्सिद्धम्' इति । तथा 'आन्यभाव्यं तु कालशब्दव्यवायात्' इति । अत्र क्लेशेन समासं कल्पयित्वा, ततः समाससंज्ञया गुणवत्रनसंज्ञायां बाधितायां 'गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः (पा० सू० ५।१।१२४) इति लक्षणेनासंसृष्ट एव ष्यञ्त्रयुक्तः।

भाष्येऽप्यविरविकन्यायेनेतिद्वन्द्वगर्भे तत्पुरुषे पूर्वसमासपूर्वपदस्थायाः सुपः 'सुपो धातुप्रातिपदिकयो' (पा॰ सू॰ २।४।११) इति प्रत्यक्षोपदिष्टोऽपि लुङ् न कृतः। तथा 'अन्यथा कृत्वा चोदितमन्यथा कृत्वा परिहारः' इति। 'अन्यथेवं कथम्' इत्यन्वाख्यातसाधुत्वोऽपि णमुल् न प्रयुक्तः। न चैषां निपातनैः साधुत्वसिद्धिः।

कुतः—येवामनुगमो नास्ति ते सिघ्येयुर्निपातनैः । अन्यथानुगतानां तु प्रयोगं बायते स्मृतिः ॥ ७२४ स्मृत्याचारिवरोधे हि स्मृतिरेव बलीयसी । प्रत्यक्षप्रतिषेधाच्च जनिकर्त्राद्यसाघुता ॥ ७२५

प्रत्यक्षश्रुतिविरोधे तु लक्षणरिहतस्यापि प्रयोगादेव शिष्टाचारभूतादवय-वानुगमस्मृतिमनुमाय निपातनात्साधुत्वसिद्धिः । न च लक्षणशब्दानां स्वात्मिनि क्रियाविरोधादात्मार्थत्वाभावाद्वा लक्षणानुपतिरनादरणीया ।

> प्रदेशान्तरसिद्धेन लक्षणेनानुगम्यते । देशान्तरस्थितः शब्दो लक्ष्यभूतोऽन्यशब्दवत् ॥ ७२६

तथा च 'कुत्वं कस्मान्न भवति' वृद्धिरादैच् (पा० सू० १।१।१) इति । कोऽयं शब्दः' इत्यादिषु लक्षणानुगमादरः सर्वत्राऽऽश्रितः । यदि च लक्षणशब्देपु लक्षणं

न प्रवर्तेत, ततः सर्वं व्याकरणमपशव्दैरेव निवद्धं स्यात्। अर्धवैशसदर्शनातु प्रमाणत्वहानिः।

अथोच्येत यज्ञप्रयोगिवषय एव साधुभाषणितयमः, न सूत्रकारव्याख्यानादि-क्रियास्विति । तदसत्, स्यगे लोके कामधुगिति फलवत्त्वोपन्यासात् । सारस्वतीष्टि-विधावाहिताग्निग्रहणार्थवत्त्वात् । इतरथा ह्याहिताग्निरेव यज्ञेष्विक्रयत इति, तद्गोचरेऽपशब्दप्रयोगे निष्प्रयोजनमेवाऽऽहिताग्निग्रहणं भवत् ।

योऽपि च ज्योतिष्टोमप्रकरणे वाजसनेयिनां 'तस्माद् ज्ञाह्मणो न म्लेच्छेत्' इति प्रतिषेधः कर्माङ्गत्वेन ज्ञायते । सोऽपि गुरुसम्प्रदायकमागतगन्त्रप्रयोगिवनाज्ञ-विषय एव, म्लेच्छभाषाप्रतिपेधार्थो वेति पूर्ववदेव नेतव्यः ।

यदिष च 'केषां शब्दानाम्' इति प्रश्नानन्तरं 'लीकिकानां विदिकानां च'³ इति विवेककथनम्, तदिष बहूनां तावत्प्रत्यक्षप्रत्यभिज्ञानाल्लोकवेदयोरभेदे सित स्तोकप्रविभागापेक्षं नैवेदमत्यन्तभेदाश्र्यसदृशमभिधीयमानं शोभते। न च लीकिकमध्ये गौरश्वः पुरुषो हस्तीत्येवमादयः सर्वे वेदसाधारणाः, वेदादेव वाद्वृत्य लोकेन प्रयुक्ता उदाहर्तुं न्याय्याः। य एव हि भाषायामित्येव स्मर्यन्ते, न च क्वचिदिष वेदे दृष्टपूर्वा इत्येवं संभावियतुं शव्यन्ते, त एवोदाहर्तव्याः। वेदिकोदाहरणेष्विष च लोकप्रसिद्धा एव शमादय उदाहृताः। न च वाक्योदाहरणेन लीकिकभ्यो भिद्यन्ते। वाक्यानां व्याकरणेनानन्त्राख्यानात्। अतङ्कादस्सान्येव कानिचित् 'गृम्णामि' 'दत्वायाथ' इत्येवमादीन्युदाहर्तुं योग्यानि। न 'शं नो देवी' इत्यवेमादीन्व'। छान्दसोदाहरणं च कुतः? 'सिद्धे' 'लोकत' इत्यनेन प्रत्यासन्नेनैव व्याहन्येत। यदि च लौकिकानामन्वाख्यानं क्रियेत्, ततः सुतरां गाव्यादय एवान्वाख्येयाः तेषां व्यवस्थितं लौकिकत्वम्, वदेष्वप्रयोगात्। पुनरध्येन्तृभिर्वेदादेवोद्धृत्योद्धृत्य प्रयुक्ता इति शक्यं वक्तम्।

तथा च मनुनाऽप्युक्तम्।

वेदशब्देभ्य एवाऽऽदौ पृथक् संस्था विनिर्मम इति।

दृश्यन्ते चाद्यत्वेऽपि श्रोत्रिया लौकिकेऽप्यर्थे विवक्षिते तद्भाषासमानार्थ-न्सकलमन्त्रानप्युदाहरन्तः, किमङ्ग पुनः पादान्पदानि वा । न चाऽऽश्रितप्रतिपद-

१ क. विधिः।

<sup>.</sup> २ क. निःप्रयोजन ।

३. म० मा० परप०।

४ क. रित्येवं।

५. सिद्धे शब्दार्थंसंबन्धे, लोकतोऽर्थंप्रयुक्ते शब्दप्रयोगे शास्त्रेण धर्मनियमो यथा लौकिक-वैदिकेषु इति महाभाष्यवातिके ।

६ क. गवादयः पुनः।

पाठानां वैदिकानां लक्षणेन कार्यम् । न चैषां गुरुमुखात्साधीयो लक्षणमस्ति 'दृष्टानुविधित्वाच्छन्दसः' इति स्वयमेव लक्षणस्याऽऽम्नानाधीनत्वेन मन्दप्रयोज-नत्वमुक्तम् ।

यथैय लोकसिद्धत्वात्कृष्यादेर्लक्षणं वृंया।
तथैव वेदसिद्धानां सन्दानां लक्षणं वृया॥ ७२७
वान्यसिद्धैर्वेदरक्षादिप्रयोजन-निराकरणम्
रक्षाद्यपि यदत्रोक्तमन्वाख्यानप्रयोजनम्।
न तद्य्यन्यतः सिद्धेरल्पसिद्धेस्ततोऽपि वा॥

शिष्याचार्यसम्बंधो हि महान्वेदरक्षाहेतुः, व्याकरणानधीयानस्यापि वेद-कमस्याध्ययनेनेव रक्ष्यमाणत्वात् । तद्विनाशेऽपि च विशिष्टतरदोषप्रसङ्गात् । उक्तं च—

> निराकाङ्क्षीभवेल्लक्ष्यं येन तन्नाम लक्षणम् । शतांशमात्रसिद्धौ तु तेन मन्दं प्रयोजनम् ॥ ७२८ समाम्नायप्रसिद्धेऽपि सामवेदेऽस्ति लक्षणम् । तद्युक्तं कृतस्नसिद्धित्वात्कर्तव्यार्थेन चार्थवत् ॥ ७२९

बौच्छिक्ये हि सर्वाणि सामपर्वाणि यथाक्रमं लक्षणेनानुगतानि । ततश्च समस्तसामरूपिसद्धेनिराकाङ्क्षत्वं भवति । ब्राह्मणविधिवशेन च, ऋगन्तरसंचार-णायां प्रस्तावादिपञ्चधाविभागेन लक्षणोपयोगः । पदानुगममात्रनिवृत्तव्यापारेण तु व्याकरणेन विशिष्टपदरचनात्मकवाक्यसंघातरूपाणामसंभवत्कर्तव्यपदवाक्यानां मन्दिमिव रक्षितव्यं दृश्यते ।

लक्षयेद्यः समाम्तायात्पदवाक्यकमान् बहून् ।
स लक्षयेत्तरामल्पं प्रकृतित्रत्ययक्रमम् ॥ ७३०
वेदरक्षाया इहाध्याथिभिरेव सम्भवात् व्याकरणस्य नैष्कल्यम्
कि च—यदि व्याकरणाद्रक्षां मन्वीरन्वेदवादिनः ।
वैयाकरणगेहेषु छिन्द्युस्ते वेदसंशयान् ॥ ७३१
कक्षावलम्बनं नित्यं को नाम करकं वहन् ।
तमनादृत्य शौचार्थमन्यतः कर्तुमहित् ॥ ७३२
लोके यस्य यदर्थत्वमाप्ता वा यत्र ये मताः ।
तेन तेभ्यश्च तद्वस्तु यथावदवगम्यते ॥ ७३३
आयुर्वेदं चिकित्सासु प्रायेण विनियुज्यते ।
व्याधितत्त्वीषधज्ञानं वैद्यभ्यश्चोपलभ्यते ॥ ७३४

ं न तु वेदाध्यायिनां कदाचिदप्यभियुक्ततरसहाध्यायिव्यतिरेकेण वेदवर्णपद-वाक्याज्ञानसन्देहविपर्ययव्यावृत्तौ व्याकरणम्, वैयाकरणा वोपयुज्यन्ते।

सहाध्यायिभिरेवातो वेदः कात्स्न्येन रक्ष्यते । स्वराक्षरिवनष्टोऽपि द्वेषादन्येनं मृष्यते ॥ ७३५ तस्मात्प्रीतैरुपाध्यायैद्विष्टैः कारुणिकादिभिः । न विनाशियतुं वेदो लभ्यते तेन रक्ष्यते ॥ ७३६

े तस्माद्वेदरक्षार्थं तावन्नाध्येयं व्याकरणम् ।

## काव्यप्रयोगनियमोत्पत्यज्ञास्त्रत्वाच्च व्याकरणस्य वैयर्थ्यम्

लोके तु सर्वभाषाभिरथा व्याकरणादृते । सिध्यन्ति व्यवहारेण काव्यादिष्वप्यसंज्ञयम् ॥ ७३७

यदि तु संव्यवहास्वाश्येष्वनुपयुज्यमानमि काव्यनाटकलक्षणप्राकृतव्याकरणद्विपदी-रासकादिलक्षणन्यायेन संस्कृतकाव्योपयोगार्थं व्याकरणमाश्रीयेत तथाऽपि
काव्यप्रयोगनियमोत्पत्त्यशास्त्रत्वाद्यथेष्टभाषाभिः प्रवन्धकरणसम्भवाच्छव्देषु न
व्यवस्था स्यादित्युच्यते ।

काव्यशोभास्विप त्वेतन्नैवातीवोपयुज्यते । वैयाकरणदोषाद्धि कष्टाञ्छव्दान्प्रयुक्षते ॥ ७३८ न च लक्षणमस्तीति प्रयोक्तव्यमलौकिकम् । लोकसिद्धप्रयोगे तु लक्षणं स्यादनर्थंकम् ॥ ७३९

तेन लोकेऽपि न कदाचिद् व्याकरणेन शब्दरक्षा।

ऊहस्याप्यन्यतस्सिद्धत्वाद् व्याकरणस्यानुपयोगः

ऊहार्थमपि शब्दानां न व्याकरणमर्थवत् । ऊहस्याप्यन्यतः सिद्धेरूह्यानूह्यविभागवत् ॥ ७४०

तथा च--मुख्यदृष्टार्थतास्वार्थसमवेतार्थतादिभिः ।
प्रयुक्ताः प्रकृतौ मन्त्रा गताः कार्यातिदेशतः ॥ ७४१
विकारेऽथ निषिद्धोहाः कार्यापन्नेषु पञ्चधा ।
अर्थान्तरेऽव्वपूर्वार्थद्वारेणोहं व्रजन्ति नः ॥ ७४२
एतावत्यन्यतो यस्य विना व्याकरणान्मतिः ।
जायेत स कथं तत्र पदं योग्यं न लप्स्यते ॥ ७४३

१ क. माश्रियेत।

वेद एव हि सर्वेषामादर्शः सर्वदा स्थितः । शब्दानां तत उद्धृत्य प्रयोगः सम्भविष्यति ॥ ७४४ अथ वा योऽपि गाव्यादिलेकिनार्थे प्रयुज्यते । सोऽप्यर्थद्वारतः प्राप्तप्रयोगः केन वार्यते ॥ ७४५

देवतापदानि तावत्—'विधिश्राब्दस्य मन्त्रत्वे भावः स्यात्' १०-४-२३ इत्येतेन न्यायेन सर्वानेव साध्वमाधृत्वसम्मतान्पर्यायान्परित्यज्य विधिगतप्रयोगानु सरणेनैव तद्वावयशेष-वाक्यान्तराधिगतार्थाभिधानारूपेण प्रयुज्यन्ते, तेषु ह्यस्त्येव कर्माभिधानार्थमेव प्रयोगोत्पत्तिशास्त्रत्वम् । यानि तु द्रव्य-तद्गुणादिपदानि सिन्निहितार्थपर्युपस्थापितसमस्तरूपाणि प्रयोगवचनगोचरमिच्छन्ति, तेष्वसिन्निहितार्थपर्युपस्थापितसमस्तरूपाणि प्रयोगवचनगोचरमिच्छन्ति, तेष्वसिन्निहितार्थपर्युपस्थापितसमस्तरूपाणि प्रयोगवचनगोचरमिच्छन्ति, तेष्वसिन्निहितार्थपर्युपस्यास्त्रत्वान्त्र व्यवस्था स्यादित्युच्यते । प्रकृतौ हि मन्त्राणां प्रयोगोत्पत्तिः शास्त्रवतो । विकृतौ—पुनर्थवशाद्भवन्ती न व्याकरणानुगतेष्वेवाविष्ठते । व्याकरणस्याप्यसम्भाव्यमानमूरुशास्त्रस्य कृतकाविधायकेष्ट्यप्यस्यानाद्यावापसूत्रप्रत्याख्यानाव्यस्थितप्रमाणत्वस्य यथार्चिविकल्पितप्रकृति-प्रत्ययपरिमाणादिदोषप्रस्तस्य निश्चितस्मर्यमाणपाणिन्यादिमतसापेक्षस्य नैवानादि-प्रज्ञगत्वरद्यप्रयोगनियमोत्पत्तिशास्त्रद्वमवकल्पते ।

तेनोहे कर्मकर्माङ्गवाक्यार्थज्ञानकौशलैः। लोकवेदप्रयोगाच्च सिद्धे व्याकरणेन किम् ७४६

# मन्त्रेषु व्याकरणेनोहकरणमशक्यमित्यत्र प्रमाणोपन्यासः

अपि च व्याकरणेनोहकरणमशक्यमेवेति मन्वानैष्टीकाकारैरप्युक्तम्— अङ्कानि ज्ञातिनामान्युपमा चेन्द्रियाणि च । एतानि नोहं गच्छन्ति अध्रिगौ विषमं हि तत् ॥ इति । ७४७

प्रयोजनवत्वे प्रमाणत्वेनोपन्यस्तस्यागमस्य निरासः

आगमो यस्तु निर्दिष्टः प्रयोजनिवदक्षया । कर्मणां नोच्यते तत्र किं वेदाध्ययनं फलम् ॥ ७४८

सर्वस्य हि ह्यनुष्ठातव्यस्याऽऽगमो मूलत्वेनाऽऽख्यायते, न प्रयोजनत्वेन । अथैतेनैव युक्तं स्यादागमोक्तं प्रयोजनम् । तदप्यसदनाम्नानान्निष्कारणतयाऽपि च ॥ ७४९

दैञ्याः शमितार आरमञ्जिमित्यादि। पशुविशसनप्रैषमन्त्रोऽधिगुशब्दवस्वेनाधिगुरि-त्युच्यते ।

निष्कारणषडङ्गवेदाध्ययनोपन्यासेन हि सुतरां व्याकरणस्य निष्प्रयोजनत्व-मुक्तम् ।

आगमो वेदवाक्याच्च नान्यः कश्चन विद्यते । कथं चाऽऽदिमतां सिध्येद्वेदेनाऽनादिना विधिः ॥ ७५०

तस्मात् 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' इत्येतत्केवलवेदाध्ययनविधानं शतपथादिषु दृष्टम्, उपपन्नं च, निःयार्थालम्बनत्वात् । व्याकरणाद्यङ्गाध्ययनविधानं पुननं कस्यांचिच्छाखायां श्रूयते । न चाऽऽदिभदर्थविषयं सदनादित्वाधीनं वेदत्वम्, प्रमाणत्वं वा लभते ।

न चं वेदाङ्गभावोऽपि कश्चिद् व्याकरणं प्रति । तादर्थ्यावयवाभावाद् वृद्धादिवचनेष्विव ॥ ७५१ श्रुतिलिङ्गादिभिस्तावत्तादर्थ्यं नास्य गम्यते । अकृत्रिमस्य वा कश्चित्कृत्रिमोऽवयवः कथम् ॥ ७५२

बागमस्य श्रुत्याद्यङ्गताबोधकप्रमाणपरत्वेन व्याख्यानम्

तस्मादवयवविषयमेवैतदेवं वर्णयितव्यम् ।

षडङ्गों वेद इत्युक्तं श्रुतिलिङ्गाद्यपेक्षया । तै: षड्भिः प्रविभक्तः सन् स हि कर्मविबोधनः ॥ ७५३

ननु बाह्याङ्गानपेक्षत्वे वेदस्वरूपान्तर्गतश्रुत्याद्यपेक्षया विशेषणमन्<mark>यंकं</mark> प्रसज्यते ।

तथा हि—सम्भवव्यभिचाराभ्यां स्याद्विशेषणसम्भवः । श्रुत्याद्यव्यभिचारात्तु तैरङ्कैः कि विशेष्यते ॥ ७५४

उच्यते—यस्तानि प्रविभक्तानि हेतुरूपफलैः पृथक् । ज्ञात्वाऽधोते स एवाऽस्य विधेरर्थं करोति नः ॥ ७५५ अधिगन्तव्य इत्येतदध्येय इति चोच्यते । . तेन श्रुत्यादिमान्वेदो वेदितव्यो विधेरतः ॥ ७५६ ध्यायतेरेव वा रूपं ध्येय इत्येतदाश्रितम् । श्रुत्याद्यपितसवांर्थः स ध्यातव्यः सदा द्विजैः ॥ ७५७

ततश्च मीमांसाद्वारा वेदार्थानुचिन्तनविधिरेवायमिति ज्ञायते, न व्याकरणा-ध्ययनविधिः ।

> वेदागमशिक्षाद्यङ्गपरत्वेन ब्रेहितीयं व्याख्यानम् वेदे व्याकरणादीनि सन्त्येवाभ्यन्तराणि नः । भवेद्वा तदभिप्राया षडङ्गाध्ययनस्मृतिः ॥ ७५८

'तद्दृष्तो दिधत्वम्' इत्येवमादीनि हि वैदिकार्थवादान्तर्गतान्येव हि निरुक्त-व्याकरणादीनि । तैः सह विधायको वेदोऽध्येतव्य इति स्मृत्यर्थी भवेत् ।

प्रातिशाख्यपरत्वेन तृतीयं व्याख्यानम्

प्रातिशाख्यानि वा यानि स्वाच्यायवदधीयते । गृह्यमाणतदर्थत्वादञ्जत्वं तेषु वा स्थितम् ॥ ७५९

#### व्याकरणस्य प्रयोगशास्त्रत्वमाशंकानिरासौ

यानि हि वेदव्यापारपराण्येव, तेषु लिङ्गेन शक्यमङ्गत्वमध्यवसातुम् । ननु
कतिपयस्पृष्टवेदवाक्योदाहरणच्छद्ममात्रेषु पाणिनिश्रभृतिप्रणोतेषु प्रातिशाख्यानीव
प्रयोगशास्त्राणीति चेत् । ने । तेषां पदस्वरूपेष्वेव व्यापारात् । पाणिनीयादिषु हि
वेदस्वरूपवर्णितानि पदान्येव संस्कृत्य संस्कृत्योत्सृष्यन्ते । प्रातिशाख्यैः
पुनर्वेदसंहिताध्ययनानुगतस्वरसन्धिप्रयतिविवृतिपूर्वाङ्गपराङ्गाद्यनुसरणाद्वेदाङ्गत्वमाविष्कृतम् ।

पूर्वोक्तेनानुसंधानमागमस्य च नास्ति ते । आगमोऽध्ययनप्रायः प्राक्च शब्दानुशासनम् ॥ ७६०

बाह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडङ्को वेदोऽघ्येयः इति विहिते ज्ञाने धर्मः, शास्त्रपूर्वप्रयोगेऽभ्युत्य इति च व्याहताभिधानम् ।

### व्याकरणस्य शब्दापशब्दज्ञानं प्रयोजनिमत्यस्य निरासः

यदिष च शब्दापशब्दज्ञानलाघवं प्रयोजनत्वेनोपदिष्टम्, तत् निराकृतप्रयोज-नान्तरस्य लाघत्रमात्रमेवावशिष्यते — इति सत्यमेवोक्तम् ।

> गौरवस्यैवोपचारेण लाघवकथनिमिति उपहासकथनम् यदि वा गौरवस्यैव लघुत्वमृपचर्यते । विपर्ययापदेशेन शूरे कातरशब्दवत् ॥ ७६१

लोकप्रसिद्धानामेव शब्दानामत्यन्तविषमधातुग्णोणादिसूत्रादिभिरलीकिक-संज्ञा-परिभाषानिवद्धप्रक्रियरनवस्थितस्थापनाक्षेपसिद्धान्तविचारैः क्लेशेनान्तं गत्वा यथावस्थितानुवादमात्रमेव क्रियते । तत्रापि घोदाहरणव्यतिरिक्तेषु कस्य-चिदेव लक्षणयोजनसामर्थ्यं दृश्यते । तेनात्यन्तगुरुः सन्नयमुपायस्तुत्यर्थमेव लघु-रित्युपचरितः ।

भर्तृंहरिणा वाक्यपदीयेऽभिहितस्यार्थस्य निरासः

यदिप केनचिदुक्तम्-

तत्त्वावबोधः शब्दानां नास्ति व्याकरणादृते ॥ इति । ७६२ तद्रुपरसगन्धस्पर्शेष्वपि वक्तव्यमासीत् ।

१ म. भा. परपशाह्मिके ।

को हि प्रत्यक्षगम्येऽर्थे शास्त्रतत्त्वावधारणम् । शास्त्रलोकस्वभावज्ञ ईदृशं वक्तुमर्हति ॥ ७६३ अत एवं श्लोकस्योत्तरार्धं वक्तव्यम् ।

तत्त्वावबोधः शब्दानां नास्ति श्रोत्रेन्द्रियादृते ॥ इति । ७६४ न ह्यत्र कश्चिद्विप्रतिपद्यते, बिधरेष्वेवमदृष्टत्वात् ।

# पञ्चमस्यासन्देहप्रयोजनस्य निरासः

असन्देहस्य वेदार्थे यदप्युक्तं प्रयोजनम् । तदप्यसद्यतो नास्मात्यदवाक्यार्थनिर्णयौ ॥ ७६५

यतः पदार्थसन्देहास्तावद्वहवो वृद्धव्यवहारादेव निवर्तन्ते । शेषाश्च निगम-निरुक्त-कल्पसूत्र-तर्काभियुक्तेभ्यः सर्वेषामर्थप्रतिपादनपरत्वात् । व्याकरणेन पुनर-तन्त्रीकृत्यार्थं पदस्वरूपमात्रेऽन्वाख्यायमाने दूरादपेतमेवार्थज्ञानम् । तथा हि—

> भातुभ्यः कल्पिते नाम्नि कियायोगोऽनुगम्यते । न चाभिधानवेलायां तत्त्रतीतिर्मनागपि ॥ ७६६

'गमेडों' ( उ० सू० २३५ ) इत्येतद्वयुत्पत्त्यनुसारी हि गन्तृमात्रमेव गोशब्द-वाच्यमध्यस्येत् । जातिशब्दश्चायं वृद्धव्यवहारेऽवस्थितः । यत्र प्रसिद्धस्त-त्रान्वाख्यातव्यः ।

तथा च-

नुशलोदारशब्दादेर्यावत्यनुगमस्थितः ।
न तावत्येव शब्दार्थप्रसिद्धिव्यंवितष्ठते ॥ ७६७
अश्वकर्णाजकर्णादौ समासानुगमे सित ।
अपेतावयवार्थोऽर्थो दृश्यते वृत्तशब्दवत् ॥ ७६८
एवं राजन्यशब्दादेरयतत्त्वाद्यनादरः ।
व्याक्रियाविपरीतोऽपि स्थितो लोकप्रसिद्धितः ॥ ७६९

# वेदविरुद्धार्थे व्याकरणस्याप्रामाण्यमिति प्रतिपादनम्

तथा वेदविरुद्धेऽर्थे दृष्टं शब्दानुशासनम् । तत्तथा यदि गृह्येत वेदाङ्गत्वं विरुध्यते ॥ ७७०

'कलेर्ढंक्' (पा॰ सू॰ ४-२-८-) 'वामवेवाड्ड्यौ' (पा॰ सू॰ ४-२-९) इति किलवामदेवदृष्टसामाभिधानप्रतिपत्तिर्वेयाकरणस्य भवति । वेदे तु 'ततो वसु वामं समभवत्, तस्माद्वाप्रदेव्यम्' । 'यदकालयत्, त्तत्कालेयस्य कालेयत्वम्' इत्याद्यर्थव्युत्पत्तिदर्शनं व्याकरणानुसारिणीं प्रतिपत्ति बाधते । तथा करुपमूत्रकारैः कृष्णशंवासः । कृष्णवलक्षे अजिने इत्येवमादिषु कृष्ण-दशादिविवरणाध्यणाद्वयाकरणशतेनाय्यनवगता अर्था वेदार्थवित्परम्पराप्नामा वेदवाक्यपौर्वापर्वावगतयूपादिशब्दार्थाध्य व्याख्यायन्ते । यथा चैवमादिषु व्याकर-णानपेक्षाणामेव निःसंशयार्थप्रतिपत्तिः तथा स्थूलपृष्त्यादिशब्दार्थेष्वपि व्याख्यातृ-परम्परैव निर्णयक्षमेति, न व्याकरणमपेक्षितव्यम् ।

## वाक्यार्थनिणंयेऽपि व्याकरणस्यानुपयोगवर्णनम्

कि च-वाक्यार्थेपु च सन्देहा जायन्ते ये सहस्रशः। नेवां व्याकरणात्कि स्वत्यूर्वपक्षोऽपि गम्यते॥ ७७१

यदि वेदार्थासंदेहप्रयोजनं व्याकरणं भवेत् ततः किमर्थवादा स्वतन्त्राः कञ्चिद्धं प्रतिपादयन्ति, अथ विधिशेषभूताः ? तथा किमूर्गवरोधनमौदुम्बरत्वस्य फलम्, उत प्रशंसार्थमुपात्तमिति । तथा हेतुविधि-हेत्वर्थवाद-मन्त्रप्रयोगदृष्टा-दृष्टार्थत्वादिपु, ग्रहैकत्वविवक्षादिपु च सन्देहानपनयेत् । अथैवभादिषु मोमांसा-सिद्धत्वाद्वधाकरणेऽनुपन्यासः ततः कल्पसूत्रकारवचनसिद्धकतिपयस्थूलपृष्त्याद्यर्थ-निर्णयप्रयोजनता सुतरां नाऽऽश्रयणीया ।

# व्याख्यानादेव सन्देहनिवृत्तेः नहि संदेहादवेद इति निरूपणम्

अपि च---लक्षणोत्थेऽपि सन्देहे व्याख्यानादेव निर्णयः । वेदशब्देष्वपि व्याख्या नैव दण्डैनिवार्यते ॥ ७७२

'व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिः' इत्यनयैव परिभाषया न हि सन्देहादलक्षण-मितिवन्न हिं सन्देहादवेद इत्यपि शक्यं वक्तुम् ।

> न चागृहीतशब्दार्थैः कैश्चिद् व्याकरणाश्रयात् । व्याख्यातुं शक्यते वेदो यतः स्यात्तेन निश्चयः ॥ ७७३ यथैवावस्थितो वेदस्तथा व्याख्याऽपि सर्वदा ।

### स्वरादर्थनिश्चय इत्यस्य निरासः

अतः स्थूलपृषत्यादिव्याख्या व्याकरणादृते ॥ ७७४ न च लोके प्रयुक्तानां पदानां दृश्यते स्वरः । व्यवहाराद्वहिर्भूतात्स्वरान्नातोऽर्थनिश्चयः ॥ ७७५

वृद्धव्यवहाराधीनं शब्दार्थावधारणम् । तत्र च समासान्तोदात्तत्व-पूर्वपद-प्रकृतिस्वरत्वादिप्रयोगविभागाभावान्न तत्कृतार्थविशेषव्यवस्था ।

१. महामाध्य (प्रत्याहाराह्निके लण्सूत्रे )

यत्र त्वस्ति स्वरज्ञानं वेदवान्येष्वविश्वतम् । तत्र नेव पदार्थानामवधारणसंभवः ॥ ७७६ तत्रापि निर्णयो यः स्यादर्थप्रकरणादिभिः । तत्र तैरेव सिद्धत्वान्न स्वरस्याभिधां गता ॥ ७७७ तेनादृष्टार्थ एवायं स्वरपाटोऽनगम्यते । सर्वदा ब्रह्मयज्ञाङ्कद्वययज्ञजपेषु च ॥ ७७८

व्याकरणानुगमोऽपि चास्य यदि नाम कथंचित्तदुपयोगार्थ एव भवेत् । न तु लौकिकप्रयोगार्थः, अत्यन्ताप्रयुक्तत्वात् ।

> न च व्याकरणोक्तेन स्वरेणार्थस्य निर्णयः । शव्दानुशासनं ह्येतद् दृष्टं नाऽर्थानुशासनम् ॥ ७७९

तस्मादसन्देहार्थयपि नाध्येयं व्याकरणम् । न ह्येतदर्थनिश्चयाङ्गभूतस्वर-विशेषप्रयोगोत्पत्तिशास्त्रम् ।

## **बानुषङ्गिकाणां त्रयोदशानां प्रयोजानानां निरासः**

यान्यपि च 'इमानि भूयः शब्दानुशासनस्य प्रयोजनानि' इत्येवमुपन्यस्ता<mark>नि ।</mark> तेषामपि कानिचित्प्रयोजनत्वयोग्यान्येव न संभवन्ति । कानिचित्प्रयोनाभासानि । कानिचिदप्रमाणकानि ।

अपि च—अर्थवत्त्वं न चेज्जातं मुख्यैर्यस्य प्रयोजनैः । तस्यानुपङ्गिकेष्वाशा कुशकाशावलम्बिनी ॥ ७८०

तत्र यस्तावत् तेऽसुरा इत्याद्यसुरपुराकल्पार्थवादप्रक्रमेऽपशब्दप्रतिषेधः प्रयो-जनत्वेनोपन्यस्तः, स यथावस्थितस्तथोकं प्राक् । दुष्टः शब्दः इत्यत्रापि बहुजन-प्रसिद्धशिक्षाकारपठितमन्त्रभदोद्धारेण शब्दपदं प्रक्षिपता स्वपक्षानुरागो दिश्वतः । दुष्टमन्त्रप्रयोगे त्विष्यत एव यजमानस्य प्रत्यवायः, 'यद्धोता जहाति, वाष्यि तद्यजमानं जहाति' इत्येवमादिभिः सर्वत्विक्प्रयोज्यमन्त्रविनाशेषु यजमा-नगामिदोषदर्शनात् । तथा 'इन्द्रशत्रवंधंस्व' इति मन्त्रप्रयोगविनाशदोष एवोदाहृतः । यत्तु निष्वते 'यद्यीतमविज्ञातं निगदेनैव शब्द्यते'। इत्युक्तम्, तदस्माभिः प्रथमसूत्र एवाऽथशब्दं व्याचक्षाणैः स्नानस्मृतिक्रमकारणत्वे-नोपविणितम् 'अनितक्रामन्तो वेदमर्थवन्तं सन्तमनर्थकमवकल्पयेम,' दृष्टो हि तस्यार्थः कर्मावबोधनम्' इति । तत्थ्याव्याख्यातेन वेदेनार्थप्रकाशनाकरणात् 'न तज्ज्वस्रति कहिचित्' इति । सत्यमेवतत् । न तु व्याकरणस्य तत्रोपयोगः। कर्मप्रयोगोत्पत्ति प्रत्यशास्त्रत्वात् । शब्दशास्त्रमेतदिति चेत् ? तेष्विप पूर्वोक्तेन

२ क. मनर्थंकं कल्पयेम।

निर्मूछत्वेन न व्यवस्था स्यात् । तस्मात्कल्पसूत्र-निरुक्त-मीमांसानामेवाधीतमन्त्र-ब्राह्मणार्थविज्ञानोपयोगक्षमत्वादेतत्त्रयोजनं युक्तम्, न तु व्याकरणस्य ।

यस्तु प्रयुङ्क्ते इत्येतदिष मन्त्रब्राह्मणशब्दस्य सम्यवप्रयोगप्रयोजनमेव विज्ञायते । यथासमाभ्नातादन्यथाकरणाच्च 'दुष्यित चापशब्दैः' इति । स्वाध्यायाध्ययनाध्यापनयजनयाजनगतवेदशब्दीवनाशेऽपि 'यदृक्तो यज्ञ आर्ति-भियात्' इति । एतद्वचनादवगतदोपानुवादोऽपीत्यगम्यते । वाग्योगिविदिति च बहुलोकव्यवहारदर्शनाद्विदितपदपदार्थसम्बन्धः पुमान्, ब्राह्मणवाक्येषु चोद्दिश्य-मानोपादीयमानगुणप्रधानादिनिरूपणावधृतवचनव्यक्तिविशेषो मन्त्रेषु चावगत-चोदितस्वार्थपरार्थप्रकाशनार्हत्वानर्हत्वविदेव च वाग्योगिविदित्युच्यते, न वैयाकरणः वैयाकरणस्यैविघप्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वात् ।

यदप्यविद्वान्स इति प्रत्यभिवादे नामान्त्यस्वरप्छुतानभिज्ञनिन्दावचनम्, तत्प्छुतस्य त्रिमात्रस्य लोकप्रसिद्धत्वान्मन्वाद्युपदिष्टनामान्त्यप्रयोगिसिद्धौ लब्धायां तत्प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वम् । न च तावता मन्वादिभिरनेन चोदाहृतेन क्लोकेन प्रकृतिप्रत्ययादिविभागद्वारेण शब्दापशब्दविवेकज्ञानम्, तदुपयोगो वाऽऽश्रीयते ।

यच्च प्रजायाः सिवभिक्तिकाः कर्तव्याः इति, तद्याज्ञिकोपदेशसिद्धत्वाद् बाह्मणे च पडहिवभक्तयः 'अग्निवृं त्राणि जङ्कानत्' 'अग्नि वो वृत्रहत्तमम्' 'अग्निनाऽग्निः सिमध्यते' इत्येवमादिविभक्तविभक्तिप्रयोगदर्शनादन्तरेणापि व्याकरणम् । वेभक्तिकमात्रा लोचनापि वा स विभक्तिकप्रयाजप्रयोगसिद्धेर-शास्त्रं व्याकरणम् ।

'यो वा इमां पदशः स्वरशोऽक्षरशो वाचं विद्याति, स आर्त्विजीनो भवति' इति सम्यग्वेदाध्याय्येवमभिधीयते ।

तथा 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि' इति यानि तावदोकारमहाव्याहृत्यादि-चतुष्ट्रयबाहुल्यप्रयोजनानुसरणेन नैरुकैरप्यक्षरवर्णसाम्यान्निवृं यादितिवत्प्रपञ्चि-तानि, न तत्र व्याकरणस्य कश्चिद्धिकारः । यत्तु नामाख्यातोपसर्गनिपातचतुष्ट-यानुगतं वैयाकरणमतमाश्चितम्, तदिप चतुष्ट्रयस्य लोकसिद्धत्वादेव नातीव व्याकरणापेक्षम् । एतद्विषयत्वे च वर्ण्यमाने 'तुरीयं वाचो मनुज्या वदन्ति' इत्यसम्बद्धमेव स्थात्, चतुर्णाभिप पदजातानां मनुज्यैरुच्यमानत्वात् । तस्मादय-मस्य मन्त्रस्यार्थः पौर्वापर्यसंगतो वर्ण्यते । 'चत्वारि वाक्परिमिता पदानि' इति यैर्वाक्ष्यवते गम्यते तानि चत्वारि प्रत्यक्षानुमानोष्रमानार्थापत्त्याख्यानि प्रमाणान्य-

१ क. चोदिताचोदित । २ क. (टिप्पण्यां) शब्दिविवेकज्ञानिमिति पाठः ।

३. महामाष्ये परप्राह्मिके ऋ० सं० (१-१६४-४५)।

भिधीयन्ते । तत्र यानि प्रतीकविधिप्राकृतवंकृतवाक्यसारूप्यवृष्टानुपपद्यमानादि-प्रभवेरनुमानोपमानार्थापत्यारूपेस्त्रिभगंम्यन्ते, तानि तत्सिद्धत्वादेव नेङ्गयन्ति नोच्चारयन्ति । यस्तु भागस्तैरशक्यः प्रतिपादियतुम्, तं तुरीयं प्रत्यक्षसमिध-गम्यमध्येतारो मनुष्या वदन्ति समामनन्तीत्यर्थः । षट्प्रमाणीमध्यान्त प्रमाणद्वयं वाक्यदत्वादपोद्धृतम् । अभावस्तावदभावविषयत्वादेव वाक्यदं न भवति । आगमस्य पुनर्वागात्मकत्वात्पद्यमानवागाश्चितस्य पदत्वाश्चयणमनुपपन्नम् । प्रत्यक्ष-पक्षनिक्षिसत्वापृथवत्वेनानिर्देशः ।

चत्वारिश्रुङ्गा इत्यस्य तु विषुवति होतुराज्ये प्रयुक्तस्य योऽर्थः स, मन्त्रा-धिकरणे व्याख्यातः । न चात्र काचिद् व्याकरणापेक्षा ।

यत्तु चत्वारि पदजातानि श्रृङ्गाणीत्येवमादिसंख्यासामान्यमात्रेण कर्मविनि-योगानपेक्षमर्थान्तरं वर्ण्यते, तद्वयाकरणकृतवाक्कीशलमात्रम् । तादृशं च वैशेषिकादिष्वपि तदिभयुक्तैः शक्यं योजयितुमित्यनादरणीयम् ।

**'उतत्वः पःयन्'<sup>२</sup> इत्य**पि लोक-निरुक्त-कल्पसूत्र-मीमांसाश्रयोत्पन्न<mark>पदार्थं-</mark> वाक्यार्थंज्ञानप्रशंसार्थं एव मन्त्रो विज्ञायमानो न व्याकरणमाद्रियते ।

एवं 'सक्तुमिव तितउना' इत्येषोऽप्यविष्लुतस्वाध्यायाध्ययननिर्मलवेदाक्षरार्थं-ज्ञानप्रशंसार्थं पूर्ववदेव वर्णनीयः ।

'आहितान्तिरपशब्दं प्रयुज्य' इति, व्याख्यातमेव तत्।

यदिप नामकरणे, घोषवदाद्यन्तरन्तस्थं द्विचतुरादिवर्णकृदन्तपरिग्रहतद्वित-वर्जनवचनम्, तत्कृत्तद्वितसंज्ञयोव्याकरणेऽपि पूर्वप्रसिद्धयोरेवोपादानाद्वर्णपरि-माणस्य च प्रत्यक्षपूर्वकस्मृत्यधीनत्वाद् घोषवत्त्वादीनां च शिक्षाप्रातिशाख्येष्व-नुक्रमणात्सर्वेश्च श्रोत्रियेरक्लेशेन नामकरणान्न व्याकरणं नाम प्रयोगोत्पत्तिशाख-त्वेनापेक्षणीयम् ।

'सुदेवो असि वरण' इत्यत्र यद्यपि तावत्सप्तविभक्तय एव सप्त सिन्धव इति व्याख्यायन्ते, तथाऽपि तासां विभक्तिसंज्ञामात्रं व्याकरणन क्रियते, प्रसिद्धमेव वा गृह्यते । यानि तु प्रयोगरूपाणि तानि लोके वेदे च विभागशः प्रत्यक्षाण्येवेति, न व्याकरणापेक्षयेवममिधीयन्ते । यदा पुनः सप्त सिन्धवो नद्य एव । यर्ज्ञात्वरयजमानप्रशंसापक्षे वा सप्त होत्रागता वाचः । सप्त सामस्वरगतास्तद्भिक्तिगता वा परिगृह्यन्ते, तदैतिहासिकयाज्ञिकगोचरापन्नत्वादविषय एव व्याकरणस्य।

१. ऋ॰ सं॰ (४-५८-३)। २. ऋ॰ सं॰ (१०-७१-४)। ३ क. दाद्यन्तरं तस्य। ४ क. मिमधीयते। ५ क. सिन्धवोऽनद्य।

### ध्याकरणेन संस्कारो भवतीति पक्षस्य निरासः

संस्कृतानां च शब्दानां साधुत्वे परिकल्पिते। वक्तव्यः कस्य संस्कारः कथं वा क्रियते पुनः॥ ७८१

व्याकरणेन शब्देषु संस्क्रियमाणेषु न ज्ञायते कि वस्तु संस्क्रियते, को वा संस्कार उत्पत्तिप्राप्तिविकारापूर्वसाधनसामथ्याधानानां क्रियत इति ।

> न तावदस्ति शब्दत्ववर्णत्वव्यक्तिसंस्क्रिया । सर्वत्रातित्रसङ्गेन न व्यवस्था हि सिध्यति ॥ ७८२ शब्दत्वे संस्कृते स्याद्धि ध्वनीनामपि साधुता । वर्णत्वेऽप्येकवर्णानां गाव्यादीनां च तुल्यता ॥ ७८३

एतेन वर्णव्यक्तिसंस्कारः प्रत्युक्तः।

गवादिषु गनारादियः सकृत्संस्कृतः वविति । गाव्यादिषु स एवेति साधुरेव प्रसज्यते ॥ ७८४ एवं प्रत्येकसंस्कारे न कस्यचिदसाधृता । समुदायस्तु नैवास्ति तेपामयुगपच्छतेः ॥ ७८५

येषां तावद्वर्णव्यक्तयः प्रध्वंसिन्य एव, तेषां विनष्टानुत्पन्नानां संस्कारा-योग्यत्वमेव ।

> वर्तमानाऽपि संस्कारक्षणं नैवावतिष्ठते । तावदेव विनश्येत्सा यावत्संस्कर्तुमिष्यते ॥ ७८६ न च तां संस्कृतां भूयः कश्चन द्रक्ष्यति ववचित् । सक्तुनामिव संस्कारो होमेनैष प्रसज्यते ॥ ७८७

यथंव होमसंस्कृतानां भस्मसाद्भावात्सक्तूनां पुनर्दर्शनविनियोगासंभावाद् द्वितीयाप्रतिपादितसंस्कार्यत्वपरिग्रहे सक्तवो होमस्तद्भावन।विधिरिति सर्वेषा-मनर्थंकत्वं प्रसज्यत इति संस्कारानाश्रयणम्, तथैव क्षणिकशब्दव्यक्तिसंस्कारपक्षे सर्वानर्थंकत्वप्रसङ्गः।

### लक्षणं प्रवर्त्यमिति भाष्योक्तस्य अर्थस्य निरासः

ततश्च योऽप्ययमिनयमोऽभिहितः, यद्येव नित्यः शब्दः, अथापि कार्यः 'उभयथाऽपि लक्षणं प्रवर्त्यम्' इति स एवमेव न्यायनिरूपणभयमात्राविष्करणार्थः शिष्यव्यामोहनार्थो वेति न युक्तः परिग्रहीतुम् ।

अदूरविप्रकृष्टे च वस्तुन्यनियमो भवेत् । शीतोष्णानियमं बूयात्को नु वह्नेः सचेतनः ॥ ७८८

१ महामाष्ये पस्पशाह्निके ।

उत्पादश्चेव संस्कारं कार्यपक्षे भवेदयम् । ततश्च सुतरां प्राप्ता प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रता ॥ ७८९

व्याकरणप्रक्रियानुगृहीतेन वैयाकरणेनोःत्पाद्यमानेषु साधुशब्देषु नित्यवेद-मूलत्ववेदाङ्गत्वनिराकरणं स्वयमेवाऽऽपादितम् ।

अथ व्याकरणोत्पन्नैः शव्दैर्वेदोऽपि निर्मितः । ततो व्याकरणस्येव वेदस्याप्यत्रमाणता ।। ७९० शव्दश्चोत्पाद्यमानत्वे क्षणान्न स्यात्क्षणान्तरे । तादृशस्य च संस्कारो न शक्यो नोपयुज्यते ॥ ७९१ तस्मादिनयमं मुक्त्वा नित्यः संस्क्रियते यदि । विक्रियाख्योऽपि संस्कारस्ततो नैवाऽस्य संभवेत् ॥ ७९२ विना व्याकरणादाप्तिः सिद्धा श्रोत्रसमाश्रया ।

दृष्टार्थेषु शब्देषु अदृष्टार्थनियमस्यासंभवोपपादनम्

अदृष्टार्थस्तु संस्कारो विध्यभावान्न गम्यते ॥ ७९३ दृष्टार्थेषु च शब्देषु नाद्ष्टेन प्रयोजनम् । न हीष्टं भोजनार्थानां ब्रीहीणां प्रोक्षणात्फलम् ॥ ७९४ कर्मप्रकरणाम्नाता न च व्याकरणक्रिया। येनाऽपूर्वप्रयुक्तानां शब्दानां संस्कृतिभंवेत् ॥ ७९५ हन्त्यादिविधिवन्नापि संभवी व्याक्रियाविधिः। पौरुषेयं कथं वस्तु विदच्याच्छाश्वतो विधिः॥ ७९६ तेनानारभयबादेऽपि विधिर्नवास्ति ताद्धाः। अनारभ्य विधित्वे च न कर्मार्थत्वसंभवः॥ ७९७ ऐकान्तिकं हि संस्कार्यं यत्क्रतौ स्यात्स्रुवादिवत् । तद्द्वारेण ऋतुप्राप्तिनं लोकव्यभिचारिणः ॥ ७९८ लोकवेदगतत्वाच्च शब्दानां व्यभिचारिता। अतो न व्याक्रिया गच्छेत्तदुपस्थापितं क्रतुम् ॥ ७९९ आकाशेऽवस्थितः शब्दः संस्कर्तं शक्यते कथम्। नित्यत्त्रान्मृत्र्यभावाच्च व्योमाश्रितविभुत्ववत् ॥ ८०० वर्णसंस्कारमात्रं च यदि व्याकरंणाद्भवेत् । प्रत्याहारेण तिसद्धेर्नोत्तरेण प्रयोजनम् ॥ ८०१ समुदायस्त्ववस्तुत्वान्नैव संस्क।रमर्हति । प्रत्येकं च भवेदाद्वदग्निधर्मः प्रतीष्टकम् ॥ ८०२

न च स्थलवदारम्भो वर्णैः शब्दस्य कस्यचित् । येन तत्संस्कृतिः सिघ्येत्स हि पूर्वं निराकृतः ॥ ८०३ स्फोटगोशब्दताङ्गत्वप्रभृतौ पदकल्पना । गकारादिपदव्याख्याद्वारेणैव निराकृता ॥ ८०४ सर्ववर्णसमूहोऽपि न संस्कार्यः कथंचन । न तस्यार्थप्रयुक्तत्वमस्ति ह्यनभिधानतः ॥ ८०५ अथ त्रिचतुरा वर्णाः संस्क्रियन्ते पदे पदे । संख्यामात्रस्य साधुत्वं तच्च स्यादितरेष्विप ॥ ८०६ संस्क्रियेतानुपूर्वी चेच्छब्दधर्मो न सेष्यते । ग्रहणोच्चारणस्थत्वाद् गाव्यादिषु च संभवात् ॥ ८०७ ग्रहणोच्चारणे एव संस्कार्ये यदि मन्यसे । कर्मणः कर्मसाध्यत्वमुपरिष्ठान्निषेत्स्यते ॥ ८०८

## वक्ष्यति हि—कर्तृंगुणे तु कर्मासमवायाद्वाक्यभेदः स्यादिति ३-१-१०।

ताल्वादिश्रोत्रसंस्कारो न च व्याकरणाद्भवेत् । वैद्योपदिष्टसंस्कारसंस्कार्यंत्वावधारणात् ॥ ८०९ मनो वा पुरुषो वाऽथ संस्कारास्पदमिष्यते । शब्दानुशासनं शास्त्रमिति व्यथं तदा भवेत् ॥ ८१० शिष्यानुशासनत्वं हि शास्त्राणामुपपद्यते । शब्दस्याननुशास्यत्वाद्वयथं तदनुशासनस् ॥ ८११ स्फोटशब्दे च संस्कारः सुतरां नोपपद्यते ।

## स्फोटपक्षे संस्कारानुपपत्तिवर्णनम्

असन्तौ तत्र हि स्यातां प्रकृतिप्रत्ययाविष ॥ ८१२ वाक्यस्फोटश्च यैरिष्टः सर्वावयवर्जितः । नामाख्यातािदे संस्कार्यं तेषां शशिवषाणवत् ॥ ८१३ अपोद्धारेण संस्कारो यद्यत्राभ्युपगम्यते । श्रृङ्कां शशादपोद्धत्य कि न संस्क्रियते मनाक् ॥ ८१४ अन्यावयवसारूप्यादपोद्धारो यदीष्यते । खरश्रङ्कोण सारूप्याच्छशश्रृङ्कस्य कि न सः ॥ ८१५

१ क. नामास्याता हि।

गवयादिषु नाङ्गानां सादृश्यं यन्तिदश्तितम् । सत्यावयवसामान्यात्तिद्दिश्योते तथा ॥ ८१६ वाक्याधिकरणे चैतद्विस्तरेण निराकृतम् । तेनापोद्धारसंस्कारकल्पनाऽपि न युज्यते ॥ ८१७ अन्वाचक्षीत शास्त्रं चेच्छव्दानसदपोद्धृतान् । एतेनैवाप्रमाणत्वमस्य माहेन्द्रजालवत् ॥ ८१८ अशिष्यत्वादशास्त्रत्वमेवं तावत्पदं प्रति । वाक्यानुशासनं नेव कृतं व्याकरणेन च ॥ ८१९ अर्थेन च प्रयुक्तानां शब्दानां संस्क्रियोदिता । वाक्यमेवंविधं चेष्टं न पदान्यर्थवर्जनात् ॥ ८१० श्राह्मणार्थो यथा नास्ति कश्चिद् ब्राह्मणकम्बले । देवदत्तादयो वाक्ये तथैव स्युरनर्थकाः ॥ ८२१

इति बहुप्रपञ्चमुक्त्वा केवलस्य चाप्रयोगादर्थप्रयुक्तत्वं निराकृत्य वाक्या-न्वाख्यानार्थमेव व्याकरणमपि व्याख्यानं युक्तमासीत् तदनाश्रयणात्तु सूत्रवातिक-भाष्यकारवदेव पूर्वापरविरुद्धमभिदधानेष्टीकाकारैरपि सुतरां व्याकरणस्याप्रत्य-यितपुरुषप्रणीतत्वं दर्शितम् ।

> अतो विगानभूयिष्ठाद्विरुद्धान्मूलर्वीजतात् । निष्फलाच्च व्यवस्थानं शब्दानां नानुशासनात् ॥ ८२२

तत्रश्च—स्वाध्यायाध्ययनं मुक्त्वा तत्त्रयोगश्च कर्मसु । शेषशब्दप्रयोगेषु न व्यवस्थोपयुज्यते ॥ ८२३ तेन सर्वभाषितव्यम्, सर्वे साधव इति ।

## अत्रानुमानप्रयोगाः—

गावीगोण्यादयः शब्दाः सर्वे गोत्वस्य वाचकाः । वृद्धैस्तत्र प्रयुक्तत्वाद् गौरुस्नेत्येवमादिवत् ॥ ८२४ एवं साधुत्वमेतेषां सर्वेषामर्थसाधनात् । श्रोत्रत्वान्नापशब्दत्वं पूर्वदृष्टान्तदर्शनात् ॥ ८२५ अनादित्वं च सर्वेषामवध्यनवधारणात् । वक्तुर्वक्तुः पुरो वृत्तेः शक्यं वक्तुं गवादिवत् ॥ ८२६

१ क. न्यथंवज्जनात्।

साधुभिभीषमाणानां नादृष्टफलसम्भवः । दृष्टार्थत्वाद्यथा घूमादिन्न देशेऽवगच्छताम् ॥ ८२७ अशास्त्रविहितत्वाच्च बुद्धशब्दाभिधानवत् । शास्त्रं नावेदरूपत्वात्प्राकृतव्याक्रियादिवत् ॥ ८२८ वेदमूलतयाऽप्यस्य प्रमाणत्वं न कल्पते । अवेदविषयार्थत्वान्नाटकादिनिबन्धवत् ॥ ८२९ शास्त्राङ्गमिप नैवेतदतादर्थ्यात्कथादिवत् । अतादर्थ्यं विनाऽप्यस्माहेदेनार्थावबोधनात् ॥ ८३० न च शब्दप्रयोगाङ्गं सिद्धे तस्मिन्प्रवर्तनात् । यदीद्शमनङ्गं तद् दृष्टं नेत्रानुमानवत् ॥ ८३१

यथा हि वक्षुरादिग्रहणानपेक्षरूपादिविज्ञानसिद्धौ तज्जनितार्थापत्तिप्रभवं चक्षुराद्यनुमानमुपजातमपि न पूर्वज्ञानस्याङ्गम्, एवं लोकवेदसिद्धशब्दप्रयोगोत्तर-कालप्रणीततया व्याकरणमप्यनङ्गम् ।

> तस्माःपर्यायशब्दत्वाद् गाव्यादेस्तश्वृक्षवत् । आचारेण प्रयोज्यत्वं न शास्त्रस्थैनिवारितम् ॥ ७३२ ॥ २४ ॥

#### अथाप्टमन्याकरणाधिकरणम् ॥८॥

न्या । सु । — अत्र भाष्यकृता गोगाव्यादिशव्दानुदाहृत्य किमेते सर्वं एव सास्नादिमतोऽ-थंस्य वाचकाः सन्तो वाक्यार्थं प्रभाणम्, उत एक एवेति । सास्नादिमतो वा पदार्थस्य कार्यायां वाक्यार्थंप्रमायां कारणं किमेते सर्वं एव, उत एक एवेति सन्देहमुपन्यस्य प्रयोग-भेदेनाविरोधात्सर्वेषां च्रीहियवादिवृद्धिकल्पेन प्रामाण्योपपत्तेः, सिद्धान्तामावेन सन्देहानुप-पत्तिमाशङ्क्रय किमन्नेति माष्येण शक्त्या विना शब्दस्यार्थंप्रत्यायकत्वं सम्मक्ति, उत नेति सन्देहकारणमुक्त्वा सर्वं इत्यादिना भाष्येण पूर्वंपक्षः कृतः ।

### यवबराहाधिकरणन्यायवर्णं नम्

तत्र यववराहाधिकरणे वास्त्रस्थप्रयोगवलेन लौकिकप्रयोगवाधस्योक्तत्वात् पूर्वंपक्षानुप-पत्तिमाशङ्क्रभाह— एकस्मादिति । व्यवस्थितशास्त्रस्थप्रयोगवलेनाव्यवस्थितलौकिकप्रयोग-वाधमङ्गीकृत्य यवादिशब्दानां दीर्घंशूकाद्यथंनिर्धारणं यत्प्रतिपादितम्, तत् विकल्पदोष-मयादनेकादृष्टशक्तिकल्पनाप्रसङ्गाद् गौणमुख्यविमागाश्रयणाच्चेति योज्यम् । एतत्कारणत्रयो-पपादनायैकस्मादित्युक्तम् । यवैयंजेतेत्येकस्माद्यवपदाद्दीर्घंशूकेर्वा यष्टव्यम्, प्रियङ्गुभिर्वेत्य-नेकार्थंप्रतीतेविकल्पोऽनेकशक्तिकल्पना ह्येकस्य शब्दस्यापद्येत, एकस्मिश्रार्थं शब्दस्य शक्तौ कलुक्षायां गौणत्वेनेतरत्र प्रयोगोपपत्तेर्वनिकशक्तिकल्पनं युक्तम् । इह तु गोशब्दश्रवणात्ततोऽ- यंप्रतीतिर्गावीशब्दश्रवणे तस्मादिति व्यवस्थोपपत्तेनं तावच्छोतुविकल्पापितः । वक्तुरप्ययमेव शब्दः प्रयोज्य इति नियमामावात्प्रसज्यमानोऽपीच्छ्या विकल्पेन दोषमावहित । यत्र च कारणात्कार्यंदर्शनं तत्र शक्तेरिस्तित्वं सम्प्रतीयत इति न्यायेन शक्तेः कारणाश्रित्तत्वेन शब्दसमवेतत्वात्तद्मेदे युक्त एव भेदो । गाव्यादीनां चार्थान्तरे मुख्यगौणामावात्सास्नादि-मित गौणत्वायोगात् शब्दसादश्यमात्रेण शब्दस्य शब्दान्तरार्थंप्रत्यायकत्वे शालाशब्दस्यापि मालाशबद्धार्थंप्रत्यायकत्वे शालाशब्दस्यापि मालाशबद्धार्थंप्रत्यायकत्वापत्तेमुंख्यत्वमवश्यं प्रतीयत इति वैषम्यम् । प्रियञ्जदीर्धंश्वकयोश्रीक-पदोक्तयोविकले तस्यंव यवपदस्य युगपदेकार्थापेक्षया प्रामाण्यम् अर्थान्तरापेक्षया चाप्रामाण्यमित्यत्यन्तिवरोधं वक्तुम् — एकस्मादित्युक्तम् । केषांचिद्दीर्घशूकेषु प्रयोगः, अन्येषां प्रियञ्जिकित्तरातेकार्थंप्रतिमानकारणमुक्तम् ।

यववराहाधिकरणन्यायमुक्त्वा, तद्वैषम्यमत्रैव दशंयम् पूर्वंपक्षयति—यत्र पुनिरित्यादिना । 'साधुत्वेनावधायंन्त' इत्यन्तेन तत्र सत्यप्येकविषयानेकश्वदत्वेऽशंसाधनत्वात्साधुत्वेनावधायंन्त इति वक्ष्यमाणसाध्यालोचनेन शक्तिभेदोपपत्तेरिवरोधादिति च पञ्चमीह्यं
योज्यम् । शब्दाश्चित्त्वाच्छक्तेः, तद्भेदे शक्तिभेदौचित्यं समवायिशब्देनोक्तम् । अशंविश्वेषाविच्छन्नशब्दाश्चितंकशक्तिकल्पनामात्रेणोमयनियमोपपत्तेरनवच्छिन्नशक्तिकल्पने वा शक्तिद्वयकल्पनेऽप्यर्थस्य सर्वशब्दवाच्यत्वापत्तेः, शब्दस्य च सर्वार्थवाचकत्वापत्ते । श्यादिविधेश्व शास्त्रस्यमावात् अर्थेक्येऽप्येकस्यानेकशक्तिकल्पनादोषो नास्तीत्याश्यः । यवादिविधेश्व शास्त्रस्यप्रयोगेण दीर्घश्वक्तिविषयत्वावधारणात्तद्विष्ठद्वलौकिकप्रयोगावगतप्रियङ्ग्वादिविषयत्ववाचोदाहृतगवादिशब्दप्रयोगमात्रेण गाच्यादिशब्दानामप्रयोगत्त्वावनामात्सवंपय्यायप्रयोगानियमाच्चाविरोधान्न शास्त्रस्यप्रयोगेण लौकिकप्रयोगवाध इति शास्त्रस्थेत्यस्यार्थः ।

अस्यैव पूर्वंपक्षहेतुद्वयस्य यववराहाधिकरणन्यायवैषम्यप्रतिपादनार्थंत्वप्रदर्शनार्थं सत्यिप विरोधे द्यास्त्रस्य साब्वसाधुत्वप्रतिपादनव्यापारामावाच्छास्त्रस्यप्रयोगस्य निर्मूल-त्वेन लौकिकप्रयोगावाधकत्वादिप सर्वे साधुत्वेनावधार्यन्त इति उत्तरोपपत्तिर्वंक्ष्यमाणसाध्य-व्यवधायकरूपेण पदपूर्वंकत्वाच्चेति स्वोपपादकोपन्यासपूर्वंमुपन्यस्ता अनेन व्याकरणस्मृत्य-प्रामाण्येन पूर्वंपक्षकरणाद्विचारस्य पादाध्यायसङ्गतिदिद्यते । अनन्तराधिकरणसङ्गतिस्त्वी-दृगसम्मवप्रतिपादनार्थमेव वेत्यत्र होलाकाधिकरणोक्तव्यक्त्याकृत्यादिवाच्युपपदासम्मवोप-जीवनेनात्र पूर्वंपक्षोत्त्यानात् वक्ष्यते व्याकरणद्यास्त्रव्यागरस्य पदपूर्वंकत्वोपपादनार्थं वाक्यात्मकत्वं विद्येषणम् । अनेन च व्याकरणद्यास्त्रस्य लोकप्रसिद्धपदप्रयोगादुत्पत्तेः । साध्वसाधुव्यवस्थायाः द्यास्त्रविषयत्वायोगादित्येवम्प्रयोगोत्पत्त्यद्यास्त्रत्वादिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । लोकप्रसिद्धसाधुद्यव्ववयात् व्याकरणद्यास्त्रं प्रवक्तंते तस्माच्व लौकिकद्यवानां साध्वसाधुत्वतिर्णय इतीतरेतराश्रयोपपादनार्थम्—तथा होत्युक्तम् । शब्दरूपश्चासावर्थंश्वत्येव वस्तुवचनत्वेनार्थंद्यद्या व्याख्यपदार्थंज्ञानाय वा चव्दवास्त्रस्य पदरूपश्चासावर्थंश्वत्यं नार्थोऽधंद्यद्यः । नन्वेवमप्यर्थंप्रतिपादकत्वेन गोगाव्यादिचव्यानां लोके प्रसिद्धत्वात्साधुत्वम्, भर्यादिद्यव्यानां त्वर्थंप्रतिपादकत्वाप्रसिद्धेरसाधुतेति व्यवस्थोपपत्तेः, द्यव्येषु न व्यवस्था

स्यादित्ययुक्तमित्याशङ्क्षय —अत इत्युक्तम् । लोकप्रयुक्तेष्वेव गोगान्यादिषु साव्वसाधुत्व-न्यवस्थानिरासार्थमेतदित्याशयः ।

नन्ववं सत्याचरिण स्मृतिवाधः स्यात् स च पूर्वोक्तस्मृतिवलावलीयस्त्विविद्धः इत्याशङ्क्षय—वाद्यार्थेषु हीरयुक्तम् । तत्र आचारानपेक्षायाः स्मृतेस्ततो वलीयस्त्वम् । इह तु स्मृतेराचारापेक्षत्वेन विपरीतवलावलक्षमत्वास्लोकादेव साव्वसाधुता निर्णेतव्येत्याचारेण स्मृतिवाधो युक्त एवेत्याश्यः । ननु लोकस्य सङ्कीणंव्यवहारित्वात्साव्वसाधुत्वनिर्णायकत्वं न युक्तिमत्याशङ्क्षय—वाचकेत्युक्तम् । अर्थप्रत्यायको यो गोगाव्यादिशब्दः, स साधुः । अप्रत्यायको भेर्यादिशब्दश्वसाधुरिति व्यवस्था लोकसिद्धैवेत्यर्थः । व्वनिमात्राणीत्यनैतत्वेत्व विवृत्तम् । मात्रिका वर्णसमामनायः । ननु वेदादिविद्यास्थानप्रत्युक्तेष्वेव गवादिशब्देषु साधुत्वप्रसिद्धेर्गाव्यादिशब्देषु च तत्राप्रत्युक्तेष्वसाधुत्वप्रसिद्धेलोके चैवंविधव्यवस्थोनु-पलब्धः वर्ततो निर्णयः सम्मवतीत्याशङ्का, साव्वसाधुशब्दयोर्थंप्रत्ययसाधनत्वासाधनत्विन्मित्तत्वेन चिद्यामावात्लोके च भेर्यादिशब्दानामप्रत्याकत्वनित्त्वयात् । गोगाव्यादिशब्दानां प्रत्यायकत्वनिश्चयात्रिद्धेव व्यवस्थेति—तेनेत्यादिनोक्तम् । अपशब्दत्वमप्यथंप्रत्ययानव-गमित्तत्वाद्भयोदिशब्देष्वेव व्यवस्थिति—तेनेत्याविनोक्तम् । अपशब्दत्वमप्यथंप्रत्ययानव-गमित्तत्वाद्भयोदिशब्देष्वेव व्यवस्थिति। साधुतेत्याशङ्का गवादिद्धवान्तेन निरस्ता । एवं वाचकशक्तिभदोपपत्तिरविरोधादिति च पञ्चमीद्धयान्वयार्यर्तावद्प्रन्थतात्पर्यंमेकवाक्यत्याव्यातम् ।

यद्वा तत्र वाचके शक्तिभेदोपपत्तिप्रतिरोधत्वं पर्याकोच्य यो निर्णयो मवित । सर्वेषां साधुत्विमत्येवं छपः स्वीकार्यः । न तु श्वास्त्रस्थप्रयोगवलेन कौकिकप्रयोगवाधं पर्याकोच्येति त्पव् लोपे पश्चमोद्धयमङ्गीकृत्य पूर्वंपिककागतिनर्णयश्वाद्वानुषङ्गेण वैषम्य-प्रतिपादनार्थं त्वेषाविरोधादित्यन्तं ग्रन्थं व्याख्याय, ननु वाचकशिक्तभेदोपपत्तौ शास्त्रस्थ-प्रयोगाविरोधे च सत्यपि व्याकरणशास्त्रेण गवादिश्वव्दानामेव साधुक्वान्वाख्यानेनेतरेषाम-साधुत्वप्रतिपादनान्न तिद्वश्वाचारवलेन सर्वेषां साधुत्व युक्तमित्यश्वङ्कातिराकरणार्थं-त्योत्तरप्रन्थो व्याख्येयः । अत्र भाष्यकृता 'सर्वं इति ब्रूम' इत्यनेन शव्देषु न व्यावस्था स्यादिति सूत्रावयवं सर्वंशव्दानादित्वपूर्वंपक्षप्रतिज्ञानथंत्वेन व्याख्याय, कृत इत्यादिनार्थं-प्रत्यान्यथानुपत्त्या गाव्यादिश्वद्वानामिप सास्तादिमतार्थंन सह वाच्यवाचकसम्मवं प्रत्ययान्यथानुपत्त्या गाव्यादिशव्दानामिप सास्तादिमतार्थंन सह वाच्यवाचकसम्मवं प्रत्यत्वत्वाचङ्कां सम्बन्धग्रन्थे निराकृतामुक्तवा, तस्मात्सर्वं साधवः इत्युपसंहृत्य सर्वेषा-मर्थंवत्त्वात्वाचे मितिव्यमिति पूर्वंपक्षप्रयोजनमुक्तवा, तस्मात्सर्वं साधवः इत्युपसंहृत्य सर्वेषा-मर्थंवत्त्वात्ववे मीषितव्यमिति पूर्वंपक्षप्रयोजनमुक्तवा, तस्मात्सर्वं साधवः इत्युपसंहृत्य सर्वेषा-वृष्टार्थं गवादिश्वव्यत्तिमो भविष्यतीत्याशङ्कानिरासार्थंत्वेन प्रयोगोत्पत्तेरुच्वारणित्यस्या-श्वास्त्रीयवादित्यं प्रयोगोत्पत्त्वश्वास्त्रत्वादितसूत्राव्यवित्यस्यान्ते। तत्र माध्यतात्पर्यंन्विकार्थं दृष्टार्थंक्षेत्र साधनत्वाद्वा गाव्यादिश्वव्यानामसाधुत्वासम्बमुपपादितमुपसंहरति—

ततश्चेति । न च दृष्टार्थंसाधनत्विनिधन्धनत्वात् साधुशब्दस्य, गाब्यादिशब्दानां तदमावात्सा-व्यसाधुन्यवस्था मविष्यतीत्याशक्कते—अवृष्टेति । साव्वसाधुन्यवस्थेत्यर्थः ।

यद्वा श्रेयोक्ष्पादृष्टसाधनत्विनवन्धना साधुता प्रत्यवायक्ष्पादृष्टसाधनत्विनवन्धनास्व-साधुतेत्यर्थः । साधूनामेवादृष्टसाधनत्वम् अदृष्टसाधनत्वमेव वा साधुत्विमत्युमययापि व्यवस्था वेदाधीना । न च सा वेदवाक्यैनिर्दिष्टा । अदृष्टसाधनत्वं वान्यप्रमाणविषय एव न मवतीति निराकरोति—वेदवाक्यैरिति । न च दृष्टसाधनत्वस्य प्रमाणान्तराविषयत्वेऽपि तद्धेतुभूतयोः साध्वसाधुत्वयोः प्रमाणान्तरावगतयोवेदेनादृष्टसाधनत्ववोधो मविष्यतीत्याशङ्क्ष्याह्— प्रत्यक्षेण ताविति । उपमानस्य सादृश्यमात्रविषयत्वेनानाशङ्कीनीयत्वाद्यंप्रत्ययान्यथानु-पपत्तेव्यार्थापत्त्या सर्वेषां वाचकत्वप्रतीतेव्यंवस्थापकत्वस्य दूरनिरस्तत्वादिनराकरणम् ।

नन् प्रमाणान्तरासम्भवेऽपि वेदवाक्यं साधुत्वासाधुत्वाग्राहकं भविष्यतीत्याशङ्क्रयाह— वेदेति । साध्वसाधुत्वयोः शब्दावान्तरजातिरूपत्वे वस्तुस्वरूपान्वाख्यानपरमेते साधवस्त्वन्य इत्येवं रूपं वाक्यं कल्प्यम् । धर्मान्तरत्वे साधृत्वगुणान्वाख्यानपरम् । असाधुत्वदोषान्वाख्या-नपरं तस्य च पुरुषार्थानुबन्धित्वामावेनानर्थंक्यापत्तेरध्ययनविधीनां तात्पर्यानवधारणा-रप्रमाण्यं न युक्तमिल्याद्ययः । **अात्मस्बरूपप्रतिपादकानां तुपासनादि**विष्यपेक्षितार्थामि<mark>षा</mark> नात्सरस्वतीविनशनादिना धानयानां सारस्वतसत्रादिकम्मंविशेषौपयिकत्वानामानर्थंक्या-पत्तिरिति वैषम्यसूचनार्थंम् —विधीत्युक्तम् । अस्तु तिहि विधिनिषेधरूपमेव वाक्यं साध्व-सायुत्वप्रतिपादकमिरयाशङ्क्रचाह-न वेति । ननु माभूत्स्वरूपेण विधिनिषेधविषयत्वं 'साधुमिरभिदच्यादसाधुमिनं' इत्यमिधानकरणत्वेन त् भविष्यतीत्याशङ्कते—अभिधेति । गोशब्देनामिदच्यादश्वश्रबदेनामिदच्यात्, गानीशब्देनामिदच्यात्, न गोणीशब्देनामिदच्यादि-त्यादिस्वरूपा प्रत्येकं वा विधिनिषेघा कल्प्यन्ते, 'साधुरिमरिमदध्यादसाधुमिर्नेति द्वावेव वा । तत्रानन्त्यापत्तेराद्यं पक्षं तावद् दूषयति—नेति । कथं कल्पनानुपपत्तिरित्यपेक्षायां व्याकरणस्मृतिमूलत्वेन कल्प्यत्वादनन्तानां चाघ्येतुमशक्यत्वादनुपपत्तिरित्याह —यो हीति । यो हि व्याकरणप्रणेता तद्गुणतया य एव पदानां प्रतिपत्तौ प्रतिपदं पाठ इति महामाध्य-कारोक्तन्यायेन साधूनां प्रतिपदं पाठान्नाच्यवस्यतीत्यर्थः । स एकैकस्य शब्दस्य गावीगोण्या-द्यनेकापशब्ददर्शनात्तेषां विशेषमाहं-अपशब्दाश्चीत । कलञ्जादिवदिति वैधम्यंदृष्टान्तं विवृणोति - ब्रोह्मादीनि होति । कलञ्जादिप्रहणेन तुल्यन्यायतया ब्रीह्मादीनां विघेयत्य-सम्मवसूचनार्थं वीह्यादिग्रहणम् । अनन्तरोक्तव्यितरेकमुखेन द्वितीयपक्षं निराकरोति-न त्विति । सर्वानुगतैकघम्ममात्रोपलक्षणार्थो जातिशब्दः ।

तत्र एकोपलक्षणत्वामावेनैकविधिनिषेधविषयत्वासम्भवमुपादयि न ताविदिति । अयमाध्यः न तावच्छव्दत्वातिरिक्ता सर्वसाधुराब्दानुयायिन्यसाधुभ्यो व्यावृत्ता विलक्षणै-काकारप्रत्ययवेद्यासाधुत्वजातिसाधुत्वजातिवी साधुराब्दानुगता साधुभ्यो व्यावृत्तोपलभ्यते, न वा अन्योऽपि कश्चिद्धम्मैः साध्वसाधु शब्दाभिष्येः सम्भवति तथा हि न तावच्छव्दव्यति-

रिक्तस्येन्द्रियलिङ्गादेः शब्दस्यापि वा वक्तृज्ञानविवक्षाविषयप्रत्यायकत्वं साधूत्वं कस्य-चिदिष्टम् । न च शब्दस्यार्थप्रत्यायकत्वं साधुत्वम्, गाव्यादिशब्देष्वप्यापत्तेः । न च शब्दस्य श्वक्त्यार्थंप्रतिपादकत्वं साधुत्वं गङ्गायां घोषोऽग्निर्माणवक इत्यादौ गङ्गाग्निशब्दयोस्तीरमाण-वकादिषु राक्त्यभावेऽपि तत्र साधुत्वप्रसिद्धार्थान्तरविषयराक्त्या अर्थान्तरविषयसाधुत्वाम्युपगमे गोणीशब्दस्याप्यावपनविषयशक्तिसद्भावात् सास्नादिमति साधुत्वापत्तिः । देवदत्तादिशब्दानां च संस्कृतेनार्थंप्रदिपादनम् । न च शब्दस्यार्थंप्रत्यायकत्वं साधुत्वम्, गाव्यादिशब्देष्य-प्यापत्तेः। न च शब्दस्य शब्दया अर्थप्रतिपादकानां शक्त्यभावादसाधुत्वापत्तिः। स्नुषादि-शब्दानां पुत्रमार्यादिवाचिता पुत्राचनिमधाय तद्विशिष्टमार्याचिमधानशक्तेः पुत्रादो शक्ति-सद्भावात्साधुत्वापत्तिः । अर्थंविषयानादिप्रयोगत्वे तु साधुत्वलक्षणे गान्यादिश्चनामिप सास्नादिमदर्थविषयप्रयोगावच्यस्मरणेनानादित्वावगमात्साधुत्वमशक्यं निराकर्त्म्, स्वामा-विकार्यंपरत्वमि प्रतीतिप्रयोगाविशेषाद् गवादिशब्दवद्गाव्यादिशब्देष्विप तुल्यम् । स्रक्षणानु-गमोऽपि च सिद्धेरुभयानथंक्यमाशङ्क्षय चम्पतीत्यादिशब्देषु वृद्धाप्रयुक्तत्वेनासाधृतयाऽमि-मतेषु मावान्न साधुत्वलक्षगमिति न कथंचित् साधुत्वं निरूपिसतुं शक्यम् अनेनैव मार्गेणासाधुत्वमि निराकार्यमिति । एतदेव विवृणोति अविभक्ता होति । अत्रश्रेको-पलक्षणाभावात्सामान्यरूपेण साध्वसाधूनां विधिनिषेधविषयत्वानुपपत्तेः। व्यक्तिरूपेण विधिनिषेधविषयत्वानुपपत्तेः । पूर्वोक्तमेव विधिनिषेधानन्त्यप्राक्षमित्युपसंहरति —तेनेति । नन्पलक्षणान्तरासम्मवेऽपि स्वाभाविकार्थंपरत्वलक्षणसाधुत्वतद्विपर्यंयलक्षणासाधुत्वोपल-क्षणयोगेन विधिनिषेधविषयत्वं मविष्यतीत्याशङ्ख्याह—न चेति । अर्थंप्रत्यायनोद्देशेन प्रयोगदर्शं नेनार्थं प्रत्यायनार्थंत्वावसायादर्थं प्रत्ययनार्थंत्वलक्षणस्य व्यावर्त्तंकत्वात्तद्विपर्यंगलक्षणस्य वा वाचकत्वस्यासत्वान्त्रोपलक्षणस्वं सम्भवतीत्याशयः ।

ननु गाव्यादिशव्दाव्यावत्तंकत्वेऽपि प्रसिद्धावाचकत्वात्भेर्यादिशव्दव्यावतंकत्वाद्धाच-कत्वस्य विषयशब्दोपलक्षणत्वोपपत्ते रवाचकत्वस्य निषेव्यभेर्यादिशब्दोपलक्षणतोपपत्तेस्तिन्न-बन्धनौ विधिनिषेधौ भविष्यत इत्याशङ्कत्र्याह—वाचकैरिति । प्राप्ताप्राप्तत्या विधिनिषेध-विषयत्वाभावे दृशन्तमाह—न होति । द्रवदव्यमात्रोपलक्षणार्थं मुदकग्रहणम् ।

ननु विधिनिषेधरूपश्रुतिमूलानपेक्षव्याकरणपरम्परामात्रेण साध्वसाधृविवेकसिद्धे विधिनिषेधिनराकरणमनथंकं मूलश्रुत्यपेक्षायामिष वा साध्वनुद्यासनात्मकत्वेन व्याकरणस्य
साधृविधिमात्रापेक्षत्वादसाधृनिषेधिनराकरणमनथंकिमत्याशङ्क्ष्याह—अवद्यं चेति ।
निर्मूलत्वे अन्धपम्परान्यायापत्तेनं साध्वसाधृविवेकसिद्धिरित्याद्यः। साधृविधानेन,
असाधृवर्जनिसिद्धेरसाधृनिषेधेन वा साधृप्रयोगसिद्धेरुमयानथंक्यमाशङ्क्ष्यः—संयोगत्युक्तम् ।
विधेयेष्टसंयोगो विधेः फलम्, निषेध्यानिष्टसंयोगो निषेधस्यत्यर्थः। ननु उपलक्षणमूलत्वे
निषेधमूलसाध्वनुद्यासनं न युक्तिमत्याशङ्क्ष्याह—त्रिष्टिषि चेति । साधृनामसाधुम्योऽल्पत्वाद्वधवस्थितत्वाच्च सौकर्यम् । एतदेव विवृणोति—यदीति । यथा पश्चनखानाम्मध्ये
पश्चैव द्यशादयो मक्ष्या इति नियमे कृते, तवोऽन्येषां श्वादीनाममक्ष्यत्वं गम्यते । तथा

गवादय एव साघव इति नियमे कृते अन्येषामसाधुत्वावगितिरित्यथः । एतदेवोपसंहरित— स एष इति । प्रासिङ्गकं व्याकरणस्य त्रिविधश्रुतिमूलत्वेऽपि साव्वनुशासनमात्रात्मकत्यस-म्मवमुपसंहत्य प्रकृतं मूलश्रुत्यनुमानासम्मवमुपसंहरित—निवित । मूलासम्भवमेव द्रव्यितुं व्यवस्थापकोपपदासम्मवं पूर्वाधिकरणोक्तमत्रापि योजयन्नाह—इदृगीति । एवमेकोपलक्षणासम्मवेन विधिनिषेधासम्मवमुक्त्वा, विधिविषयासम्भवादिप विध्य-सम्मवमाह—अथ प्रास्त्रेति । अनेन च शब्दप्रयोगस्य लोकव्यवहारार्थत्वेनैवोत्पत्तेः सिद्धेरशास्त्रविषयत्वादित्येतत्सुत्रावयवो व्याख्यातः ।

ि स्०

नन्वत्र महावात्तिककारेण सिद्धे धन्दार्थंसम्बन्धे लोकतोऽथंप्रयुक्ते धन्दप्रयोगे धास्त्रेण धम्मैनियमो यथा लौकिकवैदिकेष्विति व्यवहारलक्षणेनैवार्थेन साध्वसाधृधन्दप्रयोगे आक्षिसे धम्मीयं धास्त्रेण साधृनियमः क्रियते । यथा लोके क्षुत्प्रतीघातार्थे प्राप्ते मक्षणे मक्ष्या मक्ष्यनियमो वेदे वा पयोन्नतं ब्राह्मणस्यत्यादिवदिति नियम इति वदता समाधान-मुक्तमित्याशङ्कते — अथेति । धम्मैजिज्ञासापह्नवेन धम्मैस्य नियम इति । षष्ठीविग्रहेऽपि सम्बन्धमात्रोत्यन्नायाः षष्ठधास्तादथ्यं लक्षणविश्वेषित्वसन्दर्शनार्थं धर्मायेति चतुर्थीनिद्धः ।

साधूनां नियमविषयत्वासम्भवेनैतित्रिराकरोति—तिविति । नित्यप्राष्ठस्य नियम-विषयत्वासम्भवे हेतुमाह—यस्य होति । ननु गान्यादिभ्योऽप्यथंप्रत्ययसिद्धेस्तरप्रसक्तौ गवादिश्रन्दस्य पाक्षिकत्वापत्तेर्गान्यादिनिवृत्त्ययों नियमो सविष्यतीत्याशङ्क्ष्रभाह—यस्यापीति । गान्यादिशन्दानां साम्वसाधुत्वपक्षद्वयेऽपि न्यावत्यंत्वायोगादित्याश्यः । एतदेवोपपादियतुं विकल्पयति कीवृश्वश्चिति । सम्यत्र दोषमाह—यदीति । न च साधूनामप्यथंप्रत्ययहेतुत्वादिस्तप्रसक्तिरित्याश्रङ्कृष्णाह—यदि होति । शन्दन्यापारसाम्यम्पंप्रतिपादनं माषणम् । नार्थप्रतिपादनमात्रं शन्दस्य च मुख्यार्थं साक्षाद्वधापारोगीणलाक्षणिकयोस्त्विभवेससहस्याविनामावद्वारा । गान्यादीनां तु कथंचिद्वधापारालाध्वन्यश्चर्यव्यापारसाम्यस्यव्यावनात्त्रभावक्षेत्रस्यावनात्रमक्ष्याविनामावद्वारा । गान्यादीनां तु कथंचिद्वधापारालाधवन्यश्चर्यव्यापारसाम्याध्वर्यावनात्मके भाषणे हेतुतास्तीत्याश्चयः ।

ननु साधूच्चारणायैव प्रवृत्तस्य प्रमादेन अश्वस्या वा प्रसज्यमानस्यासाधीनिवृत्ययों नियमो मविष्यवीत्याश्रङ्कते—अयेति । प्रमादाशिक्तानां दोषाणां परिहर्त्तुं मश्चन्यत्वात्तिः वारणमनथं किमिति परिहरित —तबसिति । नत्वव्यप्राणां श्रक्तानामिप च गाच्यादिश्वद्धः प्रयोगदर्शनाद्वप्रयुक्तामिधानमयुक्तमित्याशङ्कते—वृष्ट इति । मत्पक्षे गाव्यादिशव्दानामम्ययं-प्रतिपादने व्यापारसद्भावायुक्ता प्रसिक्तः । त्वत्पक्षे तु तेषां कथंचिद्वश्रापारमावाक्षे त्वावच्छव्दव्यापारसाद्ध्यायं प्रतिपादने माषणे प्रसिक्तः । यथा कथंचिद्वश्रपारामावाक्षे त्वावच्छव्दव्यापारसाद्ध्यायं नियमाम्युग्गमे अक्षिनिकोचादेरि प्रसिक्तः, तिक्षवृत्ययं नियमाम्युग्गमे अक्षिनिकोचादेरि प्रसिक्तः, तिक्षवृत्ययं नियमः कल्प्यः, तत्वश्च शब्दव्यतिरिक्तसर्वं प्रमाणोच्छेदः स्यादित्यिमप्रायेण परिहरिति— उच्यत इति । निवृत्ययंत्वे च नियमत्वं व्याहन्येतित्याह्—न चैति । साव्वसाध्योद्व द्वयोनित्यप्राप्त्यमावात्परिसंस्या युक्तेत्याह्—नियमेति । कि चाद्दश्चरंस्य यागावीष्टसिद्धपर्यं द्वयोनित्यप्राप्त्यमावात्परिसंस्या युक्तेत्याह्—नियमेति । कि चाद्दश्चरंस्य यागावीष्टसिद्धपर्यं

पुरोडाशादिद्रन्यनियमः, तत्त्रकृतित्वादिनियमः । तदपेक्षितावज्ञाताद्युपायनियमञ्च युक्तः । शब्दप्रयोगस्य तु परप्रतिपत्त्यर्थत्वेन दृष्टार्थत्वाज्ञ तत्साधनसाधृनियमो युक्त इत्याह्न-न चेति ।

नन्वेकः शब्दः सम्यग् ज्ञातः सुप्रयुक्तः शास्त्रान्वितः स्वर्गे छोके कामधुग्मवतीति शब्दप्रयोगस्य स्वर्गसाधनत्वावगमात्तदन्यथानुपपत्तिरस्त्येवापूर्वकल्पनायां प्रमाणमित्या-शक्कभाह—परार्यत्वाच्चेति ।

ननु यथा दृष्टार्थंस्यापि मोजनादेः 'आयुष्यं प्राङ्मुखो मुङ्क्त इत्यदृष्टार्थः' प्राङ्मुखत्व नियमः तथा दृष्टार्थंस्यापि शब्दप्रयोगस्यादृष्टार्थः साधुनियमो मिवष्यतीत्यश्चक्क्ष्याह— न चेविमिति । शब्दादीनां विषयाणां गोचरे समुदाये तन्मध्य इत्ययः । शब्दस्य तावित्रयम-जन्यादृष्टाश्चयत्वस्य सम्भवमुपपादयति —शब्दस्येति । कर्तृत्वेन परार्थंस्यापि स्वगंकामादेः कम्मंफलभोवनृत्वेन प्राधान्यस्यापि मावेनापूर्वाश्चयत्वदर्शंनात्तद्वैषम्यप्रदर्शनाय् — अत्यन्तप्रहणम् । यत्पुनः परार्थंस्याप्याह्वनीयादेस्सम्मार्गादिजन्यापूर्वाश्चयत्वप्रदर्शंनात् — दृष्टार्थंग्रहणम् । नन्वर्थंस्य माषणं प्रति प्राधान्यादपूर्वाश्चयत्वं मिवष्यतीत्याशङ्क्ष्माह—सत्यपि चेति । क्रत्वङ्कभृतानामप्यर्थानामर्थाक्षिष्ठस्याभिधानस्यापि वैषत्वेन केवलदृष्टार्थंत्वान्नापूर्वणोन् पयोगः इत्याशयः ।

ननु श्रोतुरनुष्टेयादृश्यंक्रियाफलभोक्तृत्वयोग्यताधानायाऽपूर्वापेक्षणात्तदाश्रयत्वं मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—श्रोतुः पुनरिति । शब्दार्थंविषययोस्तु श्रोतृबुद्घ्योः क्षणिकत्वान्नापूर्वाश्रयदवशङ्कृत्याह्—बुद्ध्योश्चेति । वक्तुरि वुद्धिवद्गुणभूतत्वान्नापूर्वाश्रयतेत्याह—वक्तेति ।
ननु कामधुक्शव्देन शब्दप्रयोगस्य फलसाधनत्वावगमात्प्रयोक्तुः फलभाक्त्वात्प्राधान्यं
मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—नेति । स्वगंकामादिश्च्दात्काम्यौपियकत्वावगतेस्तदनुरोवेन क्रियाफलभाक्त्वावगतिः । इह तु साधुशब्दप्रयोगस्य फलसाधनत्वमात्रं प्रतीयते । तच्चार्थंवादमात्रत्वेनोपपत्तेनं प्रयोक्तुः फलभाक्त्वमाद्विपतीत्याश्चयः । यदि वात्र वक्तुः कामधुगिति
वष्ठी स्यात्, ततः सप्तद्ववैश्यस्येत्यादिवत् षष्ठश्चृक्तसम्बन्धसामान्यस्यापेक्षावशात्स्वस्वामिलक्षणविश्चेषरूपत्वप्रतीतेः प्राधान्यं स्यात् त्वसावस्तीत्याह—न चेति । ननु यथा
कमिपदाद्यमावेशि प्राङ्मुखोऽन्नानि श्रुञ्जीते त्यास्याताक्षिप्तस्य भोक्तुर्गुणमूतस्य
दिङ्नियमापूर्वाश्रयत्वम्, तथात्रापि साधुशब्दप्रयोगाक्षिष्ठस्य प्रयोक्तुः साधुनियमापूर्वाश्रयत्वं मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—यत्तिता । कमिपदाद्यमावेशि मोजनं प्रति भोक्तुर्लोकादेव
प्राधान्यावगतेरपूर्वाश्रयत्वं युक्तमिति मावः ।

अपूर्वाश्रयत्वमुच्चारणस्यानाशङ्कथमेवेत्याह्—स्बरूपेण पुनरिति । अतो विषयामावाद् व्यवस्थामावाददृष्टार्थंत्वामावाच्च नियमानुपपत्तेस्साधुनियमार्थंस्य व्याकरणस्य वेदमूलत्वा-योगाच्छास्त्रेण धर्मानियम इति यन्महावात्तिककारेणोक्तम् तद्युक्तमित्युपसंहरति—एवं चेति । अनेन च साधुशब्दप्रयोगाणामुत्पत्तिरस्मादिति व्युत्पत्त्या व्याकरणं प्रयोगोत्पत्ति-शब्देनामिप्रत्य तस्याः शास्त्रमूलत्वाच्छव्दव्यवस्थानियमो न प्रयोजनिमिति सूत्रं योजितम् । ननु स्वयमेवैतस्य वेदवच्छास्त्रत्वं मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह्—न चेति । अत्रापि प्रयोगोत्पत्ते- वर्षाकरणस्य शास्त्रत्वामावादिति योज्यम्, साधितं चास्य स्वातन्त्र्यं कल्पसूत्राधिकरणे इत्याह—तदुक्तमिति । एतदेव विवृणोति—न हीति ।

यद्वा पौरुषेयत्वात् व्याकरणस्य वक्तिभायमात्रपर्यंवसानेनार्थंपरत्वामावात्साधुप्रयोग-नियमं प्रत्यशास्त्रत्वादिति षष्ठेन प्रकारेण योज्यमित्याह्—सर्वत्र होति । स्मृतिशास्त्रान्तर-सम्वादामावादिति सष्ठमीं योजनामाह—न चेति । एतदेव विवृणोति—प्रायेणेति । अस्तु तावत्स्मृत्यन्तरेणासम्वादः ।

परस्परमिप व्याख्येयव्याख्यानग्रन्थानां न सम्वादोऽस्तीत्याह— परस्परेण चेति ।
सूत्रवार्तिकमाष्येषु ये पाणिनियकात्यायनपत्ञ्ज्ञळय आचार्यास्ते विगीतवचना इत्यथंः ।
कोदृशं विगानमित्यपेक्षायां निःप्रयोजनं व्याकरणं सूत्रकृतोऽभिप्रेतम् । साधुशव्दप्रयोगद्वारेण
धर्मप्रयोजनत्वं वार्तिककृता साधुशव्दज्ञानद्वारेण्यं माष्यकारस्येति विगानं दर्शयितुमाह—न
सावदिति । तेन तस्य प्रयोजनामावाभिप्रायो लक्ष्यत इति मावः । ननु विस्मृत्याप्यनुत्त्युपपत्तेः, कथं प्रयोजनाभावाभिप्रायो लक्ष्यत इत्याशङ्क्रचाह—कथं चेति । एतावत्येन
वह्वायासत्वमभिप्रतेम् ।

एतदेव विवृणोति—येब्बित । मोक्षाणामिति निर्घारणे पष्टी । न चानादरेणानुक्त्युप-पत्तिरित्याह—न चेति । सुज्ञानत्वेनापि नोपपत्तिरित्याह—सुज्ञानत्वं पुनरिति । यद्यपि वात्तिककृता शास्त्रेण धम्मैनियम इति धम्मैत्रयोजनत्वं व्याकरणस्योक्तम् । तद्व्याकरणे धम्मंस्याप्रतिपाद्यमानस्यादयुक्तमित्याह - धम्मंश्रेति । ननु न साक्षाद् धम्मंप्रयोजनत्वं व्याकरणस्यामिप्रेत्तम्, किं तु तदनुगत्तशब्दप्रयोगद्वारेण, ज्ञानद्वारेण वेत्याशङ्कचाह-धम्मंत्व-मिति । एतदेव विवृणोति-शास्त्रार्थी हीति । कि पुनः शब्दस्य ज्ञाने धर्मः, आहो-स्वित्प्रयोग इति सन्दिग्धो वात्तिककृता ज्ञाने धर्मा इति चेत्तथाधर्म इत्यनेन साध्वसाधु-विवेककारिणो व्याकरणवत्साधृत्वज्ञानेऽर्थान्तरोपलक्षणरहितानामसाधृत्वाज्ञानापत्तेः, तस्य च न म्लेच्छमायां शिक्षेतेत्यादिनिषेषपर्यालोचनेनाधम्मंसाधनत्वाधममंसाधनत्वावसायाद-षम्मं: प्रसज्येतेत्युक्त्वा प्रयोगे तर्हि धम्मों मविष्यतीत्याश्रङ्खय तस्मिन्पक्षे व्याकरणानिम-ज्ञानामि साध्रशब्दप्रयोगात् धम्मोत्पत्तेव्याकरणानार्थंक्यमिति, प्रयोगे सर्वलोकस्येत्य-नेनोक्त्वा दोषद्वयमयाच्छास्त्रपूर्वके प्रयोगेऽभ्युदयः, तस्य च वेदशब्देनेत्यनेन व्याकरण-जनितज्ञानपूर्वंकसाधुशब्दप्रयोगो धम्मंसाधनम्, यथा वेदशब्दपूर्वंकोऽग्निष्टोमादिजनित-ज्ञानपूर्वंकमनुष्टितो घम्मंसाधनम् । यथा वा वेदरूपः शब्दो नियमपूर्वमधीतो धम्मंसाधन-मित्युक्तं माष्यकृता । तत्सवं व्याख्याया, अथ वा 'पुनरस्तु ज्ञाने धर्मं' इत्यक्तम् । न चैवमव्यवस्थितशास्त्रार्थावधारणं युक्तमित्यशैः।

ननु सम्यग् ज्ञातः सुप्रयुक्त इत्युमयोर्जानप्रयोगयोरेकवाक्योपादानात्समुन्वित्योधीमात्कं मिनक्यं मिनक्यं मिनक्यं मिनक्यं स्वाद्याक्ष्येति । एकवाक्योपात्तयोरप्याख्याते नामार्थयोः समुन्वयः, प्रतिपदमपूर्वाणि एकपदे एवापूर्वं मित्याधिकरणं यदेकस्मादपूर्वं तदेतरत्तदर्थं मित्येतदित्यर्थं। प्रतिपदाधिकरणे निराकरिथ्यत इत्याद्ययः । सामान्यन्यायमुक्तवा प्रकृते योजयित—

तिबहैति । एकस्मिन्वावये साधनद्वयविष्ययोगात्सति ज्ञाने साधुरान्दप्रयोगोऽप्यनुषङ्गानिष्पद्यत <mark>इत्येवं ज्ञानस्तुत्यर्थंत्वेन सुप्रयुक्तस्तु ग्रब्दो ज्ञानस्य धर्म्मसाधनत्वपक्षे व्याख्येयः । प्रयोग-</mark> पक्षे तु ज्ञातमात्रोऽपि साधुशब्दः स्वर्गं साधयति, किमुत प्रयुक्त इति प्रयोगस्तुत्यर्थंत्वेन सम्यग्जानशब्दो व्याख्येय: । ततथ ज्ञानधम्मंत्वे, प्रयोगस्य धर्मंत्वायोगात् लोकसिद्धस्यैव ज्ञानानुनिष्पादितत्वेन सत्यामपि व्याकरणादुपकारनिर्वृत्ती व्याकरणं प्रति प्रयोजकत्वाभावान्न मवदिमित्रेतद्वारेण व्याकरणस्य धम्मैतयोजनत्वं युक्तम् । प्रयोगस्य तु धम्मैत्वे यदैकस्मादपूर्वं तदेतरत्तदर्थंमितिन्यायेन ज्ञानस्य प्रयोगाङ्गत्वेन पाराध्यंज्ञानात्फळश्रुतेः सुप्रयुक्त इति-वत्सम्यग्ज्ञान इत्यनेनाप्यन्त्रये कल्पमानेऽर्यंवादत्वावसायेन ज्ञानस्य धम्मेरत्वायोगात्तंद्-द्वारेणापि व्याकरणस्य धम्मै । योजनत्वं न युक्तमित्यर्थः । आदिमध्याद्वचाकरणानुगत्रशब्द-प्रयोगस्यानादिवास्त्रविषयत्वा माव।दित्यष्टमीं योजनामाह कि चेति । व्याकरणपूर्वकज्ञात-प्रयोगयोरित्ययः । एतदेव विवृणोति - यन्नामेति । मन्त्रार्थवादगतस्यानित्यसंयोगस्य परिहारो यो न्यायो अनित्यसंयोगविरोधरूपः तेनेत्यर्थः। न च व्याकरणस्यापि नित्यत्वं <mark>शङ्कनीयमित्याह्—न चेति । ननु व्याकरणस्य कूटस्वनित्यत्वामावेऽपि, प्रवाहनित्य-</mark> त्वाद्वैदिकविधिविषयत्वं मनिष्यतीत्याशङ्क्षयाह्—अयागीति । उक्तमौत्पत्तिकसूत्रेऽज्येतृणाम-स्मरणादिमिक्शब्दपूर्वंत्वमिति वेदाधिकरणसिद्धान्तसूत्रोक्तेन न्यायेन सर्वपुरुषेम्यो वेदस्य प्रायम्यान्न पौरूषेयग्रन्यविषयत्वं युक्तमित्यर्थः । ननु व्याकरणत्वजातेः कूटस्यनित्यत्वाहेद-विषयत्वं मविष्यतीत्यत आह—न चेति ।

ननु व्याकरणस्य सूत्रिनित वष्टवर्थस्य भेदं विनानुपपत्तेः सूत्रमात्राच्छव्दाप्रितपत्तेः,
व्याकरणाच्छव्दान्प्रितपद्यामह इति प्रयोगानुपपत्तेः । न सूत्रस्य व्याकरणत्वं युक्तं 'नापि
वव्दस्य' व्याक्रियन्ते शव्दा अनेनेति व्याकरणिमिति त्युडर्थानुपपत्तेर्योगस्य च शब्दवत्त्वामावाद् व्याकरणे भवो योगो वैयाकरण इति भवतद्धितानुपपत्तेः । शब्दस्य च पाणिन्यादिनिरप्रोक्तत्वेन पाणिनिना प्रोक्तं पाणिनीयमिति प्रोक्ततद्धितानुपपत्तेरिति वार्तिककारेण
व्याकरणशब्दस्य सूत्रपरत्वशव्दपरत्वरूपे पक्षद्वये इत्यर्थः । पक्षद्वयेऽपि दूषिते माध्यकारेण
शब्दपक्षे तावद् दोषपित्तारार्थं प्रस्कन्दनं प्रपतनिक्तयपद्मानादिष्वपि दश्नंनेन, करणाधिकरणयोरेव त्युद्पत्ययनियमाभावाद्, व्यक्तियत इति व्याकरणमिति कर्मव्युत्पत्त्या
त्युडर्थोपपत्तिमुक्तवा मनप्रोक्तादितद्धितोपपत्त्यर्थं लक्ष्यलक्षणे व्याकरणमिति लक्ष्यलक्षणयोः
शब्दसूत्रयोः समुदितयोव्यक्तरणत्वाभिधानात्सूत्रात्मकस्य व्याकरणस्य कृतिमत्वेऽपि
शब्दात्मकस्य नित्यत्वाद्वेदविषयत्वं युक्तमित्याशङ्कते—अथेति । लक्षणिनरपेक्षाणां शब्दानामानन्त्याद्विधिविषयत्वानुपपत्तिनं तु गवादिगाव्यादीनां जातिरूपेण, व्यक्तिरूपेण वा
विधिप्रतिषेधौ उपवर्धते इत्यादिनोक्तेन परिहरति—लविति ।

ननु यथा यदितिहासपुराणानि कल्पानीति ब्रह्मयज्ञविधिविषयत्वान्यथानुपपस्या कल्पसूत्राणां कर्तृंस्मृतिदाढघांत्कृटस्यनित्यत्वामावेऽपि प्रवाहनित्यत्वमुक्तम्, तथात्रापि 'तस्मादेषा व्याकृता वागुद्यत'इति व्याकरणानुगताया अर्थवाचो वदित्वव्यत्वश्रुतेर्व्या- करणस्य नित्यत्वं भविष्यवीत्याशङ्कते—ननु वेदेति । तद्ग्रन्थस्याच्येतच्यत्वायोगाद् ग्रन्थनित्यत्वं किल्पतम् । इह तु श्रुतिसामान्यमात्रेणापि व्याक्रतश्चव्यास्यानोपपत्तेनं ग्रन्थनित्यत्वकल्पने प्रमाणमस्तीित परिहरित—नैतिविति । ननु वैदिक्या वाचः स्वराद्यविष्ठुतष्ट्येणानिष्टिपिताकारत्वरूपस्य व्याक्रतत्वस्य प्राप्तत्वाद्विष्ट्यानथंक्यमित्याशङ्क्र्यम्, कर्मकाले
स्वाच्यायकाले वोच्यमाने—इयमन्वितित्युक्तम् । श्रुलोकं व्याचष्टे – अव्याक्रताया हीति ।
अस्य च व्याख्यानम् एकः शब्दः इत्येषापि श्रुतिवैदिक्तस्येव शब्दस्य स्वराद्यविष्ठुतिष्ठपेण
ज्ञानप्रयोगयोद्धंमत्वप्रतिपादनार्थत्या व्याख्यातुं शक्येति सूचित्यतुमाह—तस्याश्चेति ।
नग्वेकः शब्दः सम्यग् ज्ञातः सुप्रयुक्तः शास्त्रान्यित इत्यत्र शास्त्रशब्दस्य ग्रन्थविष्यत्वाद्वयाकरणग्रन्थस्य वेदविष्यत्वप्रतीतेनित्यत्वकल्पना भविष्यतीत्याशङ्क्ष्याह—यदिष् विति ।
प्रशंसार्थत्वमेवोपपादयति—अहरहरिति । शास्त्रशब्दस्तिहं कथमत आह — शास्त्रति ।
कोकव्युत्पत्त्या शिक्षणात्मकशासनवाचिना शास्त्रशब्देन ग्रहणाव्ययनकालोनः स्वस्यात्मीयस्य गुरोरच्यायः शिक्षणार्थः पाठो विविधितो ग्रन्थ इत्याश्ययः । ननु सुप्रयुक्तशब्दस्तिहं
पुनकक्तः स्यादित्याशङ्क्ष्याह—सम्यगिति । उपनयनम्-आचार्यकर्तृको माणवकसंस्कारः ।
उपसदन-सुश्रूषे माणवकर्तृके । त्रयं वै तद्ग्रहणाव्ययनकालोनमिपि विशिष्टेतिकर्तंव्यताकग्रहणम्, संस्कृतस्य तस्यैव वेदस्य ब्रह्मग्रज्ञोपयोगित्वादुपन्यस्तम् ।

ननु तस्माद् ब्राह्मणेन न मलेच्छितवै नापमाधितवै म्लेच्छो ह वा एष यदपश्चन (श्र का ३-२-१-२४)। इत्येषा श्रुतिर्गाच्याद्यपशब्दिनिषेघार्थंत्वाच्छब्दापशब्दिविकस्य प व्याकरणधीनत्वाद्वचाकरणापेक्षा भविष्यतीत्याशङ्खवाह—धदपि चेति । कृत्यार्थे तवैकेन्-केन्यत्वन इति कृत्यार्थे छन्दिस तवैप्रत्ययस्मरणात् कृत्यानां च प्रैषातिसगैपासकालेषु कृत्याश्चेति प्रैषार्थंत्वस्मरणादप्राष्ठप्रेषणस्य च विधित्वान्त्रञ्योगेन तिषेषार्थंतोक्ता । कर्य वैदिकविषयत्वावगतिरपशब्दिनिषेधस्येत्यपेक्षायां वैदिकशब्दापेतत्वरूपव्यत्पत्तिसम्भवस्, सुज्ञानत्वं च कारणद्वयमाह—वैदिकाच्चेति । सर्वेग्यः शब्देम्योऽपेत इति च व्युत्पत्तिः शब्दस्य अशब्दत्वयोगान्न सम्मवतीत्याह—न चेति । ननु नायममाववचनोऽपेत्युपसर्गः, किं तु वर्जनवचनः, अतो गाव्यादीनां सत्यपि शब्दत्वे, शास्त्रकारैवैजितत्वादपशब्दलं मिवष्यतीत्याशक्क्रुचाह--अथापीति । वर्जनैऽर्थे वर्वरादिमाषाशिक्षणस्य स्मृत्या निषिद्ध-त्वाच्छ्रुतौ चापशब्दत्वस्य म्लेच्छितशब्दसामानाधिकरण्येन निर्देशाद् वर्बरादिमाषागतस्य शब्दस्यापशब्दत्वज्ञानादित्यर्थः । म्लेच्छितत्वशब्देन म्लेच्छि अव्यक्तायां वाचीत्यव्यक्तोच्चा-रणार्थंस्य म्लेच्छोऽव्यक्तोच्चारित इत्यर्थो दिशतः । कि चान्येषामि बर्वरादिसम्बन्धिना-माचाराणां निषिद्धत्वाच्छब्दप्रयोगरूपस्याप्याचारस्य तत्सम्बन्धिन एव निषेधोऽवसीयत इत्याह--युक्तं चेति । गाव्यादीनां तु प्रसिद्धम्लेच्छववंरादिसम्बन्धित्वेन, अव्क्तोच्चारणत्वेन वां म्लेच्छतिधात्वर्यानुगमाभावादार्यंप्रयुक्तशब्दायत्तत्वाभावादा नापशब्दतेत्याह् -न रिवति। यथावृत्तादार्याचारादपेतत्वात्तदप्रवृत्तमित्युच्यते नैवं गाव्यादिष्वार्थप्रयुक्तशब्दापेतत्वमस्ति । तेषामप्यायेः प्रयुक्तत्वादिति वैधम्यदृशन्तार्थम् ।

नन्वाहिताग्निरपशञ्दं प्रयुज्येति श्रुतेम्लैं च्छशब्दसामानाधिकरण्यामावाद् व्याकरणानुगतशब्दापेतस्विनिमत्तलब्धापशब्दव्यपदेश्यस्वगाव्यादिप्रयोगनिमित्तप्रायश्चित्तविधानार्यस्वाद्
व्याकरणापेक्षा मविष्यतीस्याशङ्क्ष्याह — यदिष चेति । निषद्धाचरणनिमित्तस्वास्त्रायश्चितस्य, गाव्यादीनां च शिष्टार्वाजतस्वेनानिषिद्धस्वावसायाद्यथासम्भवमन्यविषयतैवैयं
श्रुतिमंवेदिस्याशयः।

व्याकरणानुगतव्यतिरिक्तशब्दविषयत्वासम्भवमुपपादयत्ति—तथा होति । गाव्यादि-शब्दप्रयोगलक्षणस्य कार्यंस्य सर्वेशिष्टपरिगृहीत्तत्वेनापरिहरणीयत्वमीदृश्यवदेनोक्तम् । रलोकं विवृणोति—प्रायेण हीति ।

ननु सर्वस्थापि व्याकरणानुगतशब्दप्रयोगनियमो न दृश्यत इत्याह—न चेति । एतदेव प्रपश्चियतुमाह—कर्त्वति । करूपकारस्यापश्चद्यमुदाहरति —समानिमिति । छान्दोग्यसूत्र-कारस्योदाहरति —सृत्रेति । वह्वृत्वसूत्रकारस्यापशब्दद्वयमुदाहरति —तथेति । करूपादि-प्रहणस्योपलक्षणार्थत्वात् शिक्षाकारस्यापशब्दमुदाहर् ति —तथेति । स्मृतिकारस्योदा-हरति — मनुनाविति । स्मृतिकारस्योदा-हरति — मनुनाविति । स्मृतिकारस्योदा-

साक्षिणः सन्ति मेत्युक्तवा वदेत्युक्तवा वदेत्तु यः ।

इत्यत्र मेशव्दस्येतीकारे परभूते संहितायामेचोऽयवायाव इत्ययादेशे कृते लोपः शाकल्प्यस्येति च यकारलोपे कृते म इतीतिव्याकरणानुगतां संहितामनपेक्ष्यान्यथा कृतेत्यर्थंः । मीमांसाकारस्यापशब्दद्वयमुदाहरति—तथेति । सम्वत्सरसत्रेषु गावामयनिक-विष्यन्तातिदेशप्रतिपादनायाऽध्मे गवामयनोत्तरकालविहितेष्वादित्यानामयनप्रभृतिषु गवामयनस्य विष्यन्तः प्रवतंत इति वक्तव्ये 'तस्य विकारावयवे च प्राण्यौषिष्वृक्षेम्य इत्यिषकृत्य गोपयसीर्यंदिति विकारावयवयोविहितो यत्प्रत्योऽर्थवादावगतगोकतृंकत्वमात्रनिमित्तप्रयुक्तः । च चैवाग्नीषोमीयप्रकरणाधीतः स्यादिति' मासामुमोक्ते तानिति बहुवचनान्तस्यापि मन्त्रस्य प्रातिपदिकार्थसमवायाद् बहुवचनस्य प्रातिपदिकार्थलक्षितावयवबहुत्वामिषानार्थं-देवनोपपत्तेरनुत्कर्षं इति सिद्धान्तिते, 'शावापृथिव्योरहं देवयव्ययोगयोर्जेक्योऋंद्व्यासिंग'-स्यादीनां दर्शंपूर्णंमासप्रकरणाधीतानां शावापृथिव्याश्वनुमन्त्रणानामिप केनचिद् गुणयोगेन दर्शंपूर्णंमासदेवताप्रकाशकत्वोपपत्तेरनुत्कर्षं इत्याशङ्काश्व स्त्रे सरूपाणामेकशेषः' इत्याशकिकश्वणहीनं श्वावोरित्युक्तमित्यर्थः ।

गृह्यकारेणापि जिद्याणामिति स्युडन्तजिद्यादेशः पाद्यादिस् त्रेण शित्येव प्रत्यये परभूते द्यातेजिद्यादेशमन्वाख्यातमनपेक्ष्यैव कृत इत्याह—तथेति । व्याकरणसर्वस्वे निरुक्तेऽपि व्याकरणाननुगताः शब्दाः सन्तीत्याह—कात्स्नयं इति । आद्धंषानुके परभूते ब्रुवो वच्या-देशस्यामिधानात्तदकरणं हीनलक्षणमित्यथंः । एतदेव विवृणोति —सम्बत्सरमिति । पुराणेतिहासहस्तिशिक्षादिकारिणस्तु नात्यन्तं व्याकरणमाद्रियन्त इत्याह—अन्त इति । हिस्तिशिक्षादिग्रन्थकारिणो ये उमाम्यादिख्या अपशब्दास्तेषामन्तो नास्तीत्यर्थः । एतदेव

विवृणोति — युगपविति । वेदप्रयुक्तानां च शब्दानामपशब्दत्वाशङ्कानुपपत्तेनिश्चितसाधुत्वानामनन्वास्यानादव्यापकं लक्षणं स्यादित्याह् — वेदेव्वपीति । सामान्यं छन्दसि, माधायां च साधारणम्, चातुर्वण्योदिवत्स्वार्थे तिद्धतः । ननु 'व्यत्ययो बहुलमि'ति बहुलग्रहणेन विकरणवत्सुवादीनामपि व्यत्ययसूचनाद् 'बहुलं छन्दसीति' च लोपाद्यनियमविधानादस्ति सर्वशब्दानां छान्दसं लक्षणमित्याशङ्काश्चाह—न होति ।

'सुिं सुप्रहिल्कुनराणां कालहलच्स्वरकत्तृ यङां च। व्यत्ययमिच्छति शास्त्रकृदेषां सोऽपि च सिव्यति वाहलकेन ॥'

इति वचनान्नियतविषय एव व्यत्ययविधिः दक्षिणायामिति हि प्राप्ते धूरि दक्षिणाया इति सुपो व्यत्ययः । वक्षन्तीति प्राप्ते ये अश्वयूपाय तक्षतीति विङः, स्वन्तीति प्राप्ते सामगाः सुवत इत्युपग्रहस्य, इन्द्रः सोमस्य कामूक इति प्राप्ते कामूकेति लिङ्कस्य, ममृवां आवाह इत्यत्रावाहादिति प्रथमपुरुषप्राक्षौ आवाहा इति पुरुषस्य । अग्निमद्यहोतारन्यमवृणी-तैत्यत्राद्यतनकालवाचिनि लकारे प्राप्ते अनद्यतनकालवाचिलङ्ग्रयोगात्कालव्यत्ययः, काण्डकेत्यत्र कामुके इति प्राप्ते णकारप्रयोगाद्धलव्यत्ययः । अम्यक्सात इत्यत्रामेत्याकारे प्राप्ते अम्यगिति संहितादर्शनेनाकारप्रयोगादच्व्यत्ययः । अश्वावतीर्गोपतीरित्यश्रान्तोदात्तत्वे प्राप्तेऽक्वावतीरित्याद्यदात्तरबात्स्वरव्यत्ययः, कर्तृशब्दस्य कारकोपलक्षणत्वादिद्धदंदातीत्यत्र सम्प्रदानस्य दानृत्वेन प्रत्युपकारार्थंदानकरणत्वामिधानादृदद्म्य इति प्राप्ते ददद्भिरिति-व्यत्ययः, यङ्गव्दस्य प्रत्याहारत्वेन योगाचङन्तविकरणप्रत्ययग्राहित्वाद् वृत्रं हनतीत्यत्र हुन्तीतिप्राप्ते हुनतीति यङ्व्यत्ययः । बहुलं छन्दसीति च अदिप्रभृतिम्यः शप इत्याद्यधि-कारिवशेषेण श्वादिविषयमेवावसीयते न सर्वविषयमित्यर्थः। तत्रोदाहरणद्वयमाह— तद्ययेति । आपस्येत्यत्र ताविहलञ्जदचनव्यत्ययो न न्यत्ययसुत्रस्य विषयः । तस्य बहुल-ग्रहणेन नियतलिञ्जवचनविघेयत्वामावात् । नाप्युपधादीर्घादेशो व्यञ्जनान्तस्य च स्वरागमो बहुलं छन्दसीत्यत्राधिकृतो । येन लक्षणानुगमः स्यादित्याह—न होति । अदित्यस्य नित्यं स्त्रीलिञ्जस्य बहुवचनविषयमस्य व्यञ्जनान्तस्य प्रातिपदिकस्य षष्ठचन्तस्यापामित्यविक् तस्यान्वास्यानादापस्येत्यस्त्रीलिङ्गमेकविषयमकारान्तं दीर्घोपघं रूपं न केनापि *ल*क्ष<mark>णेना-</mark> नुगतमित्यर्थः । द्वारशब्देऽपि दकारलोपो पाकारस्य च वकारादेशो न केनचिल्लक्षणेना-नुगत इत्याह—नापीति । बहुलग्रहणस्य दृष्टानुविधानार्थंत्वाद् द्वारशब्दस्य भाषायामपि व्यत्ययस्यादर्शनान्न दृष्टानुविधानार्थंत्वाद् द्वारशब्दस्य भाषायामि व्यत्ययस्यादर्शनान्न हष्टानुविधानमस्तीति दर्शयितुम् – लाटेत्युक्तम् । अतो वैदिकशब्दानामसाघुत्वाशङ्कानुप-पत्तेलंक्षणमेवाव्यापकस्वादुपेक्षणीयमित्युपसंहरति—तेनेति । व्याकरणान्तरयुक्तानामपि तदनुगतशब्दप्रयोगदर्शनाम् व्याकरणः।माण्याध्यवसानमित्याह—येऽपीति । प्रमादादिनिमि-त्तराक्रानिवृत्त्यर्थं प्रायेणेत्यस्यार्थं —सुतरामित्युक्तम् ।

सन्तु व्याकरणाभियुक्ताः व्याकरणकाराणामेव तदननुगतशब्ददर्शनात्प्रामाण्याध्यवसानं दुर्लमित्याह-सूत्रेति । न च तेषां विस्मृत्या प्रयोगोपपत्तिरिति दृष्टान्तद्वारेणाह—अश्वेति ।

एकैकस्य द्वे द्वे (अपशब्दोदाहरणे दर्शयति—सूत्रइति । जनिशब्दः, पष्ठीसमास्थ द्वावपशब्दो जनिशब्दस्य तावदः) पशब्दत्वमुपपादयति—जनीति । लक्षणेनाननुगतत्वाज्जनिशब्देन धातुरेव निर्द्श्यत इत्यर्थः । धातुकतृ प्रकृतेश्वापादानसञ्ज्ञानम्युपगमान्न घातुरत्र विवक्षित इत्याह—न चेति । यस्य तु जन्माल्यस्य व्यापारस्य जनिशब्दार्थत्वेन विवक्षितस्य कर्तुं- धंटादेः प्रकृतेर्मृत्पिण्डादेरपादानसञ्ज्ञेष्यते, तस्य जायमानसम्बन्धिनो जन्माल्यस्यार्थस्य जनिशब्दो न वाचक इत्याह—जाथमानल्येति । व्यधिकरणे षष्टचौ ।

नन्वेवमिष घातौ साधुत्वान्नापयञ्दितत्याशङ्क्याह - तेनेति । क्विन्तसाघोरप्यणिन्तरं प्रत्यसाधुत्वादपशञ्दत्वं भवतीत्याशयः । षष्ठीसमासस्यापश्चदत्वमुपपादयति—तयेति । (अकस्य निन्दर्काहसकद्दत्यादौ तच्छीलाद्ययंवुन्प्रत्ययादेशत्वेनानेकार्यत्वात्त्वोगे कत्रंयं-षष्ठयाः प्राप्तेत्त्वोगे एव समासनिषेधार्थम् । आदां तृजकाम्यां कत्तंरीति सूत्रम् । न तु तृज्योगे कत्रंयंषष्ठीसमासनिषेधार्थमिदं सूत्रम् । तृचः कत्येव विधानात्त्वागे कत्तुंरनिमिहि-तत्वामावेन कर्यंथंषष्ठधाः प्राष्ठयमावात् प्राष्ठिपूर्वंकत्वाच्च निषेषस्य । अतः तृज्यहणम् उत्तरसूत्रेऽनुवृत्त्यर्थमेव कृतम् । नात्र तस्य प्रयोजनम् । अकस्य तूमयत्रोपयोगः । तामुत्तरसूत्रे तृजकयोरनुवृत्ति वक्तुमाद्यसूत्रं वार्तिकपठितमित्यर्थः । । कर्त्यंव तृष्ठिक्षेस्तत्प्रयोगे कर्तृं-षष्ठयमावादकस्य निन्दिहसिक्षश्चाद्यादिधातुविहिततच्छीलादिवाचिवुञ्प्रत्थयादेशत्वेनानेकार्यत्वात्त्वागे कर्तृंवाचिन्याः षष्ठयाः समासनिषेधार्थमाद्यसूत्रे तृजकाम्यामित्यस्यानुवृत्तिप्रतिपादनार्थपठितम् । कर्तृंवाचिन्यां तृजकाम्यां योगे कर्त्तंर चेति सूत्रे पष्ठीसमासनिषेधादपश्चव्यतेत्यर्थः । तृज्यत्यययोगनिमित्तनिषद्धं षष्ठीसमासमुदाहृत्य, अक-प्रत्यययोगनिमित्तनिषिद्धमुदाहरति—एविसित् ।

वात्तिककृतोऽष्यक्प्रत्यययोगिनिमित्तिनिषद्धविष्ठीसमासापशब्दोदाहरणम् वावदाह—
तथिति । हलन्ताच्चेति सूत्रेणेक्समीपाद्धलः परो झलादिः सन् किद्भवतीत्युक्ते दम्भेः सनि
कृते दम्भ इट् चेति किति सत्यपि नकारेण व्यवधानात् दिम्मधानुसम्बन्धिनो हलो
झकारस्य इक्सामीप्यामावात् तत्परस्य झलादेरपि सनः कित्त्वासिद्धौ गुणापत्तिष्पितिक्षपं न सिद्ध्येदित्याशङ्क्षय हल्प्रहणस्य जातिवाचकत्वाह्म्भेद्धितोः परस्य झलादेः सनः—
कित्त्वं सिद्धमित्युक्तम् । (अत्र जातिवाचकपदेकऽप्रत्ययान्तस्य विधासमासोऽपशब्दः ।

तस्यैवापशब्दान्तरमुदाहरित—तथेति । अइउणिति प्रत्याहारसूत्रगतेन णकारानुबन्ध-केनाकारेण धात्वादिगतस्याकारस्य णकारानुबन्धरहितत्वाद्वहणं न प्राप्नोतीति शिङ्कित्वा, भेदामावाद्वात्वादिष्वस्यापि ग्रहणं सिद्धमिति, परमतेन परिहारमुक्त्वा तिसराकरणार्थम्—

१. अयं पा० २ पु० ना०।

२. अयं पा०२ पू० ना०।

३. अनिदितां हलउपघायाः किङ्ङितौत्युक्तें नलोपो न सिद्घ्यतीत्यर्थः। नलोपासिद्धे ।

४. अयं पा०२ पु० ना०।

वात्तिककृतेवमुक्तम् । दण्ड अग्रमिति व्यस्तोच्चारणे दण्डणदान्त्यस्याग्रणदाद्यस्य वाकारस्यान्त्तरालकालानुपलम्मलक्षणात्कालव्यवायाद्वयवधानाद्—अन्यत्विमत्युक्तम् । नन्वेकत्वेऽपि व्यञ्जकामावान्मच्येऽनुपलव्धयुंज्यत इत्याचङ्क्रय—काव्दव्यवायादित्युक्तम् । दण्ड इत्यत्र दकारङकारपरयोरकारयोर्गंच्ये व्यञ्जकामावे णकारङकारयोर्प्यनुपलम्मः स्यात् न च व्यञ्जकानां प्रतिनियतविषयत्वम् दीपादौ दृष्टम्, येन णकारङकारयोग्यंञ्जकसद्भावादुप-लव्धः, अकारस्य तु व्यञ्जकामावादनुपलव्धिरिति व्यवस्था युज्येतेत्याद्ययः । अत्र चान्यमाव्यमित्यन्यचव्दः । तथा हि निष्कर्षलक्षणगुणामिधायी मावद्यव्ये यदि निष्कर्षणी-यान्यवव्यवाच्यगुण्युपसर्जनत्वेन निष्कर्षलक्षणं गुणं द्वते, ततो गुणमुक्त्वा गुणिनि वर्तमान्त्वेन गुणवचनसंज्ञापत्तेः । पूरणसुहिताथंसदव्ययतच्यसमानाधिकरणेनेति पष्टीसमासनिषे-धादपद्यव्यत्वस्यम्, स्वप्रधानगुणामिधायित्वाम्युपगमेन तु षष्टीसमासकल्पने गुणवचनसंज्ञावाद्यद्यगुणवचनसुत्राननुगतव्यव्यत्रयोगायोगादपद्यव्यतेत्ययः ।

कम्मंधारयस्तु (कमंण्युपपदे धातोरण्प्रत्ययोक्तेनित्यसमासाच्च कुम्मकार इतिवत् हिमवत्मावः इत्यादिप्रयोगमाशङ्क्र्य, अनिमधानात्तादृशप्रयोगामावादित्युत्तरे अविरिवकेति दृष्टान्तः । मावशब्दस्यान्यत्वगुणविशिष्टगुणिपरत्वेनान्यशब्दसमानार्थंत्वात्पर्यायाणां सह-प्रयोगामावाद्वैयर्थ्यंमित्यर्थः भे मावशब्दस्यानर्थंक्यापत्तेरयुक्त इत्याशयः ।

माज्यकृतापि कम्मैण्यणिति सूत्रे हिमवन्तं श्रुणोत्यादित्यं पश्यतीति दृशिश्रुणोतिम्यामण्प्रत्ययः कस्मान्न मवतीत्याश्रङ्कयानिमधानादिति परिहारमुक्तम् । यथाविकश्रब्दस्य
स्वायिककप्रत्ययान्तस्याविश्रबद्धसमानार्थंत्वेऽपि तस्य विकार इति विकारतिद्वते लक्षणानुगतेऽप्याविकं मांसमितिप्रयोगदर्शनादिविकश्रब्दादेवोत्पद्यते नाविशब्दात्तथात्रापि प्रयोगामावेनामिधानसामर्थ्यामावान्न इण्प्रत्ययोत्पत्तिरित्युपपादनायाविरविकन्यायेनेति दृष्टान्तेऽमिहितेऽपश्रब्दः प्रयुक्त इत्याह्-भाष्येऽपीति । अविश्वाविकश्रवाऽव्यविकौ तयोन्याय इति
द्वन्द्वगमंस्तत्युष्यः ।

तस्यैवापशब्दान्तरमुदाहरति—तथेति । ऋलृगित्यत्र सूत्रे वात्तिककारेण लृकारस्य स्वातन्त्र्येण क्वनिद्य्यप्रयोगात् क्लृपिस्थस्य च यणादिकार्यं प्रत्यसिद्धत्वाद्यपदेशान्यंक्य-मित्याशङ्क्ष्य, यहच्छाशब्दादिषु (कुमारी ऋतकमिति वाच्ये लृतकमित्यनुकरणशब्दो यदृच्छाशब्दः । तत्र लृकारे परे ईकारस्यानुकार्यं यणादेशः कुमारी लृतकमित्यवं लृकारस्य प्रयोजनिमत्ययं: यणादिकार्यंसिद्धिलृंकारोपदेशप्रयोजनमुक्त्वा यहच्छाभावात्तिद्वयाच्य कार्यंसिद्धिप्रयोजनत्वासम्मवेऽमिहिते, भाष्यकारेणान्यथाकृत्वा प्रयोजनमुक्तं अन्यथा कृत्वा परिहारः । सन्ति यहच्छाशब्दा इति कृत्वा प्रयोजनमुक्तं न सन्तीति परिहारदूषणमाशिद्धृतम्, तत्र अन्यथैवं कलिमत्थं सुसिद्धाप्रयोगश्चेदिति सूत्रेणान्यथादिषु चतुर्षूपपदेषु करोतेणंमुल्विधानादत्यथाकारमिति प्रयोक्तव्ये, अन्ययाकृत्वेति क्त्वाप्रस्यप्रयोगादपशब्द इत्यथंः ।

१. अयं पाठः सर्वेत्र नास्ति ।

२. अयं पाठः सर्वेत्र नास्ति।

अन्येन प्रयोजनमुक्तमन्येन प्रकारेण परिहार इत्यस्यार्थस्यान्ययाशव्यमात्रेण सिद्धेनियमेन प्रयोजणत्वामायाञ्चायं करोति, अन्यणाकृत्वा शिरो भुङ्क्ते इति वदसिद्धप्रयोग इत्याश्चयः । एतच्च प्रयोजनं परिहारशब्देन निराकार्यत्योपन्यस्तमिति सूचितत्वादाशङ्कामात्रं नामि-मतिमिति, द्योतनार्थं महामाध्यगतं प्रयोजनमुक्तमितिपाठं तात्पर्यंतो व्यास्यातुं चोदितपदं तत्स्थानेऽप्रयुक्तम् ।

नन्वृ त्वगादिशब्दवित्सद्धवत्प्रयोगरूपनिपातानां साधुत्वं सेत्स्यवीत्याशङ्कायाह—
न चेति । ननु प्रयोगमूलत्वाद् व्याकरणस्मृतेः, तद्वाधकत्वं न युक्तमित्याशङ्काय, प्रयोगमूलताऽद्याप्यसिद्धेति मत्वा पूर्वोक्तं स्मृतिवलीयस्त्वमाह—स्मृतीति । अतो नैषां निपातनात्साधुत्वसिद्धिरित्युपसंहरति—प्रत्यक्षेति ।

नन्वेवं सत्येकप्रयोगमात्रेणेतरासाधुत्वानिश्ययात्प्रकृतिप्रत्ययान्वास्यानं विना प्रयोगमात्रेण साध्वसाधुत्विविवेकासिद्धेनिपातनानर्थं स्यादित्याश्चक्क्ष्याह्—प्रत्यक्षेति । निपातनानर्थं स्यपिरहारायाऽन्वास्यानमनुमीयत इत्याशयः । ननु लक्षणवाक्यगतानां शब्दानां स्वात्मिनि क्रियाविरोधेन तद्वाक्यगतीलं क्षियितुमशक्यत्वाल्लौिककवैदिकशब्दलक्षणार्थंत्वेन च व्याकरण-स्यात्मार्थंत्वामावात्प्रदेशान्तरस्यानामप्यलक्षणोयत्वेनानुगमानादराञ्च व्याकरणकाराणां व्याकरणाननुगतशब्दप्रयोगो दोष इत्याशङ्क्ष्याह — न चेति । व्याकरणगतानामपि शब्दानां लोकवेदाधिकरणन्यायेन लौकिकेम्यो भेदामावाल्लक्षणीयत्वोपपत्ति वक्तुम् — लक्ष्यभूत इत्युक्तम् ।

अत एव व्याख्यातृमिवृंद्विरावैजित्यादिषु वृद्धिरावैजवेड् गुण इति जस्त्वदर्शनेन प्रदस्कात्वावगमाच्चोः कुरिति कुत्वेन भवित्वयमित्याखङ्का अयस्मयादीनि च्छन्दसीति सूत्रेष्विप छन्दोवद्भावेन मसञ्ज्ञत्वात्सनुष्टुमा (सन्धृत्वयेत्यत्र ऋग्युक्तेनेत्यर्थके पदे ऋच्वाबद्ध्य वित्तरे पदसञ्ज्ञत्वाच्चोः कुरिति कुत्वे ऋव्वतेति सिष्ट्यति । अत्र पद-सञ्ज्ञत्वात् झलाञ्ज्ञशोऽन्ते इति जस्त्वेन नम्रस्य जकारः कस्य ढकारो वा न मवित । अयस्मयादीनि च्छन्दसीत्युक्तया भसञ्ज्ञया पदसञ्ज्ञावाधात् । न च पदत्वामावात्कुत्वमिप न स्यादिति वाच्यम् । प्रयोगानुसारित्वाद्धचाकरणस्य, तेन यथा तत्र मत्वा जस्त्वामावः । पदत्वाच्य कुत्विमिति सञ्ज्ञाद्धयसमावेद्यः, तथा प्रकृतेऽपीति मावः । अत्र वृद्धिरादै-जित्यादिसहोच्चारणं सिद्धं कृत्वोक्तम् (अन्यदेव तु 'उपदेशेऽजनुनासिक' इतीत्याद्युदाहायंम्') । सन्धृत्ववता गणेनेतिवत्सञ्ज्ञाद्धयात्ररोधात्कुत्वामावोपपत्तिरित्यादिपरिहारामिधानवत् 'समर्थः पदिविधिरि, त्यत्र च विधिशव्द वर्मसाधनो मावसाधनः करणादिसाधनो वेति पृष्ट्या विपूर्वाद्धातोः कम्मंसाधने इकारो विधीयत इति कम्मंसाधनतया व्याख्यानारलक्षण-सूत्रेब्विप लक्षणानुगमादरः कृत इत्याह—तथा चेति । अन्यथा न क्वचिदिप साधुशब्दादरः स्यादित्याह—यदि चेति । न त्वाचारे नियम इत्यत्र वाक्तिके माष्यकृता याजे कम्मंण

१. अयं पा० २ पु० ना०।

स नियमः, अन्यत्रानियम इत्युक्तत्वाश्च व्याकरणे क्रित्यसूत्रादिषु वाऽपशव्दप्रयोगो दुष्यतीत्याशङ्कते - अथेति । फलवस्त्रेन क्रत्वर्षंत्वायोगातक्रतुविषयत्वानुपपत्तिरिति परिहरित— तदसदिति । आहिताग्निग्रहणानर्थंक्यापस्तेश्च न यज्ञविषयतेत्याह —सारस्वतीति ।

ननु तस्माद् त्राह्मणेन 'न म्लेच्छितवै इत्यपशब्दनिषेधस्य प्रकरणाज्ज्योतिष्टोमाङ्गत्या-वगतेरन्यत्रानियमोऽवसीयत इत्याशङ्क्ष्रचाह — योऽपि चेति । आदित एव च व्याकरणे निरुपित्तिकपूर्वापरविरुद्धामिधानावनाष्ठप्रणीतताऽत्रसोयत इत्याह — यद्धि चेति ।

माष्यकृता हि शास्त्रादावथ शब्दानुशासनिमिति शास्त्रस्य विषयमुक्त्वा, केषां शब्दानामिति पृष्ट्वा, लौकिकानां वैदिकानां चेत्पुत्तरं दत्तम् । तत्तावद् बहूनां शब्दानां लोकवेदसाधारण्यादयुक्तमित्यर्थः । उमयत्रापि च साधारणशब्दोदाहरणमत्यन्तमयुक्त-मित्याह—न चेति । ननु वेदादिवाक्योदाहरणत्वेनैषां लौकिकेम्यो भेदोऽस्तीत्या-शब्द्वाह्य । ने चेति । कानि ति वैदिकत्वेनोदाहार्याणीत्यपेक्षायामाह —अत इति । ननु गाव्यादिपदानामपि नियतस्वरत्वादिना छान्दसत्वाद्युक्तोदाहरणतेत्याशङ्कर्वाह— छान्दसेति ।

एवमि सिद्धे शब्दार्थसम्बन्ध इति शास्त्रारम्भवास्तिकव्याख्यानावसरे कथं पुनर्जायते ?
सिद्धः शब्दोऽर्थः सम्बन्धश्वेत्याशङ्कानिराकरणार्थत्वेन लोकत इति वातिकावयवस्य
यहचाख्यानं करिष्यते, तहचाहन्येत स्वरिनयमादेलींकतः सिद्धचमावादित्याशयः।
गाव्यादिशब्दानन्वाख्यानात्, लौकिकान्वाख्याने प्रतिज्ञा न युक्तेत्याह—यिव वेति।
गवादिशब्दानां तु केवलवैदिकत्वस्यापि वक्तुं शक्यत्वात्तदव्याख्यानमात्रेण लौकिकान्वाख्यानातिदित्याह—गवादयः पुनरिति। एतदेल च सर्वेषां च स नामानि कम्मीणि च
पृथवनृष्यिगित्यादिना मनुत्रचनेनोगादयि तथा चेति। ननु लौकिकार्थविवक्षायां वैदिकशब्दप्रयोगो न युक्त इत्याशङ्कचाह—वृश्यन्ते चेति। वैदिकानां च पाठसिद्धत्वादनर्थकं
लक्षणमित्याह – न चेति। दोधीवेवीटामित्येतत्सूत्रदूषणार्थं च दोधीवेवयोश्छन्दोविषयत्वाद दृष्टानुविधित्वाच्च छन्दस्यदीधेददीधयुरिति च गुणदर्श्यनादप्रतिषेध इति वातिके
दीधीवेवयौ छन्दोविषयौ, दृष्टानुविधिः छन्दसि मवति। तत्र च होत्राप वृत्तः कृपयक्रतीधेन्
अदीधयुर्दाशराज्ञे वृत्तास इति गुणस्य दर्शनाद्यर्थकः प्रतिषेध इत्येवं व्याचक्षाणेन
माध्यकृता स्वयमेव वैदिकशव्दलक्षणानर्थक्यामिधानाच्छान्दसोदाहरणं व्याह्वमित्याह—
दृष्टित। मन्दशब्दो मृदुक्त्यर्थः। आनर्थक्यमेव दृष्टान्तेनोपपादयित —यथैवेति।

न च भाष्यकृतैव कानि पुनरस्य शब्दानुशासनस्य प्रयोजनानीति पृष्वा, 'रक्षोहाग-मलव्यसन्देहाः प्रयोजनिमति' मुख्यानि च पश्चप्रयोजनान्यिमधाय, इमानि भूयः, शब्दानु-शासनस्य प्रयोजनानीत्यानुषिङ्गिकाणां त्रयोदशानामुक्तत्वात् कथमानर्थंक्यमित्याशङ्कश्चाह -रक्षाद्यशीति । वेदरक्षणस्यान्यतः सिद्धिमुपपादयति—शिष्यति । महच्छव्देन व्यापकतोक्ता । तच्च क्रमरक्षानादरणीयेत्याह—तिद्वनाशेऽपि चेति । नतु लोपागम-वर्णविकारद्वारा पदरक्षा

व्याकरणाधीनेत्याश्चङ्कानिराकरणार्थंत्वेनाल्पसिद्धेः स्वतोऽपि चेति व्याख्यातुं वृद्धवाक्य-मुदाहरति - उक्तं चेति । नन्वाम्नायप्रसिद्धानामपि प्रस्ताबोद्गीयप्रतीहारोपद्रवनिधनानां सामपर्वणां लक्षणार्थंस्योच्छिन्याल्यग्रन्थस्येव व्याकरणस्याप्यर्थवत्त्वं भविष्यतीत्याशङ्कते— समाम्नायेति । वैवस्यमाह—तद्युक्तेति । प्रतिकृत्स्नस्य साम्नः सिद्धिर्यस्मात्तरकृत्स्नसिद्धिः वस्य भावः कृत्स्नसिद्धित्वम् । नन् कृत्स्नसिद्धित्वेऽप्याम्नायसिद्धत्वाललक्षःगानयंवयमित्या-शक्तुच, कर्त्तंच्येन ऋगन्तरसञ्चारणी येन प्रस्तावादिनार्थेनार्थंवदित्युक्तम् । कृत्स्नसिद्धित्वा-विति व्याचष्टे--- औच्छिरये होति । कत्तं व्यार्थेन वेति व्याचष्टे -- ब्राह्मणेति । यद योग्यां गायति, तदुत्तरयोगीयतीत्यादिवाह्यणगतविधिवशेन योन्यामप्याम्नातस्य साम्न उत्तर ऋगन्तरे सन्वारणायाभित्यर्थः । व्याकरपे त्वेतदृद्धयमपि नास्तीत्याह-पदेति । विशिष्ट-पदरचनात्मकानां वाक्यानां संघातो रूपं येषां वेदानामिति व्याकरणसाव्यसंज्ञामिधानं न सम्मवति । कर्त्तव्यानि पदानि वाक्यानि वा येषु वेदेष्विति कर्त्तव्यार्थत्वामावाभिधानम् । ननु प्रकृतिप्रत्ययान्वाख्यानरूपस्य पदानुगमस्यान्यतः सिद्धेः कत्तंव्यत्वान्न कर्त्तव्यायंत्वामाव इत्याशङ्कचाह—लक्षयदिति । वेदरक्षार्थत्वं च व्याकरणस्य वैदिकवर्णमात्रादिनिर्णयो वयाकरणाधीनः प्रसज्येतेत्याह — कि चेति । एतदेव दृष्टान्तेनोपपादयति — कक्षेति । ननु करकवत् वैयाकरणानां सन्निधानाभावादनादरो भविष्यतीत्यांशङ्कचाह—लोक इति । यस्य यदर्थंत्विमत्यत्रोदाहरणमापादयन्नाह—आयुर्वेदिमिति । आष्ठा वेत्यत्रोदाहरणमाह्—स्याधि-तस्दोत । नन् वेदाध्यायिना व्याकरणम्, वय्याकरणैर्वाद्वियन्त इत्याह—न दिवात । कस्तिह वेदरक्षाहेतुरित्थपेक्षायामाह—सहाध्यायिभिरेवेति । एतदेव विवृणोति—तस्मादिति । उपाच्यायग्रहणं सहाच्याय्युपलक्षणार्थं दान भोजनादिषु वेदपरीक्षाधिकारः करणग्रव्दे-नाभिष्रेतः, तत्संयुक्ताः कारणिकाः तेषां दयालूनां दोषान्वेषणतात्पर्याभावात्-द्विष्टै-रित्यक्तम् । अध्येत्णामेव वेदरक्षाहेतुतित्तात्पर्यार्थः । वेदरक्षाप्रयोजनत्वामावमुपसंहति-तस्माविति ।

एवं वेदरक्षाणंत्वे निराकृते, यदि कश्चिल्लोिककवाक्यरक्षाणंत्वं व्रूयातं प्रत्याह—लोके त्वित । ननु सुव्यवहारवाक्यरक्षाणंत्वामावेऽपि काव्यादिरक्षाणं व्याकरणं मिवष्य-तीत्याशङ्क्ष्याह —काव्यादिष्वपीति । एतरेव विवृणोि — यदि त्वित । यथा काव्यस्य, नाटकस्य वा लक्षणं प्राकृतमापायाश्च व्याकरणम्, शुद्धाखण्डा च मात्रादिः सम्पूर्णेति चतु-विधा द्विपदीकरणाख्येन तालेन परिगीयत इत्यादि च द्विपदीनां लक्षणम् अष्टादशमात्रा विरतिरिप यस्य रासकनामास चतुरं ग्रिव्यांकशीत्यादि च व्यसकानां लक्षणम् । आदिशब्दाच्च श्रुवकादीनां लक्षणम्, संव्यवहारवाक्येष्वनृपयुज्यमानमि काव्यनामकप्रवन्धाणंत्वेनोपयुक्तम्, तथेदमपि संस्कृतमात्रं काव्यप्रवन्धाणंत्वेनोपयोक्ष्यतः इत्याशङ्काणः । संस्कृतमाधानियम-प्रयोजनामावामिप्रायेण परिहारः सूत्राख्वः कृतः । काव्यशमापि न-नियमप्रयोजनं वैपरी-त्यापत्तेरित्याह—काव्यति । कि च लोकप्रसिद्धंवां शब्देः काव्यप्रवन्धाणं लक्षणं स्यात्, अप्रसिद्धंवां । नोमयथाऽपि युक्तम् । अप्रसिद्धंवां सम्बन्धस्याशास्त्रहेतुत्वादित्यनेन न्य येन

सत्यपि लक्षणानुगमे वचन्तीत्यादिवस्लीकिकशब्दप्रयोगेऽर्थप्रत्ययामावापत्तेः । प्रसिद्धौ वानर्थंक्यापत्तेरित्याह—न चेति ।

उत्तर्णांत्वं निराकरोति—अहार्थंमपीति । यथोह्यानू ह्यविमागो मीमांसासिद्धत्वाष्ठं व्याकरणापेक्षः तथोह्स्वरूपमि लोकवेदप्रयोगसिद्धत्वादित्यर्थः । दृष्टान्तं विवृणोति—तथा चेति । दयं गौस्तया क्रीणामि, तस्यै श्रुतिमत्यादौ सोमक्रयार्थं कहायनीप्रकाशनार्थं मन्त्रे क्षीरादिवाचिनां श्रुतादिशब्दानां विक्रेत्रानमनार्थंत्वाद् दृष्टार्थंत्वेऽपि क्रयसाधनार्थंत्वाच्च स्वार्थंत्वेऽपि कालान्तरे चैकहायन्या अपि क्षीरादिसम्मवात्यमवेतार्थंत्वेऽप्येकहायन्यवस्थाया-मुच्यमानस्य क्षीरादिसम्मवस्य साण्डोत्पाद-पिष्ट्यमाणधेनुद्वारेण साण्डेषुपपत्तेष्ट्वामावाद्योप्यक्तम् ।

पत्नीं सम्नह्मति यजमानपत्नीसम्महवदप्रैषार्थं मन्त्रे पत्नीमित्येकवचनस्य विद्यमानार्थंदेवेन मुख्यत्वेऽपि सम्महनीयपत्नीसंख्याप्रकाशनाच्च स्वार्थंत्वेऽप्येकत्वस्य चानेकपत्नीकप्रयोगेऽपि पत्नीत्वसामान्यसमवायात्समवेतार्थंत्वेऽ प प्रकृतावपूर्वंसाधनीमूतपत्नीव्यक्तिपप्तवात्सामान्य-संख्याप्रकाशनस्यादृष्टार्थंत्वेनोहामावाद्—मृष्टार्थंतेत्युक्तम् ।

इडोपह्वानमन्त्रे यज्ञाति बर्द्धानिति यज्ञपतिशब्दस्य यजमाने मुख्यत्वेऽि तस्योहसाह-नार्थत्वेऽिप, इडास्तुत्ययंवृद्धिविशेषणत्वामावेनोहाभावात्स्वार्थं इत्युक्तस् ।

इन्द्रागच्छ, हरिव आगच्छेति सुब्रह्मण्यामन्त्रे हरिवशब्दस्य हरिवरवलक्षणे गुणे मुख्यतेति, तस्य चेन्द्राय हरिवते धाना निर्वपेदिति सवनीयहिवरादिषु देवतात्वान्तगंतेर्दृष्टार्थत्वेऽिष् यस्यमाणेन्द्रप्रकाशनाच्च स्वार्थत्वेऽिष, वस्तुवृत्त्येन्द्रे हरिवर्त्वासमवायात् समवेतार्थत्वा-मावेनोहामावात्—समवेतार्थतेत्युक्तम् । सत्यिष मुख्यत्वादिष्वर्थप्रकाशनवच्छव्दस्वरूप-स्याप्यादरे सत्यर्थान्तरयुक्तायां विकृतावेन्द्र्यविद्योगत्वोपपत्तेष्वहासम्भवारमञ्जतौ ययोत्पत्ति-वचनमर्थानां तथोत्तरस्यान्ततौ तत्प्रकृतित्वादर्थं चाकार्यत्वादि (१-३-१)त्येतदिधकरणसिद्ध-शब्दस्वरूपानादर सुचनायादिशब्दः ।

नवम एव हि तृतीयपादाद्यधिकरणे अग्नये जुष्टिन्नवंपामि, त्रीहीणामेधः सुमनस्यमान इति
त्रीह्यग्निश्चदौ द्रव्यदेवतान्तरयुक्तायां विकृतावृह्यावनुद्धौ वेति निर्णयार्थं किमर्थंप्रकाशनवच्छव्दस्वरूपमि विवक्षितम्, न वेति सन्दिह्य शब्दस्वरूपानाधरे समाम्नानार्थंक्यापत्तावौत्पत्तिकसमाम्नायावगतशब्दस्वरूपमनिवक्रम्यार्थानां वचनमिभ्यानं प्रकृतान्वयीति कृत्वोत्तरस्यामि ततौ विकृतिविस्तारे तथामूतमिक्कृतमेत्र शब्दस्वरूपं प्रयोक्तव्यम् प्रकृतिदृष्टस्यैव शब्दस्वरूपस्य प्रकृतिवच्छव्देन विनियुक्तत्वादिति प्रकृतौ यथोत्पत्तिचचनमर्थानां
तथोत्तरस्यां ततौ तत्प्रकृतित्वादिति सूत्रावयवेन पूर्वपक्षयित्वा, कम्मंसमवेतार्थंप्रकाशनोद्देश्चेन विहितानां मन्त्राणां प्रधानवश्चित्तत्वेन प्रकृताविति कृत्वा चास्यार्थंप्रकाशनित्येक्षस्वरूपादरायोगाद्वैकृते—च सूर्यंनीवाराद्यर्थंऽग्नित्रीह्यादिशव्दानां प्रकाशनास्यकार्यामावात्तत्समर्थंशव्दोपादानेन विकृतौ मन्त्रोच्चारणं युक्तमिति अर्थे चाकार्यत्वादि(९-६-१)त्युक्तरावयवेन सिद्धान्तयिष्यते।

ननु प्रकृतिमन्त्राणां मुख्यत्वादिरूपेण प्रयोगे सत्यिप विकृतावर्षान्तरयुक्तायामितदेशेन प्राप्तानां तदीयद्रव्यदेवतादिप्रकाधनसामध्येन प्राकृतकार्यार्थंत्वायोगादातिदेशिकवचनवशास्त्रायान्तरकल्पनैवोचिता, नोहेन प्राकृतकार्यंसामध्यंकल्पनेत्याशङ्क्रघ विकारेषु कार्यातिदेशतो गता—इत्युक्तम् । प्राकृतकार्यंनिरपेक्षेण पदार्थातिदेशे, शास्त्रातिदेशे वा कार्यान्तरकल्पना युज्येत । वैकृतमावनाकाङ्क्षावशास्त्र करणोपकारस्रभणकार्यंद्वारस्यैवातिदेशस्य दशमाखे वक्ष्यमाणत्वास्र कार्यान्तरकल्पनेत्याशयः ।

कार्यंद्वारातिदेशेऽपि कार्यान्तरार्थे ब्रीह्यादौ ब्रीहीणां मेथेत्यादिमन्त्रप्रयोगस्येवामावा-त्प्राकृतकार्यार्थंत्वेऽप्यर्थान्तरत्वाभावेनाविकृतस्यैव प्रयोगोपपत्ते <mark>रूहाभावात्प्राकृतकार्यंतापत्तेश्व</mark>-अर्थान्तरेष्ट्रित्युक्तन् । कथं कार्यापस्यवगतिरित्यपेक्षायाम् —पञ्च**घेत्युक्तम् । १ नैवारश्रव-**रिति विकारतद्धितेन नीवाराणां चरुप्रकृतित्वाभिधानाः प्रत्यक्षविधिनाः प्रदेयप्रकृतित्वलक्षण-वीहिकार्यापत्तिरवसीयते । २ संस्थिते षडहे मघ्वाशयेद् घृतं वेति मधुघृताशंनयोः षडहा-मावे विधानात्प्रत्यक्षविधिना षडहकार्यापत्तिः । ३ सत्रायावगूर्यं विश्वजिता यजेतेति वा सत्रामावे, विश्वजितो विधानात्सत्रकार्यापत्तिः। ४ नैवारश्रक्नंसावपूतानामिति वैतुष्य-लक्षणविकारफलकनिलुंञ्छनापरपर्यायावपन। ज्ञत्वेन नखानां विधानाद्विकारेण वैतुष्यो-<mark>त्पादनलक्षणोलुखलमुसलकार्यापत्तिः । ५ परिधौ पशुं नियुङ्जन्तीति परिघेर्नियोजने विघा-</mark> नात्स्वशब्देन विनियोजनलक्षणरूपकार्यापत्तिः । न गिरागिरेति त्र्यादैरं कृत्वोद्गेयमितीरा-पदविष्येकवाक्यतया गिरापदस्य निषेधानुवादावगतेरेकार्यंत्वामावे चेरापदेन गिरापदबाधा-योगान्निषेधानुवादानुपपत्तीनिषेषानुवादेन गिरापदकार्यापत्तिरिति पञ्चप्रकारत्वम् । प्रत्यक्ष-विधिनाऽभावे विधानेन. विकारतः, स्वशब्दाच्च निषेधानुवादात्तत्कार्यंकारितेति संग्रहरलोकः ।

ननु त्रीह्यादिकार्याय तेष्विप नीवारादिषु त्रीह्यादिप्रकाशनार्थानां मन्त्राणां त्रीह्यादि-स्वरूपस्यामावेनाप्राप्तेनीहः स्यादित्याशङ्काय - अपूर्वार्थद्वारेणेत्युक्तम् । स्वरूपप्रयुक्तत्व-निराकरणेनाऽपूर्वप्रयुक्तत्वस्य नवमाश्चे वक्ष्यमाणत्वात्रीवारादिषु त्रीह्यादिस्वरूपामावेऽिष त्रीह्यादिलक्षितापूर्वार्थत्वसद्भावात्तद्वारेणास्ति प्राष्ठिरित्याश्यः।

नन्वर्धान्तरेष्वप्यूहेन मन्त्राणां प्रयोगोपपत्तौ याज्यानुवाक्ययोरनुपदेशे गायत्र्यादिना लक्षणेनानुवाक्यकल्पनवचनम्, त्रिष्टुवादिना च लक्षणेन याज्याकल्पनवचनं ताहशलक्षण-योश्वासम्मवेन असञ्ज्ञकयोनिमामश्युण्धीहंवं स्तीणं विहरानुषासवेतदित्यनयोरिरागमवचन-मन्त्रंकं स्यादित्याश्रङ्कः —अतिषिद्धोहा इश्युक्तम् । प्यिति वा एतहचोऽक्षरम्, यदेतदूह इति तस्मादृचं नोहेदित्याश्रवहनिषेधान्न देवतान्तरवत्यां विकृतौ प्राकृतयोर्याज्यानुवाक्ययोश्र प्राप्तिः सम्भवतीत्याशयः । न माता वद्धंते, न पितेति तु यज्ञपितन्यायप्राप्तनिषेधानुवाद-त्वान्नोदाहरणम् एवम्भूतस्य वोहोपपत्तिकलापस्य मीमांसागम्यत्वादस्माकमेवोहः सिद्ष्यित, न वैयाकरणानामिति—न इत्यनेनोक्तम् । न त्ववधातादिसंस्कारविषयस्य दृढादृढप्रहारादि-

रुपस्योहस्य, सामविषयस्य वोत्तराकृता वृद्धतालव्याश्रितापि मावरूपस्य व्याकरणानपेक्ष-त्वेऽपि, मन्त्रोहस्य वैयाकरणाधीनत्वेन महागाव्यकृतोक्तस्य शब्दरूपत्त्राद्वैयाकरणापेक्षा मविष्यतीत्याशङ्कर्भा, त्रीह्यादिसम्बन्धित्वेनावगतानां धर्माणां नीवारादिसम्बन्धित्वापादक-रूपवितकंणात्मकस्योहरूपस्य मन्त्रविषयेऽप्यूहे साम्याद्वितकंणायाश्च मोमांसाधीनत्वात्र वैयाकरणापेक्षेति—मन्त्रशब्देनोक्तम् ।

नन्ह्यान्ह्यविमागस्य मीमांसाकाधीनत्वेऽप्यूह्यप्वस्वरूपज्ञानं वैयाकरणापेक्षं मविष्य-तीत्याश्चङ्कशाह एतावतीति । ननु कथं साध्वसाधुशब्दविवेकानिक्जस्य योग्यपदलाम इत्याशच्कश्चाह — वेद एव होति । यत्किच्चिच्छब्दोहेनापि वा मन्त्रवाक्पनैराकाङ्क्ष्यसिद्धेनै योग्यपदादरो युक्त इत्याह — अथ वेति ।

एतच्च देवतापदव्यतिरिक्तविषयमुक्तम्, तेषां विधिगतपदव्यतिरेकेण साधून मध्य-प्रयोज्यत्वादिति दर्शयंदेलोकं व्याचष्टे—देवतेति । आग्नेयादियोगाङ्गभूनेव्यावाहनादिषु निगमनस्थानेषु कि येन केनचित्पर्यायेण देवतामिधेया; अय वा विधिगतेनैव शब्देनेति सन्दिद्ध येन केनचिद्यंसिद्धेरिनयमे प्राप्ते, देवतायाः प्रतिग्रहादिव्यापाराभावात्स्यक्ष्पेण कम्मंसमवायानुपपत्तेः शब्देनाग्निमुद्दिश्य हविस्त्यजेदिति विध्यर्थावगमात्केन शब्देनेत्य-पेक्षायां बुद्धिस्थाग्निशब्दातिक्रमे कारणाभावादिश्वशब्देनैनाग्निमुद्दिशेदिति विधिगतेनैव शब्देन देवतात्वविधानान्मन्त्रकार्ये तस्यैवोच्चारणं कार्यमिति 'विधिशब्दस्य मन्त्रत्वे मावः स्यात्तेन चोदने (१० ४ २३) इति सूत्रोक्तदाशिमकन्यायेन विधिगतप्रयोगानुसारेणैव विकृतौ देवतापदान्युद्धमानानि प्रयोक्ष्यन्त इत्यर्थः ।

ननु सौर्यं चर्डमिति विधौ प्रातिपदिकमात्रथवणादग्नये जुर्हमिति चतुर्ध्यंन्ताग्निपद-स्थाने सूर्यंपदं कीदृशं प्रयोज्यमिति व्याकरणं विना न ज्ञायत इत्याशङ्क्षय तहाक्य-शेषेत्युक्तम् । तस्य विधिवाक्यस्य शेषे वाक्यान्तरे वा 'महोदेवाय सूर्याय शंसतेत्यादौ यदिधगतमर्थामिधानमित्यन्तेनेत्यर्थं: ।

नन्वेवं सित चन्दव्यवस्थायामि प्रयोगोत्नित्शास्त्रस्वदर्शनात्मथं तेनाव्यवस्थासिद्धिरित्याचङ्काय—तेषु हीत्युक्तम् । कि विषयं तह्यंव्यवस्थितोह्यप्वप्रयोज्यत्वामिधानमित्यपेक्षिते—यानोत्युक्तम् । पौण्डरोके 'वहिषि दर्मेस्तृणोत हरितः सुपर्णेरित्यतिदेश्वश्राहे मन्त्रे
दर्भपदस्थाने पुण्डरीकेरिति द्रव्यपदमादिश्वव्यत्सुपर्णस्थाने पुण्डरीकावयववाचिष्वस् ।
एवं त्रीहिणां मेषः सुमनस्यमान इत्यादौ यथासम्मवं नीराणामित्यादीनि यथासम्मवं
द्रव्यादिपदान्युदाहार्याणि । नतु नीवारादिपदव्यतिरिक्तानां तत्त्पर्यायाणां साव्वसाधूनां
मानाप्राष्ठत्वेनाप्रवीतरूपाणां प्रयोगविधिविषयत्वामावात्प्रयोगानुपपत्तेनिव्यवस्था युक्तेत्याशङ्काय —सिन्निहितेत्युक्तम् । सिन्निहितेन नीवारादिविधितः प्रतीतेन नीवारादिनार्थेन
पर्युपस्थापितानि समस्तानि पर्यायभूतानि साव्वसाधूनि रूपाणि येषामिति विद्रहः । पूर्वमेव
तिह नीवाराद्यर्थस्य स्मृतत्वान्नीवारादिपदोहोऽनर्थंकः स्यादित्यशङ्काय —असिन्हितेत्युक्तम् ।

असिन्निहितार्थंस्य द्रीह्यादिपदस्य निवृत्त्या हेतुभूतया न्यूनत्वात्साकाङ्कं यद्वीहीणां मेघेत्यादिमन्त्रवाक्यम्, तस्य निराकाङ्क्षीकरणायेति विग्रहः । द्रव्यादेहि श्रृतिसमवायित्वा-मावेन विधिगतशब्दप्रयोगनियमःमावात्कम्मंविधानार्थंस्यैव शास्त्रस्य शब्दप्रयोगोत्पत्ति-शास्त्रत्वानुपत्तेमंन्त्राम्नानरूपेण वा शास्त्रेण प्रयोगोत्पत्तेः शास्त्रवत्त्वं वाच्यम् । व्याकरणा-ख्येन वा तत्र मन्त्राम्नानं तावदिकृतौ नास्तीत्याह—प्रश्नतौ होति ।

व्याकरणस्य च सम्माव्यमानमूल्यास्त्रत्वात्कृतकत्वादिदोषप्रस्तत्वात्पौक्षेयत्वेन चानादियज्ञगत्वाब्दिविषयत्वायोगात्र प्रयोगोत्पत्तिशास्त्रत्वं युक्तमित्याह—व्याकरण-स्यापीति । कृतकत्वस्यानाक्षप्रणीतत्वाशङ्कापःदकत्वेन दोषत्वं व्याकरणानुगत्वाब्दप्रयोगित-यामकत्वामावेन—अधिधायकत्वस्योक्तश् । इत्युपसंख्यानानामादिवाब्दोपात्तानां च वक्तव्यानाम्, आचार्यंसूत्राणां च दोधीवेवोटामित्यादीनां प्रत्याख्यानम्, सूत्रवातिकमाच्याणां परस्परविरोधे विशेषाप्रहेण इदमेव प्रमाणमित्यनिश्चयादनवस्थितं प्रमाणत्वं विकरणस्य केचित्प्रकृत्यन्तर्मावमिन्छन्ति, अन्ये प्रत्ययान्तर्मावमिति, यथादनि कत्तिपतं प्रकृतेः प्रत्ययस्य वा परिमाणं चातुप्रातिपदिकादिलक्षणदूषणान्यादिश्वव्यन्तेनोपात्तानि !

सत्यप्यासप्रणीतत्वे नित्यानित्यसंयोगविरोधेनानावियज्ञगतशब्दविषयत्वं निराकृतम् । कहस्यान्यतः सिद्धेव्याकरणप्रयोजनत्वासम्भवमुपसंहरति—तेनेति । प्रकृतिविकृति-विमागज्ञानम्, कम्मंज्ञानम्, प्रकृतौ ब्रव्यदेवतामन्त्राणां विकृतौ द्रव्यदेवतान्तरस्य, प्राकृतानां च मन्त्राणां ज्ञानं कम्माङ्गज्ञानं १कृतावपूर्वप्रयुक्तत्वम्, कार्यातिदेशीन च विकृति-गमनं वैकृतानां चाङ्गानां प्राकृतकार्यापत्तिज्ञानम्, वाक्यार्थंज्ञानं तेषु कौश्रलैः कर्तव्यतया लोकवेदप्रयोगाः स्वरूपेणोहसिद्धेव्याकरणानर्थंनयमित्यर्थः ।

व्याकरणतः सिद्धेरप्यूहस्य, तत्प्रयोजनत्वं न युक्तमित्युपपादयितुं व्याकरणपर्यालो-चनया कर्त्तं व्यत्वेनावगतस्योहस्य मीमांसानुसारेणापवादः कल्पसूत्रव्याख्यातृिमः कृत इत्याह - अपि चेति । देव्याः श्रमितार आरभव्वम् इत्यादिः पश्चिशसनप्रैषमन्त्रः अधिगुशव्दवत्त्वेनाधिगु वच्यते तत्र पुराणन्यायादीन्यङ्गानि । अन्वेनं मातेत्यादीनि कातिनामानि । श्येनमस्येत्याद्या उपमाः । सूर्यं चश्चिरियादीनीन्द्रियाणि । यज्ञपतिशब्द-वत्पाराथ्येनेषामन्यै कहिवषयैर्वेषम्यान्नाधिगावृद्यते इत्यर्थः ।

यथागमः लह्वपीत्युपक्रम्य ब्राह्मणेन निष्कारणो धर्मः षडङ्को वेदोऽध्येयो ज्ञेयश्चेति स्मरणमावश्यक्षमम्भैज्ञानार्थम्, षडङ्कवेदाध्ययनिवधानार्थं व्याकरणाध्ययनप्रयोजनत्वेनो-पन्यस्तम् । तत्प्रयोजनं प्रयोजनिमाववैपरीत्येन दूषयित – आगम इति । यथा वेदाध्ययनं प्रति प्रयोजनभूतानां कम्मैणां नाध्ययनं प्रयोजनं तथा षडङ्कवेदाध्ययनिष्धायकमागमं प्रति प्रयोजनभूतस्य व्याकरणाध्ययनस्य नागमप्रयोजनिमत्युपालम्मार्थः । न त्वागमप्रयोजनत्वप्रतिपादकं माध्यमनुष्ठापकत्वामिप्रायं व्याख्यानृभिव्याख्यातं तत्कथं फलपरत्वं प्रयोजनव्यदस्यारोथ्य दूषणमुक्तमित्याद्यङ्कानिकराकरणार्थः फलपदप्रयोगः । रक्षोह्यान

मलब्बसन्देहाः प्रयोजनिमिति सक्वच्छ्रुतस्य प्रयोजनशब्दस्य रक्षादौ फलपरत्वम्, भागमेऽनुष्ठापकपरत्वं न युक्तमित्याशयः । एतदेव विवृणोति —सर्वस्य होति । न चागम-प्रयोजनत्वामिधानेन लक्षणया धर्मशानास्यमागमोस्तं प्रयोजनम्भिमतिमत्याशङ्कते — भणेति । षडङ्गवेदाध्ययनवद्धम्मैज्ञानस्याप्यनुष्ठेयत्वमनेनागमेनोक्तम्, न प्रयोजनत्वमिति मत्वा परिहरति — तद्वपीति ।

नन्वेकस्मिन्वाक्ये विधिद्वयायोगाद्धम्मंस्य ज्ञेयत्वाभिधानं प्रयोजनत्वेनैव व्याख्येयमत बाह - निष्कारणतयेति । श्रेयःसाधनत्वेन धर्मस्य निष्प्रयोजनत्वायोगान्निष्कारणणव्दस्य षडञ्जश्रक्तेनैवान्वयात्पीरुषेयेषु च वाक्यभेदस्यादोषत्वादित्याशयः। एतदेव यिवृणोति — निष्कारणेति । कायंतेऽनुष्ठाप्यतेऽनेनेति व्युत्पत्त्या प्रयोजनवचनोऽयं कारणशब्द <mark>श</mark>्ति वक्तुं निष्प्रयोजनत्वश्रव्दः । अवेदत्वाच्चास्यागमत्वं नास्तीत्याह—आगम इति । नन्व-वेदस्वेऽपि वेदमूलस्वेनागमस्वं भविष्यतीत्याशङ्क्र्याह कथं चेति । नन्वेयं तर्हि तस्याः स्मृतेर्वेदमुलत्वामावे वेदाञ्ययनस्यावैषरवं स्यादित्याशङ्खयाह तस्मादिति । न च केवल-वैद्यविषयस्य विघेनित्यानित्यसंयोगविरोधोऽस्तीस्याह - उपवन्नं चेति । नन् व्याकरणादेरिप प्रवाहनित्यत्वान्नित्यविधिविषयत्वं विरोत्स्यत इत्यत आह -व्याक्रण्यादीति । प्रत्यक्ष-श्रुतिविषयत्वं सति तदन्यथानुपपत्त्या प्रवाहनित्यत्वं करूप्येत् तदमावेऽध्यपस्मृतित्वेनाप्यु-पपत्तेनं कल्पनागीरवाश्रयणं युक्तिमित्याशयः। न चास्य वेदत्वेन, तत्त्व्यत्वेन वा स्वयमागमत्वं सम्भवति, कल्सुनाधिकरणे निरस्तत्वादित्याह न चेति । किं च प्रधानं च षडञ्जेषु व्याकरणमिति भाष्येण वेदाङ्गत्वाद्वयाकरणस्यैतदागमप्रयोजनत्वमुक्तस् । अञ्जशब्दश्च तादर्थ्यवाची वा स्यात्, अवयववाची वा नोमयथापि व्याकरणस्याऽञ्जतास्ती-त्याह - न चेति । उभयरूपामावमुपपादयति - श्रुतीति । कस्तर्ह्याः स्मृतेरथं इत्पेक्षा-**लिङ्गादेरशब्दरूपत्वेऽपि तत्कल्प्यानां श्रुतीनां वेदावयवत्वं** यामाह—तस्मादिति । मविष्यतीति मावः । अभिधानसमर्थानां वा मन्त्राणां लिङ्गत्वम् अङ्गानां सापेक्षवाक्यार्थं-प्रतिपादकवाक्यसमुदायस्य प्रकरणत्वम् । सिन्निचिपठितानां वाक्यानां क्रमत्वम् । यौगिकस्य शन्दस्य समाख्यात्वमिमप्रेत्य-अवयवत्वमुक्तम् । एवंविधषडङ्कवेदाध्ययनस्य वान्वय-व्यतिरेकाम्यां धम्मैज्ञानहेतुत्वावसायाद्धमों जेय इत्यस्य तत्त्रयोजनत्वासिधायकत्वोपपत्तेर्ना-नेकविधानं निमित्तवाक्यभेदापत्तिरिति सूचयन्नाह—तैः षड्भिरिति ।

नन्वेवं सित वेदाध्ययनेनेव तदवयवाध्ययनिसद्धेः विशेषणानर्थंक्यापित शङ्कते—
निवित । प्रविमक्तरूष्ट्रयादिज्ञानार्थंत्वेन विशेषणसाधुत्वमाह—उच्यत इति । श्रुतेविविशेषणसाधुत्वमाह—उच्यत इति । श्रुतेविवियोजकत्वे हेतुमुंख्यम्, गौणं वा सामध्यंम्, तेन विना विनियोजकत्वस्यासम्भवाद्विवियोजकाक्षरश्रवणरूपं व्यथंम् । लक्षितेऽपूर्वसाधनांशे विनियोगः फलम् । सामान्यसम्बन्धाद्ध्यः क्रतुसम्बन्धो लिङ्गस्य विनियोजकत्वे हेतुः । सामध्यं रूपम्, मुख्पेऽषं
विनियोगः फलम् । समिनव्याहारान्ययानुपपत्तिर्वाक्यस्य विनियोजकत्वे हेतुः । सिनिहिताकाङ्कितयोग्यपदार्थंप्रतिपादकपदसमुदायो रूपम्, पूर्वापरपदाविरोधेन विनियोगः फलम्,

प्रकरणस्य विनियोजकत्वे फलसंयोगामावो हेतुः। साकाङ्क्षफलवत्सिष्ठधानं रूपं फलवित विनियोजकत्वे सादृ्ष्यं हेतुः। निराकाङ्क्षफलवत्सिष्ठधानं रूपं फलवत्याकाङ्क्षोन्त्यापनेन विनियोगः फलम्, सामान्यतः प्राप्तिः समाख्याया विनियोजकत्वे हेतुः—यौगिक-शब्दत्वं रूपं प्रतियोगिनि विनियोगः फलमिति। पृथ्यमूतैहेंतुरूपफलैः प्रविमक्तरूपेण श्रुत्यादिज्ञानं मीमांसानिरपेक्षाद्वेदाव्ययनमात्रान्न सिच्यतीत्याश्ययः। ज्ञात्वेति च ज्ञास्यामीत्य-ध्यवसायेत्येवमम्निष्टोमसाम कृत्वेतिवद्वचाख्येयम्। विधेरखंमित्यनेन षडङ्गो वेदोऽच्येयो ज्ञयश्रेत्यागमस्य वेदः पठितव्यः। स च परस्पर्राविक्तश्रुत्यादिषडङ्गळ्पेण ज्ञेय इत्यर्थः। सूचितं मीमांसाधीनत्वं चास्यार्थस्य न इत्यस्मदा सूचितम्।

ननु ज्ञेयशब्दस्य षडञ्जशब्दान्वये धर्मशब्दस्यानन्वयापत्तेननिन श्रुत्यादीनां चोक्तरूपेण ज्ञानं विधीयत इत्याराङ्क्य अध्येयराब्दस्यैवेण् गतावित्येतद्धातूरूपत्वाङ्गीकरणेन ज्ञान-विधायकतेति व्याख्यानान्तरमाह—अधीति । अकारप्रश्लेषरिहतेन वानेन व्यानं विधीयत इति तृतीयं व्याख्यानमाह--ध्यायतेरिति । अध्ययनविधित एवं नान्तरीयंकतयाव्ययन-सिद्धेर्विधानानर्थंवयमित्याशङ्क्षय श्रुत्याद्युपायार्थंप्रतिपादकत्वरूपेण षडङ्गस्य वेदस्य व्यानं विविक्षतम्, न स्वरूपेण तस्यापि च वेदार्थावधारणकालसिद्धत्वात्पश्चादप्यनुष्टेयत्वसिद्धचर्यं विधानमिति दर्शयितुमाह-शरवादीति । एवं च मीमांसाध्ययनानुष्ठापकतैवास्यागमस्याव-सीयते, न व्याकरणाव्ययनानुष्ठापकतेत्यनुष्ठापकत्वेनागमस्य व्याकरणप्रयोजनत्वामिघा न युक्तमित्याह—ततश्चेति । अनुष्ठानार्थंत्वाद्वा विधिवाक्याव्ययनमात्रेण स्वाव्यायविष्यथं-सिद्धेरर्थवादान्तर्गतव्याकरणाद्यञ्जसहितवेदाध्ययनविधानार्थंत्वेनास्यागमस्य न पाणिन्यादि-प्रणीतग्रन्थाव्ययनानुष्ठापकतास्तीति चतुर्थी व्याख्या तामाह—वेद इति । रंलोकं व्याचष्टे— तदृष्त इति । तदेनमिधनोत्तदृष्तो दिघत्विमिति धिनोतेः प्रीणातिकर्मणो दिघत्वशब्दिनवं-चनादेतिमिक्तोदाहरणम् । तदाहुर्यंदन्यो जुहोत्यय योऽनुवाहयति, तं च कस्मान्न होतेत्या-चक्षत इति पृष्टे यद्वाव स तत्र यथामाजनं देवता अमुमावहामुमावहेत्यावाहयति तं देवहोत्होंतुस्विमिति ह्वयतेः ऋतसम्प्रसारणस्यैतद्र्यम् न तृजन्तं जुहोतेरिति प्रकृतिविशेषा-न्वाख्यानाञ्च व्याकरणोदाहरणम्।

आदिशब्दोपात्तस्य छन्दोविचित्यादेरप्टाक्षरा गायत्रीत्याद्युदाहरणं यथासम्मवं मृग्यम् । अस्तु वा निश्क्तादिग्रन्थानां षडङ्गाध्ययनस्मृतिविषयत्वम् ।

ननु व्याकरणस्य प्रातिशास्यैः पूरियध्यत इति पश्वमी व्यास्यामाह—प्रातिशास्यानि वेति । यानि प्रातिशास्यान्यध्येतारोऽधीयते । तेष्वेव षट्संस्यापूरणार्थं सङ्गतम्, न व्याकरणेष्वित्येवकारार्थे द्वितीयो वाश्वदः । गृह्यमाणं लिङ्गेन स्वाध्यायार्थंत्वं ह्येषामिति हेत्वर्थः; वेदसंहिताध्ययनानुगतस्वरसन्ध्याद्यनुसाराभिधानार्थः । स्वाध्यायत्वविति वितः स्वाध्यायानुगतस्वराद्युच्चारणनियामकत्वरूपं प्रयोगशास्त्रत्वं तादथ्यंप्रहणहेतुतया स्वाध्याय-वित्यनेनोक्तमुपपादयति—यानि होति । तदुपपादितं गृह्यमाणतदर्थंत्वं व्याचिष्टे—

तेष्वितः । अतस्तेष्वत्यघ्याहारेण योज्यम् । एवकारार्थंस्य वा शब्दस्य व्यावत्यंमाह—
निवितः । ननु कितप्यानामपि तावद्वैदिकश्वव्दानामुच्चारणिनयामकत्वात् व्याकरणानामपि
प्रयोगशास्त्रताऽस्तीत्याशङ्कश्चाह— प्रातिशास्त्रानीवेतिः । अन्वास्यायमानेष्विप वैदिकशब्देष्वध्ययनानुगतस्वरसन्ध्यादियुक्ते स्वे व्यापारामावान्नैषां प्रयोगशास्त्रताऽस्तीति
नियामकत्वाद्वधाकरणानामपि प्रयोगशास्त्रतास्तीति परिहरितः—नेतिः । प्रातिशास्यानां
वेदस्वस्ये व्यापारं विवृणोति—प्रातिशास्यः पुनितिः । उदाक्तपौर्वापर्यंत्वे तथोमंत्र्ये
कालः स्वरसन्धः, सर्वानुदाक्तपदसंहितः प्रयतिः असंहिता विवृतिः स्वरितस्योवाक्तांऽशः
पूर्वाङ्गः, अनुदाक्तः पराङ्गः आदिशब्देनाङ्गाद्यक्तम् । एवं तावद्वधकरणाध्ययनाविधायकत्वाक्षास्यागमस्य व्याकरणं प्रत्यनुष्ठापकत्वस्पप्रयोजकत्वान्नास्य किमपि प्रयोजनत्वम्
सम्भवतीत्युक्तम् ।

इदानीमस्यागमस्य व्याकरणाध्ययनिवधायकत्वेऽिष निष्कारणश्चावेनाध्ययनपात्रपर्यं-वसानावसायादण्डंज्ञानिन्दपेक्षेणाध्ययनमात्रेण शब्दानामनुशासितुमश्चयत्वाच्छ्य्दानुशासनस्य रक्षोहागमळध्वसन्देहाः प्रयोजनिमिति पूर्वोक्तेने प्रतिज्ञानेन तव प्रयोजनत्वेनाभिमतस्या-गमस्यानुसन्धानसंवादो नास्तीत्याह—पूर्वोक्तेनेति । यो ह्यस्मागमस्त्यया प्रयोजनत्वे-नोपन्यस्तः । सोऽष्ट्ययनं प्रति तन्मात्रे पर्यवस्यति, न शब्दानुशासनपर्यन्तं गच्छिति, प्राक्ष्यवानुशासनमागमप्रयोजनत्वेन प्रतिज्ञातमित्यध्याहारेण योज्यम् । अस्माच्चागमाद-ध्ययनमात्रे धमं इति प्रतीतेमंहामाष्यकृता ज्ञाने धम्मं इति वक्ष्यते । शास्त्रपूर्वं प्रयोगेषूदय इति च वार्तिककृता । तदुमयमप्यागमविषद्धं स्थादित्याह—कास्युणेनेति ।

यच्च लाघवार्यं चाव्येयं व्याकरणिमत्यादिमाण्येण लघुनोपायेन चाव्यज्ञानं व्याकरणस्य प्रयोजनिमत्युक्तम् । तत् अत्यन्तिकिल्रष्टत्वेन व्याकरणस्य लघुनायत्वायाग्ययोजनातिकिल्रष्ट-व्याकरणाव्ययनमव्येतुल्घवं मन्दबुद्धित्वमापादयतीत्यव्येतृल्घवमेवास्य प्रयोजनिमत्येवं व्याख्येयमित्युपहसित—यदि चेति । उपहासान्तरमाह—यदि वेति । इलोकं व्याच्ये — कोकप्रसिद्धानामेवेति । धातुग्रव्देन धातुपाठो विवक्षितः । गणग्रव्देन गणपाठ उणादिशव्देन दशपादी पञ्चपादी वा । सूत्रग्रव्देनाष्टाच्यायी । आदिग्रव्देन वात्तिकादीनां तेषां पाठतोऽशंतश्च विजव्यादत्यन्तवेषम्यं विशेषणं विलव्यार्थतेपपादनायोत्तरवदत्रापि विग्रह्दद्धयम् । अलीकिकीमिवृद्धिरादेजित्यादिन्तः संज्ञामः, इको गुणवृद्धोत्याद्यामिश्च परिमाषा-मिनिवद्धा प्रक्रिया येषां घात्वादीनामिति प्रथमविग्रहः, द्वितीयस्त्वनवस्थितौ स्थापनाक्षेपौ यस्य सिद्धान्तस्य स सिद्धान्तो यस्य विचारस्य, स विचारो येषु धात्वादिष्विति द्वन्दगर्ममृत्वह्वत्रीहिगर्मो वहुत्रीहिः । तद्यथा सिद्धे शव्दार्थसम्बन्धे इति शास्त्रारम्भवात्तिके माष्यकृता सिद्धे शव्देश्ये सम्बन्धे चेति विग्रहं कृत्वा नित्यपर्यायवाचित्वेन सिद्धशब्दं व्याख्याय कं पुनः पदार्थं मत्त्वेष विग्रहः क्रियत इति विचारमुपक्रम्य, आकृतिमित्याहेत्या-कृत्यमित्रायत्वं प्रतिज्ञायाः, आकृतिहि नित्या, द्वव्यमितिव्यिति हेतुमुक्त्वाऽय वा द्वव्यपदार्थं एष विग्रहो द्वव्यं हि नित्यमाकृतिरनित्येति द्वव्यातीन्द्रयत्वमुक्त्वा पुनराकृताविप पदार्थं एष विग्रहो द्वव्यं हि नित्यमाकृतिरनित्येति द्वव्यातीन्द्रयत्वमुक्त्वा पुनराकृताविप पदार्थं एष

तत्त्वाववोधो खपादेर्नास्ति व्याकरणादृत इत्याद्यपि वक्तव्यमित्यर्थः । ननु खपादेः प्रत्यक्षगम्यत्वाभ व्याकरणापेक्षा, तत्साधुशब्दविवेकस्य तु व्याकरणमन्तरेणाज्ञानाभोपहासो युक्त इत्याशङ्कष्मार्थं यदीतिसाधनत्वात्सर्वेषां गोगाव्यादिशव्दानां साधुत्वे तेषां च श्रोत्रेन्द्रियागम्यत्वाभ व्याकरणपेक्षेत्यिमप्रायेण परिहरति —को हाति । प्रमाणान्तरागोचरार्थं विषयत्वं शास्त्रस्य स्वभावः । प्रमाणान्तरगृहीतार्थानुवादित्वं लोकस्य । इति करणार्थंवाची इदृशशब्दप्रयोगात्तत्त्वावधारणमिति प्रथमा कोदृशं तह्यंयंप्रवृत्तितत्त्वानां स्वद्धर एव निवन्धनमिति इलोकस्योत्तराद्धं वक्तव्यमित्यपेक्षायामाह्—अत इति ।

यद्यप्यसन्देहाधं चान्येयं व्याकरणित्यादिमाष्येण वेदाधंगतसन्देहिनवृत्तिप्रयोजनत्वं व्याकरणस्योक्तम् । तदिप दूषयित—असन्देहश्चेति । पदाधंगतस्य चासन्देहस्य निवृत्ति-व्यिकरणस्याप्रयोजनम्, वाक्याधंमन्तरा वा उभयधाप्यन्यतः सिद्धत्वात् व्याकरणाच्चा-सिद्धेनं व्याकरणप्रयोजनिम्तर्यः ।

पदार्थंसन्देहनिवृत्तेरन्यतः सिद्धिमुपपादयति—पदार्थेति । व्याकरणेन चासिद्धिमुपपादयति—व्याकरणेन पुनरिति । नन्वीद्धं पदमस्मिन्नर्थं सािक्तत्यर्थं विशेषाविच्छिन्नस्यैव
पदस्वक्षपस्यान्वाख्यानादर्थं ज्ञानमि व्याकरणात्सम्मवतीत्याशक्क्षय शव्दान्वाख्यानोपायमात्रके व्याकरणेऽर्थं कथनं न तात्पर्येणेति निदर्शं यितुमाह—तथा हीति । व्याकरणाद्धि
सर्वनाम्नां धातुजत्वेन क्रियाथोगनिमित्तता प्रतीयते । न च वृद्धव्यवहारे तथा प्रतीतिरित्यर्थं: । अत्रैवोदाहरणमाह—गमेरिति । अनेन सूत्रेण गत्यर्थात् गमेर्घातोरौणादिके
होप्रत्यये विहिते डित्करणाच्च टिलोपे कृते कर्त्तौर कृदिति गन्तरि गोशब्दव्युत्पादनार्थान्वाख्यानादरे लोके सिद्धा जातिवाचिता हीयेत । लोकमूलत्वाच्च व्याकरणस्य नैतद्युक्तिमत्यर्थः (उदाहरणान्तरमाह—तथेति । कृशला दातरि कृशलशब्दस्य दातरि च

दारशब्दस्य व्याकरणेऽनुगमः। लोके च प्रवीरा ये कुशलशब्दस्य दानृमहत्त्वयोध दारशब्दस्यत्यर्थः ।)

अक्रदन्तेष्वपि कृदन्तत्वान्वास्यानाद् व्याकरणस्य लोकविरोधमुद्दत्वा, समासामावेऽपि समासान्वाख्यानात्सर्वविरोधमाह —अश्वेति । अतद्धितान्तेष्वपि तद्धितान्तवद्वचाख्याना-द्विरोधमाह—एविमिति ।

वेदविरुद्धार्थान्वास्यानाद्यङ्गव्याघाताशङ्कापत्तेनं व्याकरणस्यार्थे तात्पर्यमित्याह्— तयेति । अत्रैवोदाहरणद्वयमाह कलेरिति । आगो वा ऋत्वियमार्छन् । तासा वायुः पृष्ठेत्यवत्तंते ततो वसुत्, तवामं सममवत्तिस्मिन्मत्रावरुणौ पर्यपन्यताम्, तावत्रूतां वामं मर्या इदं देवेष्वाजनीति, तस्माद्वामदेव्यमिति वामदेवेष्विति समिन्याहृतशब्दद्वयोच्चा-रणनिमित्तवामदेव्यशब्दव्युत्पत्तिः । कलनिक्रयानिमित्तकालयशब्दव्युत्पत्तिश्च वैदिकीं वैयाकरणीं दर्शननिमित्ततां बाधत इत्यर्थः ।

कल्पसूत्रदारैश्र कुष्णशम्वास इति कृष्णशशाद्यस्य व्याकरणाननुगतदकारापगमेन कृष्णदश्यद्याचितया व्याख्यानात्कृष्णवलक्षे अजिने इति च वलक्षशव्यस्य लोकव्याकरणान्नवगतश्रुवलत्ववाचितया व्याख्यानात्, यूपादिशव्यानां च व्याकरणमनादृत्येन व्याख्यानात्त व्याकरणस्य पदार्थं निश्चायकत्वमस्तीत्याह—तथेति । नन्वस्तु नाम पदान्तरेषु व्याकरणान-पेक्षोऽर्थंनिणंयः । यत्तु भाष्यकृता स्थूलपृषतीमाग्निवाकणीमनड्वाहीमालभेतेत्यत्र किंस्यूला चासौ पृषती चेति कर्मधारयः, स्थूलानि पृषन्ति यस्याः सेयं स्थूलपृषतीति बहुन्नीहिर्वेति सन्देहनिवृत्तिनावियाकरणस्य मवतोत्युक्तम् । तत्र कः परिहार इत्याशङ्क्रभाह-यथा चेति ।

पदार्थंसन्देहिनवृत्तेव्याकरणप्रयोजनत्वं निराकृत्य वाक्यार्थंसन्देहिनवृत्तिरिप निराक्तरोति—कि चेति । ननु वाक्यार्थंसन्देहिनवृत्तिप्रयोजनत्वं माष्यकृतानुक्तत्वान्न निराकार्यं-मित्यार्यङ्क्ष्य, प्रसङ्गापादनार्थं तिन्नराकरणमित्याह—यदीति । किचिदित्यक्रियार्थंत्व-मित्यार्यङ्क्ष्य, प्रसङ्गापादनार्थं तिन्नराकरणमित्याहं—यदीति । किचिदित्यक्रियार्थंत्व-मित्यार्यः साधारणत्वप्रतिपत्यर्थः, प्रशंसार्थो वित्त व्याख्येयम् । प्रमाणान्वरेणाऽन्नकरण-त्वस्य होमसम्वन्धहेतुत्वमज्ञातं ज्ञाप्यत इत्यज्ञातज्ञापनामिप्रायो विधिश्चव्दः हेतुद्वारोऽर्थंवाद इति शाकपाधिववन्मव्यमपदलोपी समासः । दृष्टार्थंत्वश्चव्यव्यव्याप्यमात्रं सर्वमन्त्रसाधारणं मन्त्राधिकरणे व्युत्पादितम् । न स्मारकत्वम्, स्तोत्रश्चरत्रादिमन्त्रव्यापकत्वादिति दर्धितं व्याकरणानपेक्षोदाहरणान्युक्तैकत्विवक्षायामेकवचनस्मृतेव्याकरणनैकत्विवक्षा-प्रतीतिविरोधोऽप्यस्तीति दर्शयतुम्—प्रहेत्युक्तम् । न त्वनन्यलभ्यस्य प्रयोजनवदर्यंवाद-त्वादिनिर्णयस्य च मीमांसांसिद्धत्वान्न व्याकरणप्रयोजनत्वोपपत्तिरिति स्वयमेवाशङ्क्ष्याह्नस्याति । स्यूलपृत्वत्यादिशब्दार्थस्यापि कल्पकारादिव्याख्यानान्निर्णयः सेतस्यतीत्याश्चः ।

१. अयं पा० २ पु० ना०।

ननु मूळप्रमाणानिरपेक्षस्य व्याख्यानमात्रस्य निर्णायक्तवं न युक्तमित्याशङ्क्रयः, त्वयाऽपि व्याख्यानिणायकत्वाभ्यपगमान्नेदं दूषणमित्याह—अपि चेति । लक्षणोत्यसन्देहे व्याख्यानस्य निर्णायकः वप्रतिपादकं माध्यं वेदोत्यसन्देहेन योजयितुमाह-व्याख्यानत इति । भाष्यगुद्धा हि ज्ञास्त्रारममवात्तिकगतस्य सिद्धशब्दस्य (एकपरिहारयुक्तानि सार्थत्वपुपपाद्य चतुर्थः परिहारोऽभिहित इत्यन्वयः सिद्धशब्दस्यः) कः पदार्थं इति पृष्टा सिद्धा द्यौः सिद्धा पृथिवी सिद्धमाकाशमिति नित्येषु प्रयोगान्नित्यपर्यायवाची सिद्धशब्द इत्यक्त्वा सिद्ध ओदनः, सिद्धः सुपः, सिद्धा यवाग्रिति कार्येष्विप प्रयोगात्कथं निर्णयः इत्याशञ्जूष, संग्रहे तावत्कार्यप्रतिद्वन्द्विमावप्रसिद्धमिति माष्येण संग्रहाख्ये वात्तिककारकृते ग्रन्थान्तरे कि कार्यः शब्दः सिद्धो वेति कार्यंप्रतियोगित्वेन नित्यार्थत्वावसायादिहापि तादण्यंनिणय-इत्येकं परिहारमुक्त्वा, अथ वा सन्त्येकपदान्यप्यवधारणानीति माष्येणाबमक्षी वायुभक्ष इतिवरिसद्ध एवं न साध्य इत्यवधारणेन नित्यार्थत्वभूपपाद्य, अथ वा पूर्वपदछोपोऽत्र द्रष्टव्यः । अत्यन्तसिद्धः सिद्ध इति तद्यथा देवदत्तो दत्त इति सत्यमामा मामेति माध्येणा-त्यन्तत्वविशेषणेन नित्यार्थंत्वमूपपाद्याय वा व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तिनं हि सन्देहादल-क्षणमिति नित्यपर्यायवाचिनो ग्रहणमिति व्याख्यास्याम इति माष्येण चतुर्थः परिहारोऽ-मिहितः । ननु लक्षणोत्थसन्देहनिवृत्तिलंक्षणकारिपुरुषकृतव्याख्यानपरम्परयोपपद्यते, वेदे तु कर्श्रमावेन तत्कृतस्य व्यःख्यानस्य मूलस्वायोगात् व्याकरणं वेदव्याख्यापरम्पराया मूलं मवतीत्याराङ्क्रयाहः -- न चेति । कल्यादिस्यो वेदार्याप्रहणे व्याकरणमात्रेण व्याख्यानाश्चवतेः कल्पादीनामेव मूलत्वं युक्तमित्याशयः । वेदवद्वानादित्वात् व्याख्यानपरम्परा न मूलान्त-रमपेक्षत इत्याह—यथैवेति ।

ननु भाष्यकृता यदि पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वम्, ततो बहुन्नीहिः। अय समासान्तोदात्तत्वं ततस्तत्पुरुष इति माध्येण बहुन्नीही प्रकृत्या पूर्वपदिमिति बहुन्नीह्याद्यस्य पदस्य प्रकृतित्वाभिमताद्युदातस्वरत्वस्मृतेष्दाताधिकारे चान्तोवत्या इत्यतोऽन्त
इत्यनुवर्त्तंमाने समासस्येति सूत्रेण समासविशेषनिर्णयान्तरेषुत्सगः अन्तोदात्तत्वस्मृतेरनुदात्तं
पदमेकवर्जमिति च विहितस्वरवर्जनमुदात्तत्वस्मृतेबंहुन्नीहि विना आद्यपदोदात्तत्वायोगाद्वधाकरणस्य समासविशेषनिर्णयद्वारार्थनिशेषनिर्णायकत्वाभिधानाद्वधाकरणस्य निर्णायकत्वाभिधानाद्वधाकरणावोनाद्वध्येतुप्रसिद्धाद्युदात्तत्वाद् बहुन्नोहित्वेन स्यूळपृष्वत्यादिशव्दव्याख्येत्यश्चङ्क्ष्याह—न चेति । क्लोकं व्याचष्टे - वृद्धेति । वेदे तु स्वरविवेके सत्यप्यर्थविशेषण सह स्वरविशेषस्य सम्त्रन्धग्रहणामावान्न स्वरविशेषं कृत्वाऽर्थविशेषव्यवस्या
युज्यत इत्याह—यत्र त्विति । ननु वेदे सम्बन्धग्रहणामावेऽपि लोकतोऽनेकार्थत्याऽवगतस्य
पदस्य वेदे श्रवणात्सन्देहे सत्यर्थप्रकरणादिभिन्तिर्णयोऽस्युपगम्यते । तत्र चार्यद्वयसाधारणस्य
पदस्यकेत्रैवार्थं कथं वृत्तिरित्यपेद्यायां स्वरविशेषश्चवणात्तत्त्वर्यमुत्तस्यैव पदस्यासावर्थविशेष-

१. अयं पा०२ पु०ना०।

निर्णयोपायत्वं स्वरस्याप्यस्तीत्याशङ्कथाह्—तत्रापीति । साधारणस्यापि शब्दह्रपस्य स्रोकावधारितार्यंप्रकरणादिनिर्णयोपायवशेनैव एकार्यंपरत्वावधारणोपपत्तेनं लोकानवगतस्य स्वरस्याप्यथंनिर्णयसामग्रीमध्ये निवेशकस्यना युक्तत्याश्यः ।

ननु स्वरस्यामिधानाङ्गत्वेऽनथंकः पाठः स्यादित्याशङ्काचाह—तेनेति । न कदाचिद्रदृष्टायंतास्तीति दर्शायतुम् सर्वदेत्युक्तम् । ब्रह्मयज्ञेषु ज्योतिष्टोमादिषु ये जपमन्त्रास्तेऽप्यङ्गमिति निष्कृष्य योज्यम् । जपन्यूङ्कसामन्यतिरेकेण यज्ञकमंण्येकश्रुत्यस्मृतेश्रकारेण
न्यूङ्कसामनामुपादानम् । एवं च व्याकरणेन स्वरानुगमो ब्रह्मयज्ञाद्युप्योगित्वेनार्थवानस्तु
न त्वर्थनिणयार्थतेत्याशङ्कपाह—व्याकरणेति । अशैकिकेऽये सम्बन्धप्रहुणासम्मवेनावश्यकत्वाज्ञानात्—लौकिकेत्युक्तम् । न वर्णवद्वाचकत्वेन लोके स्वरः प्रयुक्तो नाष्यानुपूर्व्यादिवद्वाचकसहकारिता—इत्यत्यन्तशब्देनोक्तम् । ननु लोकाप्रयुक्तेष्वप्युणादिशव्देषु वाचकत्वोपलक्षणाल्लोकप्रयोगादेव वाचकत्वज्ञानमिति नियमायोगाद्वचाकरणादिष स्वरविशेषस्यार्थंविशेषं प्रति वाचकत्वज्ञानं मविष्यतीत्याशङ्कचाह - न चेति । शास्त्रारम्ममाष्येऽष्य
शब्दानुशसनमिति शब्दान्वाख्यानायत्वाख्याने तात्पर्यामावान्न व्याकरणस्य प्रामाण्यपित्याशयः । अत्रैव सूत्रावयवं योजयन्तसन्देहप्रयोजनत्वासम्भवोपसंहरति—तस्माबिति ।
रक्षादीनामिष वूर्वोक्तप्रयोजनत्वासम्भवोपसंहारार्थोऽषिश्चव्दः ।

एवं मुख्यानि पश्वप्रयोजनान्यृपन्यासपूर्वंकं दूषित्वा, तेऽसुराः, दुद्यः चन्दः, यदधीतम्, यस्तु प्रयुङ्क्ते, अविद्वांसः, विभक्ति कुर्वन्ति, यो वा इमाम्, चत्वारि, उत त्वः, सक्तृमिव, सारस्वतीं दचम्याः पुत्रस्य, सुदेवो असि वक्षणेत्यानुषिङ्गकाण्यपि त्रयोदशसंक्षेपतस्तावत् दूषयति—यान्यपि चेति ।

अम्लेच्छस्वमदुष्टोक्तिविज्ञानं फलमागिता।
अस्त्र साम्यं विमक्त्युक्तिः सस्मं चार्त्विजीनता।।
मनीषिवत् सम्मतत्वं देवेन महताष्टमम् ।
वाक्यस्वरूपप्रकटनं लक्ष्म्या वाचि निधापनम् ।।
अप्रायिक्तमाक्तं च द्वाद्यां पुत्रनाम च।
प्रथमं च द्वितीयं च सस्मं चाप्रयोजनम् ।।
प्रथमं च द्वितीयं च सस्मं चाप्रयोजनम् ।
दश्मंकादशौ चेति व्याक्रिया न ह्यपेक्ष्यते।।
तृतीयादीनि चत्वारि नवमद्वादशे अपि ।
प्रयोजनवदामान्ति किं तु नान्येन सिद्धितः।।
सुदेव इति मन्त्रस्य चत्वारीति द्वयोरिप ।
असामध्यं न चरममष्टमं वा प्रमाणकम्।।

मुख्यप्रयोतनैश्व प्रयोजनवत्वासम्भवेन आनुषङ्गिकेष्वाशा युक्तेत्याह-अपि चेति । नद्या वेगेन नीयमानी यस्तीरगतं वृक्षमप्यवष्टम्य स्थातुं न शक्नोति, तस्य यणा कुशावष्टम्मनं काशावष्टम्मनं चानयंकम् तथैतदपीत्यर्थः। पूर्वोक्तमेव प्रपन्वयितुं प्रत्येकमुपन्यस्योपन्यस्य दूपयति—तत्रेति । माध्यकृता तेऽसुरा हेऽलय हेऽलय इति परावमवु:, तस्माद् बाह्मणेन न म्लेच्छितवै 'म्लेच्छो ह वा एष यदपशब्द' इत्यपदाब्दनिषेधवाक्यमुगन्यस्य म्लेच्छा माभूमेत्यध्येयं व्याकरणमिति भाष्येण म्लेच्छ-रूपापराञ्दश्योगात्त्रयोवतुर्व्लेच्छत्वापत्ते रज्ञातस्यापताञ्दस्य वर्जनायोगाच्छञ्दापराञ्दविवेकः <mark>ज्ञानार्थम्—व्याकरणिक्त्युक्तम् । यस्मादसुरा अरय इति रेफस्थाने लकार ।योगेण</mark> हैहप्रयोगे हैहेयोरित्येतसूत्रविहितष्लुतप्रयोगेण 'ष्लुतप्रगृह्या अचीति' च प्रकृतिभाव-विधानाद्धे अरथ इति प्रयोक्तव्ये हेऽलय इति त्रिविधापशव्दमाषणरूपम्ले**न्छनात्परामवं** प्राप्ताः तस्माद् ब्राह्मणेन न म्लेखितव्यम्, नापभाषितव्यमिति समिववाहारेणा-पश्चद्दनिषेषस्यापराभवार्थंत्वप्रतीतेम्लॅंन्छा माभूमेति म्लॅन्छत्वपरिहारस्य प्रयोजनत्वं भाष्यकारोक्तमयुक्तमाशङ्क्षय, परागदास्यानस्यापमावणफलप्रदर्शनार्थस्वे प्रतीते म्लेच्छो ह वा एष यदपत्तव्य इत्यस्यानर्थंकापत्तेरपराव्यस्य म्लेन्डराव्यप्रयोक्तुम्ल<del>ेन्डरवं मवतीत्य-</del> 🔨 पशक्दम्लेच्छत्वाभिधानार्थंवादस्य फलपरत्वसूचनायोगन्यस्यार्यंवादतोक्ता, निषेशस्य तु प्रयोजनत्वमागमवरप्रयोजकत्वे नाक्षेपकत्वे नोक्तम् । स निषेधो यथा गुरुसम्प्रदायागतवैदिक-<mark>श</mark>ब्दविषयो म्लेक्छमाषाविषयो वा । न तु गाव्यादिशब्दविषयप्रन्था । यद्यपि च तस्माद् बाह्मणेनेत्यादिग्रन्थेन प्रागुक्तमित्यर्थः । तत्त्व व्याकरणानपेक्षत्वान्न तत्प्रयोजनत्वयोग्य-तेत्याशयः ।

यच्च भाष्यकृता---

'दुष्टः शक्दः स्वरतो वर्णतो वा मिथ्यरप्रयुक्ती न तमर्थमाह। स वाग्वच्यो यजमानं हिनस्ति यथेन्द्रशत्रुः स्वरतोऽपरामाद्।।

इति दलोकमुपन्यस्य दुष्टाँदछःदान्माप्रयुङ्क्ष्महोत्यव्येयं व्यकरणमिति माष्येण दुष्टशब्दवर्जनं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तदिप मन्त्रविनाशिविषयत्वस्य च व्याकरणान-पेक्षत्वाश्च व्याकरणप्रयोजनत्वयोग्यमित्यर्धान्तरन्यासेनाह—दुष्ट इति । अत्रापि पूर्ववद्धधा-करणानपेक्षत्वाक्तत्त्वयोग्यतेत्यपिशव्देन सूचितम् । ननु दुष्टादुष्टशव्दज्ञानस्य व्याकरणा-धीनत्वात्कथं तदनपेक्षत्याश्चञ्चय दुष्टः शब्द इति पाठे भवेद् व्याकरणापेक्षा, न त्वोदृशः पाठोऽस्तीति दशंयिनुमाह—वाग्धीति । मन्त्रो होनः स्वरतो वर्णतो वेति बहुजन-प्रसिद्धस्य शिक्षाकारपिठतस्य मन्त्रपदस्योद्धारेण पदान्तरप्रक्षेपः स्वपक्षानुरागमात्रेण कृतः, न वस्तुत इत्यर्थः । मन्त्रविनाशिविषयत्वे चास्य वाक्यस्य श्रृतिमूलत्वं मविष्तीत्याह— दुष्टेति । दुष्टपदप्रक्षेपेऽपि मन्त्रदोषविषयत्वे नोपपत्तेव्यक्तरणापेक्षानापादकत्वात्पाठान्तरो-त्य्रक्षानर्थंक्यक्ष्वनार्थो दुष्टशब्दः शब्दमात्रदोषविषयत्वे स्यः वाक्यस्य वाक्यस्य निर्मूलत्वसूचनार्थंस्तु-

शक्दः । उदाहरणपर्यास्त्रोवनयापि मन्त्रविनाश्चिवपयतैवास्य श्लोकस्यावसीयत इत्याह — तथा चिति । स यज्ञवश्चसं कृत्वा प्रासहासोममिपवत् तस्य यदीयशिष्यत तत्त्वष्टाऽऽहत्नीय-मुपप्रावात्तंयत्स्वाहेन्द्रशत्रुवंद्धंस्वेति यदवतंयत्तद् वृत्रस्य वृत्रत्वं यदव्रवीत्स्वाहेन्द्रशत्रुवंद्धंस्वेति तस्मादस्येन्द्रःशत्रुवंद्धंस्वेति तस्मादस्येन्द्रःशत्रुवंद्धंस्वेति तस्मादस्येन्द्रःशत्रुवंद्धंस्वेति तह्नुवीह्यथंसम्पत्तेस्त्वष्टुः पुत्रस्य वृत्रस्येन्द्रः शातियता हिसितो जात इत्याद्युदात्तत्वलक्षण-स्वरदोषेण वृत्रशत्रोतित्वस्योह्यत्वादिन्द्रवधसमर्थंपुत्रोत्पादनाथं यागं कुर्वाणस्य त्वष्टुयंजमान्त्रस्यामिप्रेतार्थासिद्धिलक्षणा हिसा जातेति स्वरापराधलक्षणमन्त्रविनाशिनित्त्त्यजमानगा-मिदोषोदाहरणं कृत्तित्यथः । इन्द्रशत्रुदित मन्त्रपदं स्वरापराधात् यथा यजमानं हिनस्तीत्युदाहरणार्थः । तस्मादिन्द्रस्य शत्रुर्मृत्वा वर्द्धंस्वेति तत्पुष्ठषार्थविवक्षायां मन्त्रोदा-हृतिमदं प्रयोज्यमित्याशयः ।

यश्च नाम माष्यकृता-

'यदधीतमंत्रिज्ञातं निगदेनैव शब्दाते । अनग्नाविव शुष्केधो न तज्ज्वलति कहिंचित् ॥'

इति रलोकमुपन्यस्य, तस्माविज्ञातमनर्थंकमाधिगीष्पतृतित्यध्येयं व्याकरणमिति वेदाष्यमसाध्यं वेदार्थंज्ञानं व्याकरणप्रयोजनत्वेनोक्तम् । तद्वयाकरणप्रयोजनत्वेनामासमानमप्यन्यतः सिद्धेनं व्याकरणप्रयोजनिमत्यातृ—यस्वित । अध्ययनविधेदृंष्टार्थंत्वामिमानमप्यन्यतः सिद्धेनं व्याकरणप्रयोजनिमत्यातः—यस्वित । अध्ययनविधेदृंष्टार्थंत्वामिमानमप्यानमानामानामानामान्तिवेत्वयुक्तं भवतीत्याशयः। ननु मीमानावद्वचाकरणमिष वेदार्थंज्ञानसाधनं मविष्यतीत्याशङ्कच्यात् —नत्वर्यंविशेषविषयशब्दानुशासनार्थंत्वेनार्थंपरत्वामावः
सूत्रावयवयोजनया सूचितः। नन्वर्यंविशेषविषयशब्दानुशासननान्तरीयकत्वेनार्थानुशासनमिष सेत्स्यतीति, स्वयमेवाशङ्कचोत्तरं सूत्रावयवं परिहारे योजयति—अग्वेति।
नन्वर्यंगतसन्देहविषयंयनिरासमात्रस्य मीमानासाध्यत्वाद्वेदार्थंस्वष्टपञ्चानं व्याकरणाद्भविष्यतीत्याशङ्कां निरस्यन्नुपसंहरति - तस्मादिति।

यच्च---

'यस्तु प्रयुङ्क्ते कुशलो विशेषे शब्दान्यथावद्वयवहारकाले। सोऽनन्तमाप्नोति फलं परत्र वाग्योगविद् दुष्यति चापशब्दैः॥'

इति दलोकेन शब्दव्यवहारकालेऽथैविशेषे सम्यक्शब्दप्रयोगस्य पारलोकिकफलप्राप्ति-हेनुत्वाभिधानात्तिसिद्धिव्यकिरणस्य प्रयोजनिमिति माव्यक्रतोक्तम् । तद्य्यन्यथा व्यास्यातुं शक्यत्वादप्रयोजनाभासिमत्याह— यस्त्वित । गुष्तमम्प्रदायागते स्वरादिविशेषे कुश्वलः सन्वेदाघ्ययनादिव्यवहारकाले वैदिकांश्वब्दानप्रयुक्तं इति व्यास्येयिमत्याशयः । ननु मन्त्रवाह्मणेष्वपशब्दामावात्तिद्वयत्वे दुष्यति चापशब्दैरित्ययुक्तं स्यादित्याशङ्कचाह्— यथैति । कथं वैदिकशब्दविनाशिवश्यताऽस्याप्रवसीयत इत्यपेक्षायामाह—स्वाध्यायेति । पौर्षियत्वेनास्य प्रमाणान्तरावगतदोषानुवादत्वावसायादुदाहृतेन वचनेन यजनयाजनगत-वेदशब्दविनाशहेतुकदोषावगतेरादिशब्दाच्चेतिकरणसूचितेन च—

> 'हस्तहीनं तु योऽघीते स्वरवर्णविवर्जितम् । ऋग्यजुःसाममिदंग्घो वियोनिमधिगच्छति ॥

इति स्मृत्यनुमितेन वचनेनाध्ययनाध्यापनगतवेदशब्दिवनाशहेतुकदोषावगतेस्तिद्वषयस्व-नियम इत्याशयः । यद्यव्येषामृगादिशब्दानामुपक्रमानुरोधेन वेदपरत्वं तृतीये वस्यते । तथापि ऋग्वेदादिविहितमन्त्रविषयाया अप्यार्तेविनाशास्यायाः पदार्थान्तरार्तिवस्यामान्य-शब्देनोपपादानादिवरोधः ।

ननु प्रकृतिप्रत्ययक्वयोर्वाचोर्योगं सम्बन्धं वेत्तीति व्युत्पत्त्या वाग्योगविच्छव्देन वैयाकरणामिधानात्तत्समिनवाहारेणास्य वाक्यस्य व्याकरणानुगताननूगतश्च्यप्रयोगविषय-तावगम्यत इत्याशङ्क्षच त्रेधा परिहरति-वार्गित । वाचः प्रतियोगितयाऽक्षिसेनाऽर्येन यो वाषं वेत्तीति प्रथमे परिहारे निगमनिष्कादिकुञ्जो वाग्योगवित्। द्वितीये तु वाचो वचनस्य योगं पदार्थावयवविशेषरूपां व्यक्ति ब्राह्मणवाक्येषु मन्त्रेषु च वाचो भासनस्य प्रकाशनस्य योग्यं योगमहं वेत्तीति मीमांसकोऽिमधीयते चोदितस्वेनावगतस्य स्वार्थस्वा-रप्रकाशनाहंत्वम् अनुदितत्वेनावगतस्य परार्थंत्वात्प्रकाशनानहंत्वं वेत्तीति समासार्थः । निर्वापमन्त्रे त्वग्नेश्रोदितत्वेनानुष्ठानाय स्मर्त्तव्यत्वात्प्रकाशनाहँत्वम्, सवित्रादीनां वा चोदितत्वेन निर्वापकस्तुत्यर्थत्वात्प्रकाशनानहंत्वं प्रसिद्धं विदेविचारणार्थंत्वसूचनार्थं प्रतियोगितयोक्तं वैयाकरणस्य वाग्योगवित्त्वासम्भवोपपादनायास्य प्रकाशनानहैं दवं पदस्यान्येनार्थेन प्रकृष्टो योगः स्वाभाविकसम्बन्धोऽस्य वचनस्यैवम्भूतपदान्वयरूपा व्यक्तिरस्य वा मन्त्रस्यायमर्थः प्रकाशनयोग्य इत्येवं विविधप्रयोगीत्पत्ति प्रति व्याकरणस्याशास्त्रत्वा-दिति त्रेधा सुत्रावयवं तन्त्रेण योजयति - वैयाकरणस्येति ।

यच्च---

'अविद्वांसः प्रत्यभिवादे नाम्नो येन प्लुर्ति विदुः । कामं तेषु तु विश्रोष्य स्त्रीष्ट्रिवायमहं वदेत् ॥'

इति इलोकमुपन्यस्य स्त्रीवन्माभूमेत्यध्येय व्याकरणमिति भाष्येण स्त्रीसाम्यपरिहारो व्याकरणप्रयोजनमित्युंक्तम् । तदपि प्रयोजनामासमित्याह — यदपीति ।

तत्त्वुतस्येति तच्छव्दोऽव्ययम् । यत्रेत्यर्थे तस्मिन् विषये तद्व्याकरणं प्लुतप्रयोगोत्पत्ति पूज्यशास्त्रप्लुतस्वरूपस्य लोकसिद्धत्वामामान्ते च प्लुतप्रयोगस्य मन्वाद्युपदिष्टत्वादित्यद्यः । 'ककालोऽज्झ्रस्वदीर्घंप्लुत इत्येतत्स्त्राधीनत्वं प्लुतस्वरूपज्ञानस्य ह्युपगम्य प्रकृतिप्रत्ययान्वा-स्थानद्वा शव्दापश्चदविवेकार्थंस्य नैक्सूत्रमात्रसाध्यं प्रयोजनं युक्तमिति शव्देषु न व्यवस्था स्यादित्युक्तरसूत्रावयवयोजनया दर्शयति — न चेति । शव्दविषया व्यवस्था या व्याकरणेन क्रियते, सा न कर्त्तंव्या स्यादित्येवं सुत्रावयवोऽनेन योजितः ।

यच्च विमक्ति कुर्वेन्तीत्युपक्रम्य याज्ञिकाः पठिन्त प्रयाजाः सिविमक्तिकाः कर्त्वया इति । न चान्तरेण व्याकरणं प्रयाजाः सिविमक्तिकाः व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तदिप प्रयोजनामासिमत्याह — एविमिति । तदित्यव्ययं तन्नेत्यर्थे, तन्नापि व्याकरणमशास्त्रिमत्यपिश्च व्याव्याहारेण योज्यम् । कस्मादित्यपेक्षिते सीत्रं प्रयोगो-त्पित्तपं समासिष्ठाच्च्य हेत्वर्थत्वेन त्रिविधोपपित्तपूर्वंकं याज्ञिकेत्यादिना योजितम् । सिम्धः सिम्धोऽन्न आज्यस्य व्यन्तु, तन्नपादिन्मग्न आज्यस्य वेतु, इडोऽन्निमन्न आज्यस्य व्यन्तु, विहरिमन्तरन् आज्यस्य व्यन्तु, तन्नपादिन्मग्न आज्यस्य वेतु, इडोऽन्निमन्न आज्यस्य व्यन्तु, विहरिमन्तरन् आज्यस्य वेतिवित याज्ञिकदोषोद्देशेन सम्बुद्धिदितीयातृतीयाप्रथमानां विमक्तीनां प्रयाजेषु सिद्धत्वात् छान्दोग्यत्राह्मणे च षडह्विमक्तिनीनारूपेत्युपक्रम्याग्न इति प्रथमस्याग्नेः रूपम् अग्निमिति द्वितीयस्य, अग्निनेति तृतीयस्य अग्निरिति, चतुर्थस्य अग्निरिति पश्चमस्याग्नेः इति षष्ठस्येति परस्परविमक्तसम्बुद्धिद्वितीयतृतीयाप्रथमाधिष्ठोसम्बुद्धव्यविमक्तिप्रयोगदर्शनान्तमेत्रपु चान्निवृत्राणीत्यादिषु विमक्तविमक्तिप्रयोगदर्शनामान्नेष्व वान्विवृत्तावाद्योगसिद्धेरित्यर्थः ।

यच्च 'यो वा इमां पदशः स्वरशोऽक्षरशो वाचं विद्याति, स आर्त्विजीनो भवतीति श्रुतिमुपन्यस्यात्विजीनाः स्यामेत्यध्येयं व्याकरणिमिति भाष्येणात्विज्याहृत्वं व्याकरणम्मा भाष्येणात्विज्याहृत्वं व्याकरणम्मा भाष्येणात्विज्याहृत्वं व्याकरणम्मा भाष्येणात्विज्याह् भाष्येणम्मा । तद् गुरुसम्प्रदायसिद्धत्वाद् व्याकरणययोजनत्वं योग्यमेव न भवतीत्याह् भाष्ये इमामिति ।

चत्वारि श्रुङ्गेत्यृचं महाभाष्यकृता पूर्वोपन्यस्तामिष मन्त्राधिकरणेऽऽन्यविषयत्वेन व्याख्यातत्वादुपेक्य, अपर आहेत्युपक्रम्य ।

> चत्वारि वाक्परिमिता पदानि । तानि विदुर्जाह्मणा ये मनीषिणः ॥ गुहा त्रीणि निहिता नेङ्गयन्ति । त्ररीयं वाचो मनुष्या वदन्ति ॥

इत्यृचमुपक्रम्य चत्वारि पदजातानि नामाख्यातोपसगंनिपाताश्चेति माध्येण ये ब्राह्मणा-स्तानि विदुस्ते मनीषिण इत्ययांश्रयणेन पदेचतुष्टयज्ञानसाघ्यं मनीषित्वं व्याकरणप्रयोजन-मुक्तम् । तत् अस्या ऋचोऽन्यपरत्वादप्रमाणकिमत्याह-तथेति । निष्कते यान्योङ्कारो मूर्युदः स्वरिति महाच्याहृतित्रयं वेति चतुष्टयम् । आदिशव्दाहेदचतुष्टयम्, मृगपिक्षसरीमृपमनुष्याः वाक्चतुष्टयमनपायिनी पश्यन्तो मध्यमा वैखरीति सूक्ष्मतमपूक्ष्मतरसूक्ष्मस्थूलरूपावस्थाभेद-मिश्चवाक्चतुष्टयमिति चतुष्टयबाहुल्यरूपप्रयोजनानुसारेण चत्वारि पदजातानि प्रपिचतानि । तश्च व्याकरणस्य व्यापार इत्यथः । एतच्च पदनिवंचनसामर्थ्येऽपि, तद्विषये संचायं-संस्थामात्रसामान्यादुक्तम्, न प्रामाणिकमित्यर्थः । अप्यक्षरेति निष्कक्तरवचनोपन्यासेन सूचितम् । ननु वैयाकरणानिमतं नामादिचतुष्टयमि निष्कक्तरेत्वं तद्वयाकरणापेक्षं मविष्य-तीत्याशङ्कयाह—यस्विति । परमार्थंतस्तूत्तराद्वंचंविरोधान्नैतद्विययताप्यस्या ऋचः सम्भवतीत्याह—एतिद्वषयत्वे चेति । कस्तह्यँस्या ऋचः पारमाणिकोऽषः पूर्वापराद्वंचां विरोधीत्यपेक्षायामाह — तस्मादिति । अस्मिन् व्याख्याने वागिति पदं षष्ठचन्तत्वेन विपरिणमियत्वयं प्रयो देवायाग्नय इति शंसतीति प्रतीकविधिप्रमवमवयवान्तरानुमानम् । विश्वजिता यजेतत्यत्राव्यक्तचोदनात्वरूपप्राकृतवावयमारूप्यसम्भवं ज्योतिष्टोमवदिति पदोप-मानम्, विधिप्रत्ययावगतफल्लव्यतिरेशेणानुपपद्यमानयागकत्तंव्यत्वप्रमवा स्वर्गंकामपद-किष्पकार्थापत्तिः । दव्नेन्द्रियमामस्येत्यत्र सारूप्यामावेऽपि सिन्नधानमात्रेणाग्निहोत्रविति पदोपमानस्वनायादिश्वदः । ननु प्रमाणषट्कस्य प्रथमपादे व्युत्पादितःवाच्चतुष्टुवं प्रमाणानां न युक्तिमत्यागङ्काद्वाह—किति । अपोद्धारे कारणमाह—अभावस्तावदिति । न चैरं कृत्वोद्गेयिनत्यागमाद्यज्ञायज्ञीयस्येरापदवत्त्वावगतेगगमस्याप्यागमप्रामाण्यमस्तीत्याशङ्कृत्वाह - प्रत्यक्षेति । स्वक्ष्गोपादानेनात्र प्रत्यक्षत्वसम्मवान्नगगमगम्यतेत्याशयः ।

ननु नामादिपदचतुष्टयविषयत्वे भाष्यकृता पूर्व —

चत्वारि शृङ्का त्रयो अस्य पादा हे शीर्षे सप्त हस्तासो अस्य । त्रिधा बद्धो वृषमो रोरबीति महो देवो मत्यी आविवेश ॥

इतीयमृगुपन्यस्ता ता किमित्यपेक्षितेत्याशङ्क्ष्याह—चत्वारीति । ननु माष्यकृता चस्वारि
स्युङ्गेति चत्वारि पदजातानि नामाख्यातोपसर्गंनिपाताश्च, त्रयो अस्य पादा भूतमिवध्यद्
वर्त्तमानाः, द्वे शीर्षे शन्दात्मानौ, नित्यः कार्यश्चेति, सप्त हस्तासो अस्य सप्त विमक्तयः ।
त्रिधा बद्धो वृषमो रोरवीति त्रिषु स्थानेषु बद्धः उरित कण्ठे शिरसीति, वृषमो वर्षणात्
रोरवीति शन्दं करोति महोदेशे मत्या आविवेश महान्देवः शब्दः मत्यान्मरणधर्माणो
मनुष्यानाविवेशेति व्याख्याय, महता देवेन नः साम्यं स्यादित्यध्येयं व्याकरणमिति
भाष्येण शन्दवहासाम्यं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । का तत्रानुपपत्तिरित्याशङ्कृत्याह—
यत्ति त । विनियोगनिरपेक्षं गन्त्रस्यार्थंतात्पर्यावधारणमशक्यमित्याशयः । संख्यासामान्यमात्रेण च विनियोगनिरपेक्षमन्त्रयोजनायां वैशेषिकादिष्विप तन्त्रेषु योजयितु शक्यत्वादव्यवस्था स्यादित्याह—तावृशं चेति । पार्थिवाष्यतै जसवायवीयान्यवयितद्वव्याणि चत्वारि
स्यङ्क्षाणि । त्रयो अस्य लोकस्य पादा महत् वार्यारमकाणि द्वश्युकानि । द्वे शीर्षे प्रधानाप्रधानपुरुषो सप्त हस्ता द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाख्याः षड्मावख्याः । सप्तमश्चामावः त्रिधा बद्धः समवाय्यसमवायिनिमित्तकारणैबद्धः । वृषमो भोगहेतुः रोरवीति
शब्दवानमहो देवो द्योतनात् मन्यानाविवेश मत्यौगंय इत्येवमादियोजनोपपत्तेरतिप्रसिक्तः
स्यादित्याशयः ।

यच्च भाष्यकृता —

उत त्वः पश्यन्न ददर्शं वाचपुतः त्व। श्रुण्वन्न श्रुणोत्येनाम् । उतो त्वस्मै तन्वं विसन्ने जायेव पत्यउशती सुवासा ॥ इत्यूचमुपन्यस्याप्येकः पश्यन्नपि न पश्यति, श्रुण्वन्नपि न श्रुणोत्येनामिति पूर्वार्द्धंचँम-विद्वांसमाहाधंमिति भाष्येण।विद्वांसमधं पूर्वार्द्धं वा वदतीत्यभिधानादवेदार्थंविद्विषयत्वेन क्याक्याय, उठी त्वस्मै तन्वं विसस्ने तनु विवृण्ते । जायेव पत्य उश्चती सुवासाः तद्यथा जाया पत्ये कामयमाना सुवासाः स्वमात्मानं विवृण्ते, एवं वाग्वाग्विदे स्वमात्मानं विवृण्त इत्युक्तराद्धं वं व्याख्याय, वाङ् नो विवृण्यादित्यध्येयं व्याकरणमिति भाष्येण वाक्ष्रकाशनं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तद् अन्यतः सिद्धेः प्रयोजनामासमित्याह — उत्तरव इति ।

यत् भाष्यकृता---

सक्तुमिंव तितउना पुनन्तो यत्र धीरा मनसा वाचमक्रत । अत्रा सखायः सस्यानि जानते मद्रैषां लक्ष्मीनिहिताधिवाचि ॥

इत्यृचमुपन्यस्य सत्तुः सचतेदुर्द्धावो मवति, कसतेर्वा विपरीताद्विकसितो मवतीति तित्तत परिपवनं तत्तवद्वा तुन्नवद्वा धीरा व्यानवन्तः मनसा प्रज्ञानेन वाचमकृषत अत्र सखायः सन्तः सख्यानि जानते वव एप दुर्गो मार्गः एकगम्यो वाग्विपयः । के पुनस्ते ? वैयाकरणाः । कुतः एतद् भद्रैषां लक्ष्मीनिहिताधिवाचि मद्रा ह्येषां लक्ष्मीनिहिता मवति । वव अधिवाचि लक्ष्मीलक्ष्मणाल्लाक् नाद्वा परिवृद्धा मवतीति व्याख्यानेन लक्ष्मीनिधानं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तद् गुरुसम्प्रदायसिद्धत्वात् व्याकरणप्रयोजनत्वयोग्यं न मवतीत्याह-एविमिति ।

यच्च सारस्वतीमित्युषक्रम्य याजिकाः पठन्ताहिताक्निरपश्च्यं प्रयुज्य प्रायिक्तीयां सारस्वतीमिष्टि निवंपिति श्रुतिमुपन्यस्य प्रायिक्तीया माभूमेत्यव्येयं व्याकरणमिति भाष्येण प्रायिक्तामाजनत्वं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तदिष वैदिकश्च्यविनाश्चिष्यस्वात् व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तदिष वैदिकश्च्यविनाश्चिष्यस्वात् व्याकरणप्रयोजनस्वयोग्यं न मवतीत्याह्—आहितान्विरित ।

यच्च दशम्यां पुत्रस्येत्युपक्रम्य याजिकाः पठन्ति 'दशम्युत्तर गळं पुत्रस्य जातस्य पिता नाम विद्वन्यात् धोषवदाद्यान्तरस्यमवृद्धं त्रिपुष्ठषानूकमनरिशितिष्ठितं तद्धि सुप्र- तिष्ठिततमं मवित द्वयक्षरं चतुरक्षरं त्या कृतं कुर्याञ्च तद्धितिमिति' न चान्तरेण व्याकरणं कृतस्तिद्विता वा शक्या विज्ञातुमिति माध्येण पुत्रनामज्ञानं व्याकरणप्रयोजनमुक्तम् । तद् अन्यतः सिद्धेः प्रयोजनामासमित्याह—यदपीति । घोषवन्तो वर्गतृतीयाद्या वर्णा आदौ यस्य, तदन्तरं तस्य घोषवदादेरन्तरस्थस्य द्विचतुरादिवणंस्य कृदन्तस्य नाम्नः परिग्रहः तद्वितस्य वर्जनं वा तयोर्यन्नामकरणे वचनम् । तत्र न व्याकरणं नामप्रयोगोत्पत्ति- चास्त्रत्वेनापेक्षणीयमिति । तत्कृत्तद्वितसञ्ज्ञयोरिति तदित्यव्ययं लुप्तसप्तमीकमञ्जीकृत्य योज्यं तदुपपादनाथं कृत्तद्वितसञ्ज्ञयोरित्याद्युक्तम् ।

यच्च माध्यकृता---

सुदेवो असि वरुण यस्य ते सप्तसिन्धवः। अनुक्षरन्ति काकुदं सूम्यं सुषिरामिव॥

इत्यू चमुपन्यस्य, सुदेवो असि वरुण सत्यदेवो यस्य ते सससिन्धवः, सष्ठविमक्तयः अनुक्षरन्ति काकुदं तालुं काकुर्जिजह्वा सास्मिन्नुद्यत इति काकुदं सुम्यं सुविरामिव तद्यथा सूर्यं सुिपरागिनरनुप्रिविश्य तदन्तगंतं मलमपहन्ति एवं सप्तिस्थवः ताल्बनुक्षरन्ति तेनासि सत्यदेव इति व्याख्याय, सत्यदेवाः स्यामेत्यक्येयं व्याकरणिनित माध्येण सत्यदेव-त्वप्रासिक्यंकरणप्रयोजनमुक्तम् । तत्रास्या ऋचः सङ्ख्यासामान्यमात्रेण विमक्तिविषय-त्वमभ्युपगभ्याप्यन्यतः सिद्धत्वाञ्चातीव व्याकरणापेक्षेति तावदाह—सुदेव इति । परमार्थंतस्तु सिन्धुराज्दस्य नदीवाचित्वेन प्रसिद्धत्वाञ्च एवात्र सप्त विवक्षिताः । अथापि वष्ठणशक्तेन यज्ञमृत्विकं यज्ञमानं वाऽभिप्रतेय तत्प्रशंसापरेयमृगिष्यते, तथापि होत्रीया-प्रशास्त्रवेयात्राह्मणाक्छंत्रीयापोत्रीयानेष्ट्रीयाच्छावाक्षीयाग्नीध्रीयाख्यहोत्रागताः सप्तवाचः, पद्श्वपमगान्धारमव्यमपश्चमधंत्रतिषादाख्यसामस्वरगतां वा प्रस्तावप्रणवोद्गीयहिङ्क्षार-प्रतिहारोपद्रविनिधाख्यमाममक्तिगता वा वाचः सप्तेत्यन्यपरत्वात् व्याकरणप्रयोजनत्वं निष्प्रमाणकमित्याह —यदा पुनिरिति । नदीनामैतिहासिकगोचरापञ्चत्वादितरासां याज्ञिक-गोवरापञ्चवित्यर्थः ।

एवं महामाध्योक्तमुख्यानुपङ्किन्नप्रयोजनित्ताकरणेन न चाश्रितप्रतिपदपाठानां वैदि-कानां लक्षणेन कार्यमित्यादिग्रन्थोक्ते न्याकरणस्य निष्प्रयोगन्तवे समिषिते, यदि कश्चित्त-स्मादन्याकृता वागुद्यत इति श्रुतिपर्याक्रोचनेन न्याकरणसंस्कृतानां शन्दानामदृष्टसाधनत्व-लक्षणसाधुत्वावगमात्नाधुत्वसिद्धिन्याकरणप्रयोजनं वदेतं प्रत्याह—संस्कृतानां चेति । कलोकं न्यायष्टे—न्याकरणेनेति । शन्दत्वनर्णत्वतद्वचिक्ततत्समुदायानयविस्फोटगोशन्दत्व-क्रमग्रहणोचनारणतत्साधनपुष्टवाणां मध्ये कि वस्तिवति कस्येत्यस्य न्यास्या ।

उत्पत्त्यादीनां चतुणां मध्ये कः संस्कार इति को वेत्यस्य । शब्दत्ववणंत्वजातिव्यक्ति-पक्षेषु तावद्दोषमाह—न तावदिति । जातिपक्षे तावदुमयत्र प्रसङ्गं विवृणोति—शब्दत्व इति । वर्णव्यक्तीनां तुं संस्कारः प्रत्येकं वा स्यात् समुदितानां वा । तत्र प्रत्येकपक्षेऽतिप्रसङ्गं विवृणोति—एतेनेति । समुदायामावात् समुदितानामि संस्कारो न मवतीत्याह् — समुदायस्त्विति । किं च नित्यानां वर्णव्यक्तीनां संस्कारः स्यादित्यानां वा । तत्रानित्य-पक्षे तावद्विनष्टानुत्पन्नानामसंस्कार्यंत्वादुत्पन्नानामि संस्कारक्षणं यावदवस्थानान्न संस्कारः सम्मवतीत्याह् येषां तावदिति । संस्कारक्षणं यावदवस्थानाम्यप्रमेऽपि व्यवहारकाले-विनष्टत्वेन कार्यानुपयोगित्यात्संस्कारो न तु युक्त इत्याह्—न चेति । एतदेव विवृणोति — यथैवेति ।

ननु भाष्यकृता कि पुनिन्नत्यः शब्दः आहोस्वित्कार्यं इति पृष्टा सङ्ग्रह् एतत्प्राधान्येन परीक्ष्यते नित्यो वा स्यादकार्यो वेति भाष्येण सङ्ग्रहाख्ये वाक्तिककारकृते ग्रन्थान्तरे तात्पर्येणैतिहिचार्यते, नात्र तेन विचारेण प्रयोजनिमत्युत्तरे दत्ते, कथं तह्यात्र लक्षणप्रवृत्ति-रित्याशङ्क्ष्य, यद्यपि नित्योऽधापि कार्यं उभयधापि लक्षणं प्रवत्त्यंभित्युक्त्वा कथमनित्य-पक्षे संस्कारानुपपत्तिरित्याशङ्क्ष्याह —तत्रश्चेति ।

अत्यन्तिविष्ठद्वत्वाच्च नित्यानित्यत्वयोरनियमाभिषानं न युक्तमित्याह - अदूरेति । कार्यत्वे च शब्दस्योत्पत्तिलक्षणः संस्कारः स्यात्तत्र च नित्यस्य वेदस्यानित्यशब्दन्युत्पत्ति- विषयत्वायोगेन व्याकरणस्य वेदमूलत्वासम्मादिनत्यशब्दोपयुक्तत्वेन च नित्यवेदाङ्गत्वामावाद्यमयविधर्माप शास्त्रत्वं हीयेतेत्याह—अत्यादश्चेवेति । इलोकं व्याचप्टे—व्याकरणिति । वेदोत्पादकत्वेन तु व्याकरणस्य वेदाङ्गत्वे वेदोऽप्यप्रमाणं स्यादित्याह—अयेति ।
कार्यत्वे च शब्दस्य संस्कारोऽशक्योऽनर्थंकश्चेति दोषद्वयं पूर्वोक्तमप्यनियमिनरासायाह —
शब्दश्चेति । नित्यत्वे तु शब्दस्य विक्रियाख्योऽपि शब्दादुत्पत्त्याख्यश्च तावत्संस्कारो न
सम्मवतीत्याह - तस्मादिति । न च ज्ञानखपप्रासिलक्षणः संस्कारः शब्दस्य व्याकरणेन
क्रियते, श्रोत्रजन्मत्वात्तस्येत्याह—विनेति । अविहितत्वाच्च व्याकरणस्य नापूर्वसाधनसामव्याधानलक्षणसंस्कारार्थेता युक्तत्याह—अदृष्टार्थस्वित । शब्दानां च दृष्टार्थत्वेनापूर्वसाधनत्वामावान्न तत्सामध्याधानलक्षणेन संस्कारेण प्रयोजनमस्तीत्याह—
दृष्टार्थेषु चेति ।

ननु लोकव्यवहारार्थानां श्रव्यानां दृष्टार्थंत्वात्संस्कार्यंत्वायोगेऽपि, क्रत्वर्थानां व्रीहियवधित्रयमापूर्वार्थंत्वात् संस्कार्यंत्वं सिविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—कर्मेति । कि च व्याकरणक्रियायाः पौरुषेयग्रन्थाधीनत्वेऽनादिविधिविषयतीव न युज्यते । प्रकरणाम्नानं दूरिनरस्तमित्याह—हत्त्याबीति । ननु 'तस्मादेषा व्याकृता वागुद्यत' इत्यानारम्याधीतः प्रत्यक्षो
विधिः कथमपहूयत इत्याशङ्कश्चाह तेनेति । नित्यानित्यसंयोगविरोधप्रसङ्गान्नास्येतत्परतास्तीति प्रागेवोक्तमित्याशयः । व्याकरणक्रियाविधेयत्वाम्युपगमेऽपि प्रकरणामावेन
क्रत्वर्थंत्वामावान्न क्रत्वर्थंशब्दसंस्कारत्वं युक्तमित्याह —अनारम्येति । नन्वनारम्याधीतस्यापि खादिरादेदंशंपूर्णमासार्थंता हप्टेत्याशङ्कश्चाह ऐकान्तिकम् होति ।

ननु यथाफलकल्पनालाधवायाऽश्वप्रतिग्रहेशै वैदिकाश्वदानविषयत्वं तृतीये वक्ष्यते,
तथेहापि वैदिकशब्दविषयत्वं व्याकरणिक्रयाया मविष्यतीत्याशक्र्याह—लोकेति।
लौकिकवैदिकशब्दानां भेदस्य निराकरिष्यमाणत्वास्त संस्कार्यासंस्कार्यंव्यवस्था
युक्तित्याश्यः। उपसंहरति—अत इति। कि च श्रोत्रोपलिष्धयुद्धिनिर्माह्यः प्रयोगेणामिलक्षितः आकाशदेशः शब्द इति वदद्भिर्वेयाकरणैः शब्दस्याकाशश्वितवाभ्युपगमान्नित्याश्य शब्दा इति च नित्यत्वाभ्युपगमादमूत्तंत्वाच्चाकाशश्वितविभुत्वदृष्टान्तेन संस्कार्यत्वं
वारणीयमित्याह—आकाश इति। विभुत्वस्य ज्ञानविषयत्वलक्षणप्राप्तिसम्मवेऽपि गां
दोग्धीत्यादौ स्वरूपप्राप्तेः संस्कारत्वेन प्रसिद्धायाः वारणीयत्वेनात्रेष्टत्वान्न साध्यविक्लत्वम्। अइउणित्यादिचतुर्दशसूत्रात्कृताणादिसंज्ञात्मकप्रत्यहारमात्रेण वर्णव्यक्तिसंस्कारसिद्धेः
श्वेषग्रन्थानथंनयं स्यादित्याह—वर्णितः। जातिब्यक्तिसंस्कारपक्षौ दूषियत्वा, समुदायसंस्कापक्षं दूषयति—समुदायस्त्वितः।

नन्वनेकेषां गकारीकारिवसर्जनीयानामेकगोशब्दबुद्धिविषयत्वलक्षणः समुदायो लोकसिद्धत्वाश्वापह्नवमहँतीत्याशङ्क्रशाह—प्रत्येकं चेति । तथा नवमे हिरण्यशकलसहस्ते णाग्नि प्रोक्षतीत्यग्निबुद्धिविषयभृतानामिष्टकानां धर्म्मः प्रोक्षणादिः प्रतीष्टकमावर्त्तनीय इति पूर्वेपक्षे, वक्ष्यते, तथाऽत्राणि गकारादिवणंसमुदायसंस्कारपक्षे प्रतिवर्णं संस्कारावृत्तिः प्रसज्येतेत्यर्थः।

ननु पूर्वपक्षस्यास्थायित्वाच दृशन्तता युक्तेत्यादाङ्कचाह —न चेति । अयमाद्ययः— इष्टकाव्यितिरिक्तावयव्यमावेनाग्निजवरेस्येष्टकासमुदायमात्रवाचित्वात्समुदायसंस्कारत्वाम्युप -गमेन पूर्वपक्षिते, स्थण्डिलाख्यस्यावयित्नोऽग्निज्ञव्दवाच्यस्येष्टकामिरारम्भोपपादनेन संस्कार्यद्रव्यवयात्संस्कारानावृत्तिरिति पूर्वपक्षन्यायानुपमर्देन सिद्धान्तकरणाद् युक्तं दृशन्तत्वम् । न चात्र गकारितिमः एको गोशव्दाऽवयव्यारम्यते, येनाग्निधम्मंसिद्धान्तन्यायो न स्यात् ।

> 'विच्छिन्नयत्नव्यङ्ग्यैरचं नित्यैः सर्वंगतैरि । व्यतिरिक्तपदारम्मो वर्णेनित्रोपपद्यते ॥'

इति दलोगन स्फोटनादे निराक्तत्वादिति स्फोट-गोशन्द-गत्वानामप्यवयविविद्यान्यः कृतत्वान संस्कार्यत्वं सम्मवतीत्याह स्फोटिति । समुदायसंस्कारपक्षे च सवंवणंसमुदायो वा सिस्क्रयेत, कित्तप्यवणंगमुदायो वा तत्राद्ये पक्षे सवंवणंसमुदायस्यार्थमावादयंत्रयुक्ते शन्दप्रयोगे शास्त्रेण धर्मनियम इति वाक्तिकमयुक्तं स्यादित्याह—सर्वेति । कित्तप्यवणं-संस्कारपक्षेत्रि केचिदेव वर्णाः संस्क्रियन्ते, नान्य इति व्यवस्थाहेत्वमावेन स्वरूपतः कित्तप्यत्वायोगात्कितिचिदेवं संस्क्रियन्त इति संख्यातः कित्तप्यत्वं वाच्यम् । तत्र संस्थां विना वर्णानामसंस्कार्यत्वे नान्वयव्यतिरेकाम्यां वर्णसंख्यायाः संस्कार्यत्वात्साधुत्वं स्यात् । तच्च गाव्यादिपदेषु अपि समानित्याह—अथेति । गवादिपदगतेव वर्णसंख्या संस्कार्यां, न गाव्यादिपदगतेति व्यवस्थाशङ्कानिरासार्थम्—पदे पदइत्युक्तम् ।

क्रमसंस्कारपक्षं दूषयित संस्कियेतित । शब्दधमं स्वामावेन तत्संस्कारेऽपि शब्दस्य साधुत्वं न सिव्यतीत्युक्तम् । ग्रहणोच्चारणद्वारीपचारिकशब्दधमं स्वाम्युपगमेऽपि गाव्यादिण्व-प्यानुपूर्व्याः सम्भवात्साधुत्वं प्रसज्येतित्यर्थः । ग्रहणोच्चारणसंस्कारपक्षौ दूषयित—ग्रहणेति । क्योपिष्टादित्यपेशायामाह —वक्ष्यति हीति । यथामिक्रामं जुहोतीत्यिमक्रमणस्य होमसाधनत्वासम्मवोऽपिक्रमाधिकरणपूर्वंपक्षे वक्ष्यते । तथा ग्रहणपुच्चारणं वा प्रतिव्याकरण-क्रियायाः साधनत्वं न भवतीत्ययंः । ननु साक्षात्साधनत्वामावेऽपि, यथामिक्रमणस्य कर्तृप्रत्यासत्तिजननद्वारा होमसाधनत्वं सिद्धान्ते वक्ष्यते, तथोच्चारणसाधनताव्वादिसंस्कार-द्वारोचचारणसाधनत्वं ग्रहणसाधनश्रोत्रसंस्कारद्वारा वा ग्रहणसाधनत्वं व्यक्तियाया भविष्यतीत्यायाङ्क्याह—ताल्वावीति । अस्तु तद्यांच्चारितुः पुठ्वस्य संस्कारद्वारा तन्मनः संस्कारद्वारा वोच्चारणसाधनत्वं ग्रहीतृपुद्वसंस्कारद्वारा, तन्मनःसंस्कारद्वारा वा ग्रहणसाधनत्विति स्वयमेवाशङ्कयाह मनो वेति । यच्छास्त्रारम्भे माष्यकृता 'अथ शब्दानुशासनितित्यक्तवा अथेत्ययं शब्दोऽधिकारायः प्रयुज्यते । शब्दानुशासनं शास्त्र-मधिकृतं वेदितव्यमिति स्वथमेव व्याख्यातम् तद्वचर्थं स्यादित्यर्थः । इतथ शब्दानुशासनं व्यर्थंमित्याह —शिष्यति ।

कि च वैयाकरणै। स्फोटात्मकः शब्दोऽभ्युपगतः। तस्य च निरवयवत्वात्प्रकृति-प्रत्ययान्वाख्यानरूपः संस्कारो न युक्त इत्याह—स्फोटेति। स्फोटपक्षे न केवलं वर्णा एवा-सन्तः कि तु प्रकृतिप्रत्ययावपीत्यर्थः वाक्यस्फोटापेक्षायां च स्वरूपेणापि पदस्फोटस्यासरवा-त्संस्कार्यत्वं न युक्तमित्याह—वाक्येति।

नन्वसतामेव नामादीनां निष्कृष्य कल्पनया सस्कारो भविष्यतीत्याद्यञ्चाह्—अयोद्धारेणेति । कल्पनाप्यसतो न सम्मवतीत्याद्यः । ननु निरवयवोऽपि पदस्कोटस्तत्तद्व्विसहकृतश्रोत्रवयात्पृवं गकारादिष्क्पेण प्रतीयते, ततस्तदाकारिमध्याज्ञानसहकृतेन श्रोत्रेण गौरित्येकं पदमिति स्फुटं पदतत्त्वज्ञानम्, रत्नतत्त्वपरीक्षायामिवानेकिमध्याज्ञानसहकृतेन श्रोत्रेण गौरित्येकं पदमिति स्फुटं पदतत्त्वज्ञानम्, रत्नतत्त्वपरीक्षायामिवानेकिमध्याज्ञानसहकृतेन श्रोत्रेण च प्रतीयते । तृतः पदाकारिमध्याज्ञानसहकृतेन श्रोत्रेण गौः श्रुवल इत्येकं वाक्यमिति स्वष्क्पेण वाक्यस्कोटः प्रतीयते । तृतः पदाकारिमध्याज्ञानसहकृतेन श्रोत्रेण गौः श्रुवल इत्येकं वाक्यमिति स्वष्क्पेण वाक्यस्कोटः प्रतीयते । तृतः व्यव्याक्षात्त्वस्यानकरणवद्यादेकिस्मन्यद्रस्कोटे वाक्यस्कोटे वा यद्वाणांकारम्, यत्यदाकारं वा ज्ञानं जनयन्तः सादृदयनिमित्तभ्रान्तिवज्ञात्स एवायं वर्णः । तदेवेदं पदमिति प्रत्यमिज्ञानं जनयन्तिः सादृदयनिमित्तभ्रान्तिवज्ञात्स एवायं वर्णः । तदेवेदं पदमिति प्रत्यमिज्ञानं जनयन्तिः सादृदयनिमित्तभ्रान्तिवज्ञात्स एवायं वर्णः । तदेवेदं पदमिति प्रत्यमिज्ञानं जनयन्तिः साद्यस्किष्टियाद्यञ्चलित् । अन्यस्य वाक्यस्कोटस्यावयवानामन्यस्य वाक्यस्कोटस्यावयवैः सारूप्यादित्यश्चः । सादृश्यम्यसतो न सम्मवतीत्याद्ययः ।

ननु—गवये नरसिंहे वाप्येकज्ञानादृते यथा। भागं जात्यन्तरस्यैव सदद्यं प्रतिपद्यते॥

इत्यादिस्फोटवादिभिरसतामध्यवयवानां साहश्यसम्भवे निदर्शनमुक्तम् । तत्कथमसत्वे साहश्यानुपपित्तिरित्याञ्चङ्क्ष चाह—गवयादिष्विति । लेख्यादिकृतेषु गवयादिषु येऽवयवाः तेषां मुख्यगवयादिगतैः कणंखुरादिभिरवयवैः सारूप्यं यित्रदर्शितम्, तत् तेषां सत्यत्वा-त्स्वावयवसामान्ययोगाच्चोपपन्नम्, तथा इहापि वाक्यस्फोटे तथात्वे अवयवानां सत्यत्वे स्वावयवसामान्ययोगे च सित सारूप्यं स्यात् । ततश्च निरवयवस्फोटिसिद्धान्तहानि-रित्याचयः । विस्तरेण चैतत्पूर्वं निरस्तिमत्याह—वाक्येति । जपसंहरित—तेनित । नामादीनामपोद्धारेण अकृतिप्रत्ययान्वाख्यानरूपस्य संस्कारस्य कल्पनेत्यर्थः । अप्रामाण्या-पत्तेश्वासतामपोद्धारेण अकृतिप्रत्ययान्वाख्यानरूपस्य संस्कारस्य कल्पनेत्यर्थः । अप्रामाण्या-पत्तेश्वासतामपोद्धारो न युक्त इत्याह – अन्वाचक्षीतेति ।

यच्य शब्दानुशासकत्वेन शास्त्रत्वं व्याकरणस्योक्तम्, तत्यदिवपयं वा स्यात्, वाक्यविषयं वा । तत्रासत्यत्वेन पदानामनुशास्यत्वाद्वाक्यानुशासनस्य च व्याकरणेना-कृतत्वान्नोभयवापि युक्तमित्याह — अशिष्यत्वादिति । युक्तं तु वाक्यस्यैवानुशासनं लोकतोऽर्थंप्रयुक्ते शब्दप्रयोगे शास्त्रेण घम्मंनियम इति वाक्तिककृतार्थंप्रयुक्तानां शब्दानामनु-शास्यवामिधानाद्वाक्यस्यैव वार्थंप्रयुक्तत्वेनेष्टत्वादित्याह—अर्थेनेति ।

ननु सूत्रकारादिमिः पदपदार्थानामनिराकरणात्कथमुच्यते, वाक्यमेवंविधं चेष्टमिल्या-शङ्क्ष्य, टीकाकृतैवमुक्तमिति दर्शयितुमाह् — आध्यणार्थं इति । यथा ब्राह्मणशब्दे ब्रह्मशब्दार्थो नजर्थंथ णकारार्थं एव वा ज्ञानारुयोऽनिरूपास्यश्च नास्ति । कम्बलज्ञब्दे च कंशब्दार्थो वलशब्दार्थो वा नास्ति, तथा देवदत्तादयः शब्दा वाच्येऽनयंकाः स्युरिति टीकाकारुश्लोकार्थः ।

एवमादिना ग्रन्थेन बहुप्रपञ्च मुक्तवा पदानामर्थं व्यक्तिचाराभिधानादव्यभिचारिणामपि केवलः प्रयोगित्वेनार्थं परत्वितराकरणाद्वाक्यान्वाक्यानार्थं त्वेन व्याकरणव्याचिक्यासा टीका-काराणामवसीयते । पश्चात्तु तदनाश्रयणात्पूर्वापरिविषद्धार्थाभिधानेनाप्रामाण्यं व्याकरणस्य स्चितं भवतीत्यर्थः ।

सूत्रकृतो जनिकर्तुंरित्यादिनिषिद्धसमासकरणात्पूर्वापरिविष्द्धामिधानं दृष्टान्तितम् । सन्ति यद्दच्छाणव्दा न सन्तीत्यादिवात्तिककृतः । आकृतिनित्या द्रव्यमनित्यम् । द्रव्यं नित्यमाकृतिः नित्येत्यादिकाष्यकृतः । सूत्रकारादिवदेव वाक्यान्यास्यानानाश्रयणादिति वा योज्यम् । पूर्वंपक्षमुपसंहरति – अत इति । आचार्याणां परस्परं विश्रतिपत्तिवान-भूयिष्ठत्वम् । स्वयमेव पूर्वापरिविष्द्धामिधानात् विष्द्धत्वम् । एकानेकमूळश्रुतिकरूपना-योगान्निर्मूळत्वम् । मुख्यामुख्ययाजनासम्मवान्निष्फळत्वम् । सर्वेर्माषितव्यमिति माष्यात्कर्मं-स्वाच्यायकाळवेदिकशव्दप्रयोगेऽप्यव्यवस्थाशच्द्वा कस्यचित्स्यात्तिन्वृत्त्ययंमाह-—तत्ववित ।

- यस्तूपपादितमर्थं तार्किकत्वामिमानी साधनप्रयोगमन्तरेण न बुध्यते, तं प्रति साधन-प्रयोगा वक्ष्यत्त इत्याह — अत्रोति । सर्वेषामर्थंप्रत्यायनशक्तत्वलक्षणे वाचकत्वे तावतप्रयोग-माह—गावीति । गौणलाक्षणिकानामादिश्वव्दापादानाशङ्कानिवृत्त्यर्थं प्रकृतप्राही सर्वंशब्दः गोणीशब्दस्यावपनवाचित्वात्सिद्धसाध्यतामाशङ्काय—गोत्वस्यत्यक्तम् । उस्रादिशब्देरतै-कान्तिकत्वं तत्र शब्देन निरस्तं गाव्यादिशब्देवृद्धशब्देन अर्थप्रत्यायनाङ्गत्वलक्षणे साधुत्वे प्रयोगमाह—एविमिति । अत्रापि गोणीशब्दे सिद्धसाध्यतापरिहारार्थं गोत्वे साधुत्वमिति विशेषणीयं साधनशब्दोक्तस्य प्रत्यायकत्वस्य गाव्यादिशब्देरनैकान्तिकत्वमाशङ्कार्थः यैव साधनादिति मध्यमपदलोपिसमासाम्युपगमेन मूलशब्दोपस्थापननिरपेक्षार्थंप्रत्यायकत्वरूपनेहेनुसूचनार्थोऽर्थंशब्दः । अपभ्रंशरूपापशब्दत्वायोगाच्छब्दत्वामावरूपमपशब्दत्वं गाव्यादीनां वाच्यमित्यापाद्य, तन्निराकरणे प्रयोगमाह—भोत्रस्वादीति ।

अत्रापि प्रयोगद्वये दृष्टान्तः स एवेत्याह—पूर्वेति । अनादित्वे प्रयोगमाह—अनादित्वं चेति । अवध्यनवधारणस्य चिरन्तनकूपादिभिरनैकान्तिकृत्वादवष्ट्यमावावधारणादिति हेत्वथं: । तित्सद्वयथंम्—वक्तुरित्युक्तम् । गवादिशब्दसम्बन्धे सर्वोऽन्यस्मात्प्रपर्धतं । महत्तद्वयवहारित्वादिति सम्बन्धानादित्वन्यायेन सर्वेभ्यो वक्तुभ्यः पूर्वं विद्यमानत्वादिन्त्यथं: । साधुमावणस्यादृष्टः, थेत्वात्प्रयोगमाहः—साधुभिरिति । अत्रैव साध्ये हेतुदृष्टान्तान्तरमाह—अशास्त्रेति । बुद्धोक्तेश्व शब्देर्थाभिधानवदित्यथं: । हेतुसिद्ध्यथं संस्कृतव्याकरण-

स्याचास्त्रत्वे प्रयोगमाह—चास्त्रं नेति । संस्कृतन्याकरणत्विमत्यध्याहारः । साक्षाच्छास्त्र-त्वामावेऽिष वेदमूलतया प्रमाण्यात्तिहिह्तस्य साधुमापणस्याष्टकादिवदृष्ट्रधाँदवं मविष्य-तीत्याचङ्क्ष्य तदमावे प्रयोगमाह—वेदेति । वेदाङ्गत्वामावे प्रयोगमाह—चास्त्राङ्गसपीति । हेतुसिद्घ्यधँमताद्ध्यं प्रयोगमाह—अताद्ध्यमिति । कथादिरेव दृष्टान्तः । वेदानङ्गत्वेऽिष चन्द्रप्रयोगाङ्गत्वात्प्रयोगोत्पत्तिचास्त्रत्वं मविष्यतीत्याद्यञ्च्य, तदमावे प्रयोगमाह— न चेति । एतदेव व्याचष्टे—प्या होति । अद्यास्त्रत्वादिसाधनस्य पूर्वपक्षोगमाह— तस्मादिति । यदाचारेणैषां प्रयोज्यत्वमवगतम्, न तच्छास्त्रस्थैवारितिगत्यर्थः ॥२४॥

मा० प्र०--एक शब्द का अनेक अर्थ मानना उचित नहीं है। इसका विवरण पूर्व सूत्र में दिया गया है। प्रस्तुत प्रसङ्घ में यह विचारणीय है कि अनेक शब्द एक अर्थ के वाचक हो सकते हैं या नहीं ? इस प्रसङ्घ में व्याकरणशास्त्र की उपेक्षा नहीं की जा सकती है, अतः यह विचारणीय है कि व्याकरण स्मृति है या नहीं ? और यह व्याकरण प्रमाण है या नहीं —इसी का विचार इस सूत्र के द्वारा जैमिनि ने किया है। एक ही अर्थ को कहने वाला गो, गावी, गोणी, गोपोतालिका आदि शब्द हैं, इन शब्दों में सभी शब्द गल कम्बल आदि विशिष्ट प्राणिविशेष अर्थ के बोधन में प्रमाण है या इनमें एक अर्थात् गो शब्द ही कथित अर्थ में प्रमाण है ? इस विषय का निर्णय करने के लिए प्रयम यह स्थिर करना होगा कि गो, गावी आदि बब्दों में क्या गो चब्द ही अनादि रूप में पूर्वोक्त अर्थ का वाचक है और अतिरिक्त उस शब्द का अपभंश है या सभी खब्द अनादि हैं। इस प्रकार सन्देह होने पर पूर्वपक्षियों ने कहा है कि देश भेद एवं शिक्षित और अशिक्षित व्यक्तियों के भेद से गो, गावी आदि सभी शब्दों से सास्नादि-विशिष्ट प्राणिविशेष रूप अर्थ का बोध होता है, सभी शब्द उस अर्थ के वाचक हैं। किस समय से शब्द अर्थ का बोघ करा रहे हैं इसका निश्चय न होने से ये सभी शब्द अनादि हैं। क्योंकि, इस समय जिस प्रकार गावी और गोणी शब्द से अर्थ विशेष का बोध हो रहा है, उसी प्रकार अवीत काल में मी इन शब्दों से इस अर्थ का बोध होता था, इसको न मानने का कोई कारण नहीं है। अतः गो शब्द के समान ही गावी आदि शब्द मी हैं, साधु भी हैं, कोई शब्द भी किसी शब्द का अपभंश नहीं है। साध् और असाधु का निरूपण किसी प्रमाण से नहीं हो सकता है, अतः साधु और असाधु का भेद भी समीचीन नहीं है।

यदि यह कहा जाय कि व्याकरण के द्वारा साधु और असाधु अर्थात् शुद्ध और वप-भ्रंश का निर्णय होगा ? इस कथन के प्रसङ्घ में यह कहना है कि व्याकरण का प्रामाण्य श्रुति के द्वारा वोधित नहीं है तथा व्याकरण सम्प्रदाय में सूत्रकार, वार्तिककार और माध्यकार के कथन में साम्य या ऐक्य भी नहीं है। क्योंकि सूत्रकार पाणिनि के मत में सुशब्द निष्पत्ति ही व्याकरण का प्रयोजन है, वार्तिककार कात्यायन के मत में व्याकरण संस्कृत पद ज्ञानपूर्वंक यज्ञादि कर्मों का अनुष्ठान (प्रयोग) करने से ही पारलीकिक स्वगं आदि फल उससे होता है। और माष्यकार पतञ्जिल के मत में व्याकरण से संस्कृत पदों के मलीमाँति=सम्यक् ज्ञान से ही चिन्मय भूमि की प्राधि होती है। इस प्रकार सूत्र, वार्तिक और माष्य के सिद्धान्त में मतभेद है। अतः व्याकरण प्रमाण नहीं है। व्याकरण की मूलीभूत कोई श्रुति भी नहीं है, यह किसी कर्म का विधायक मी नहीं है, अतः इसको स्मृति भी नहीं कहा जा सकता है, अतः स्मृति के रूप में भी व्याकरण प्रमाण नहीं है, अतः गो, गावी, गोणी आदि सभी शब्द यज्ञादि स्थल में प्रयुक्त हो ही सकते हैं, इसमें कोई आपित नहीं है।

प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वात्=प्रयोग की उत्पत्ति की अर्थात् गो शब्द का ही प्रयोग करना चाहिए गावी आदि शब्दों का प्रयोग नहीं करना चाहिए इस प्रकार साधु शब्दों के प्रयोग के नियम के विषय में कोई वेदव वन न होने से, 'शब्देषु न व्यवस्था'=साधु शब्द एवं अपभ्रंश शब्दों के प्रयोग को कोई व्यवस्था अर्थात् नियम नहीं हो सकता है ॥२४॥

# शब्दे अयत्निनिष्यत्तेरपराधस्य भागित्वम् ॥ २५ ॥ सि०

शा० भा०—महता प्रयत्नेन शब्दमुच्चरन्ति—वायुर्नाभेश्त्यतः, उरसि विस्तीर्णः, कण्ठे विवर्तितः, मूर्द्धानमाहत्य परावृत्तः, वक्त्रे विचरन् विविधान् शब्दानभिव्यनक्ति । तत्रापारध्येताप्युच्चारियता । यथा शुष्के पतिष्यामीति कर्दमे पतित, सकृदुपस्प्रक्ष्यामीति द्विरूपस्पृशित । ततोऽपराधात्प्रवृद्धा गाव्यादयो भवेयुनं नियोगतोऽविच्छिन्नपारम्पर्या एवेति ॥ २५ ॥ सिद्धान्तः ॥

भा० वि०—नियामकाभावात्सर्व एव साधवः सर्वे च प्रयोक्तव्या इति प्राप्ते प्रत्याह्—सन्द इति । यदुकं सर्वेऽनादयइति नायं नियमः पुरुषापराधादन्यथापि शव्दाभिविक्तसंभवादिति दर्शयितुं सूत्रं व्याचष्टे—महतेति । यदायं चेतनो विवक्षति, तदास्य महान् कार्यनिष्पादनक्षमः प्रयत्नो जायते । तत्रश्वव्दोच्चारणं मनःप्रेरणरूपं व्यापारं करोति । तेन च मनसाभिहतोऽग्निरौदर्यो मारुतं प्रेरयित, स चोत्त्याय नाभेरूध्वं गच्छन् उरिस बहुलावकाशे विस्तीणं कण्ठे च ल्पावकाशे विपरिवृत्तो भ्रमन् वेगवशान्मूर्धानमाहत्य परावृत्तो वक्त्रे ताल्वादिस्थानवित विचरन् विशेषण शव्दाभिव्यञ्जकरूपेण वर्तमानो विविधाञ्छव्दानभिव्यक्तित्यर्थः, तदनेन प्रयत्नाधीना शव्दाभिव्यक्तिरित्युक्तं भवति, ततः किमत आह—तन्नेति । यदि शब्दानां नित्याभिव्यक्तत्वम्, तदा न कस्यचिदपराधः, प्रयत्नाधीनायां तु तस्यां स्यादेव प्रयतमानस्यापराधः, यथा लङ्क्तनादिषु प्रयत्नसाध्येषु तद्वत इत्यर्थः, तत्र च शब्दे प्रयत्नेन निष्यत्तेर्दर्शनात् प्रयतमानस्यापराधः सभागित्वम्, ततः कि ? अत आह—तन्नेति । अपराधादिति । अपराधकरणत्वादिरूपादित्यर्थः

कथमपराधप्रवृत्तत्वसंभवः ? अर्थप्रत्ययान्यथानुपपत्त्यादिवाचकत्वनिश्चयादतः आह—न नियोगत इति । यत्रार्थप्रतिपत्तेरन्यथानुपपत्तिः, तत्र वाचकत्विनश्चयः, इह तु वक्ष्यमाणन्यायेनान्यथोपपत्तेः न अनादिवाचकत्वकल्पना युक्तेति भावः । एवमपराधप्रवृत्तत्वसंभवप्रतिपादेन सर्वेषां साधुत्वनियमो निराकृतः; इदानीमेक एव साधुरितरेऽपभ्रंशा इति स्वपक्षे युक्तिमाह ॥ २५ ॥

### एवं प्राप्ते सिद्धान्तः

त० वा०-अभिधीयते-

अनैकान्तिकता तावदर्थापत्तेरिहोच्यते । अन्यथाऽप्युपपन्नत्वात्प्रयोगार्थावबोधयोः ॥ ८३३ वाचकत्वादृते यस्तु न कथंचित्प्रयुज्यते । प्रयोगप्रत्ययायता तत्र वाचकता ध्रुवम् ॥ ८३४ संशयप्रतिबद्धे च पूर्वपक्षार्थनिणये । इष्टार्थनिश्चयः शक्यः सुखं सिद्धान्तहेतुना ॥ ८३५

दृढविपर्ययज्ञानानन्तरं सहसैव च सम्यग्ज्ञानोत्पादातिभाराद्भारैकदेशावता-रणार्थं संज्ञयोत्थापनामात्रमेव तावद्युकम् ।

> संसिद्धव्यवहारत्वादनादित्वं यदाश्रितम् । अपराधप्रसङ्गेन तत्रेषा संशयकिया ॥ ८३६

यदि ह्येकान्तेन यादृशः परमुखाच्छन्दः श्रूयते, तादृगेव सर्वेण सर्वदोञ्चार्येत । ततो वृद्धव्यवहारपरम्परायां सत्यां गवादिभिरिव न गान्यादिभिः कश्चिदिष कालः श्रून्य आसीदित्यध्यवसायादनादित्वमङ्गीक्रियेत । अपराधजस्य शन्दस्य संभवातु तदाशङ्कायां सत्यां नैकान्ततः सर्वेषामनादित्वम् । 'प्रयत्निष्पत्तेरिति' पूर्वोकन्यायावधारितप्रयत्नाभिन्यक्तिरेव हेतुत्वेनोपदिश्यते ।

अपर आह—अप्रयत्निष्पत्तेरपराधस्य मागितेति । यो ह्यस्खलितप्रयत्नः शब्दमभिव्यनिक्त, तस्य परम्परागतशब्दोच्चारणमात्रात्सर्वे समानविधाना भवेयुः । यदा त्वप्रयत्निष्पत्तिरिप शब्दे सभाव्यते तदा तत्रापराधजरूपान्तरापत्तिप्रस-द्भान्न नियोगतः सर्वशब्दानां समानविधानत्वम् । अथ वा शब्दविषयस्य प्रयत्न-स्येव या निष्पत्तः तस्यामपराधः सुनिपुणानामप्यविकलकरणानां दृश्यते, किमुतानिपुणविगुणकरणानाम्

यश्च प्रयत्ननिष्पत्तावपराधः कृतास्पदः । शब्दे स तदभिव्यङ्ग्ये प्रसजन्तेन वार्यते ॥ ८३७

१. क. (टिप्पण्यां) विषयत्विमिति पा०। २. क. प्रसजत्केन ।

अतश्चानपराधेन व्यज्यमानेषु साधुता । सापराधेष्वसाधुत्वं व्यवस्थैवं च तत्कृता ॥ ८३८

#### लोकेऽपि च -

अविनष्टे विनष्टे च दृश्येते साध्वसाधुते । तथा सति च तद्द्वारा सिद्धिः शब्दापशब्दयोः ॥ ८३९

### सत्यत्वं साधुत्वम् असत्यत्वमसाधुत्वमिति पक्षः

यद्वा सत्यत्वमेवेदं साघुत्वमिभधीयते ।
असत्यवमसाघुत्वं धर्माधर्मोपयोगवत् ॥ ८४०
धर्माधर्मव्यवस्था हि सत्यानृतनिबन्धना ।
विहितप्रतिपिद्धत्वात्तयोश्चेष्टा सज्ञास्त्रता ॥ ८४१
अर्थसत्यं यथा वाच्यं शब्दसत्यं तथैव हि ।
शब्दानृतं च हातव्यमर्थानृतवदेव नः ॥ ८४२
एवं सित व्यवस्थाने भक्ष्याभक्ष्यविभागवत् ।
प्रयोगोत्यत्त्यशास्त्रत्वादिति हेतोरसिद्धता ॥ ८४३

### अथ वा यदुक्तम्—

साधोनित्यप्रसक्तत्वादसाधोरप्रसङ्गतः । न धर्मनियमोऽस्तीति तत्रेदमिभधीयते ॥ ८४४ अपराधस्य भागित्वादुभयं सावकाशकम् । साधोरनियता प्राप्तिरसाधोश्च प्रयोज्यता ॥ ८४५

यदि हि साधुः प्रयुज्यमानो न कश्चित्कदाचिदिष विनरयेत् ततस्तस्य नित्य-प्राप्तत्वान्निवर्त्यापशब्दाप्राप्तेश्च नियमशास्त्रमनर्थकं भवेत् । यदा त्वपराधभागित्वे सित द्वयोरप्यनियता प्राप्तिः सदा साधुनियमकारिणः शास्त्रस्य न विषयव्याघातः। एक एवायं शब्दः पुरुषाशक्ति-प्रमादकारणादिभेदात्तां तां वर्णन्यूनातिरेकक्रमान्य-त्वाद्यवस्थामनुपतंस्तेन तेनापभ्रंशरूपेण गृह्यमाणस्तमेवार्थं प्रतिपादयतीति, न पर्यायकल्पनया वाचकशब्दान्तरस्वैकान्तसिद्धः।

> किं च—देवदत्तादिनामानि निःसन्दिग्धानि यानि च । बालैस्तत्तादिरूपेण नाश्यन्ते तैश्च संशयः ॥ ८४६

तत्तादिशब्दादिप हि बालप्रयुक्तात्तदनुकारिकठोरबुद्धिश्रयुक्ताद्वा देवदत्ता-द्यर्थप्रत्ययमुपलभमानः कथमिव प्रयोगप्रत्ययदर्शकाभ्यामेव वाचकत्वमध्यवस्येत् ?

अपभ्रंशाश्च ये केचिद्रुढा गाव्यादयो जने । तेऽपि गाव्यादिरूपेण नाश्यन्ते व्यभिचारिताः ॥ ८४७

कतिषुचिदेव गाव्यादिषुं चिरापभ्रष्टत्वाद्रुढचाशङ्क्रया साधुत्वभ्रान्तिभवेत्। ये तु सन्त्येव जडप्रायज्ञानकरणैरभिनवगाव्यादिरूपेण विनाश्यशब्दाः प्रयुज्यमानाः प्रकृत्यनुसरणद्वारेण वाऽथं प्रत्यापयन्त उपलभ्यन्ते, तेष्विप प्रयोगप्रत्ययदर्शनम्-स्तीत्यनैकः न्तिकता ।

> ततश्च त्वत्प्रयुक्तोऽयं हेतुरप्यपराधभाक्। अनैकान्तिकतादोषान्न ह्यसौ साधनक्षमः ॥ ८४८ अन्यथोचार्यमाणश्च शब्दोऽपभ्रश्यते यथा। तथा हेत्रनैकान्ताद्धेत्वाभासत्वमुच्छति ॥ ८४९ तस्माद् दृष्टप्रयोगेऽपि पूनरस्ति विचारणा । वाचकोऽयं न वेत्येवं सति वाऽन्येन निर्णयः ॥ २५ ॥ ८५०

न्य० सु० -- अत्र माध्यकृता महता प्रयत्नेनेत्यादिना सूत्रं व्याख्यायते -- अपराधादि-त्यादिना । गाभ्यादिशब्देष्वपराघसम्मावनामात्रे मुत्रस्य तात्पर्यमुक्तम् । तत्सम्मावनामात्रेण सिद्धान्तासिद्धेरयुक्तमाशङ्क्षय नेदं सिद्धान्तसूत्रम्, किं तु पूर्वपक्षदूषणार्थमित्याह--अनैकान्तिकता ताबदिति । निर्णयवचनादेकान्तशब्दात्तरुमै प्रमवति सन्तापादिम्य इति ठक्प्रत्ययये कृतेऽनैकान्तिकशब्दव्युत्पत्तेरनिर्णायकत्वम् अनैकान्तिकता । वाचकत्वं स्यादित्याशङ्क्ष्याह--वाचकत्वादिति । परपक्षसन्देहापादनस्य स्वपक्षनिणयानुपयोगित्वादानयं वयमाशङ्कचाह—संशयेति । एतदेव पूर्ववाचकत्वानिश्वयार्थत्वेनैतत्सूत्रं व्याख्यातम् । इदानीमनादित्वानिश्वयार्थत्वेन व्याचष्टे -अथ वेति । रलोनं व्याचष्टे--यदि होति i नन् विविधारछव्दानमिव्यनक्तीति माष्येण कस्मै न सौत्रो निष्पत्तिशब्दोऽभिव्यक्त्यर्थत्वेन व्याख्यात इत्याशङ्क्ष्य, शब्दाधिकरणे शुब्दोत्पत्तेनिविद्धत्वादित्याह् - प्रयक्तिति । यथामाष्यं द्वेषा सूत्रं व्याख्याय स्वयमकार-प्रश्लेवेणात्रयत्नेनापि निष्पत्तेरिति मध्यमपदलोपिसमासाङ्गीकरणेन तावदन्यया व्यावधे--अपर इति । विधानशब्दः प्रकारवचनः निष्पत्तिशब्दस्य चोत्पत्त्यर्थत्वेन षष्ठश्चन्तत्वेन च प्रयत्तस्य निष्पत्तेरिति च षष्ठीसमासाश्रयणेनैतत्सुत्रं व्याख्येयमित्याह--अय वेति। अपराघव्यतिरेकजनितेयं पष्टीति प्रकटियतुं तस्यामिति सप्तमी । ननु प्रयत्ननिष्पत्तेरपराध-भागित्वे शब्दस्य किमायातिमत्याशङ्क्रय तद्गतस्यापराघस्य शब्दे सञ्चारप्रतिपादनार्थत्वेन शब्द इति सुत्रावयवं व्याचष्टे—यदचेति । यद्वैकोपुलक्षणामावात्साघ्वताधुनां विधिनिषेष-विषयत्वास+मवामित्रायेण साधुमिर्माषेतासधुमिर्नेति प्रयोगोत्पत्ते ६च्चारणनियमस्याशास्त्रीयः त्वादिति यो हेतुषक्तः, तस्यासिद्धत्वप्रतिपादनार्यमेतत्सूत्रमित्यन्यया व्याख्यातम् । साध्व-साधत्वव्यवस्थां तावदाह – अतश्चेति ।

> 'ग्रस्तं निरस्तं निहतावलम्बिते अम्बूकृतं व्मातमधो विकम्पितम् । संदृष्टमेणीकृतमद्भं द्रुतं विकीणंमेताः स्वरदोषभावनाः ॥'

इत्यादिस्मृत्यवगतप्रस्तत्वादिदोषविज्ञतिनयत्त्वस्वादिकालाभिग्यञ्जययणलक्षितक्रम-ग्राह्मेषु वर्णेष्विनयुक्तो साधुशब्दप्रयोगात्तद्विपरीतेषु चासाधुशब्दप्रयोगादवस्यं तदालम्बनं किचित् व्यवस्थितं वक्तव्यम् । तत्र च नित्यस्तु स्याद्र्श्वेनस्य परार्थंत्वात् १-१-१८ इति सुत्रे साधुत्वेनाभिमतानां नित्यानां शब्दानामर्थंप्रत्यायनाङ्गत्वस्योक्तत्वात् तस्य च ।

> फलवद्व्यवहाराङ्गभूतार्थप्रत्यायनाङ्गता । निष्फलत्वेन शब्दस्य योग्यत्वादवसीयते ॥

इति वार्तिकेनो।पादितत्वादर्थंप्रत्यायनाङ्गत्वं साधुत्वमवगम्यते । तच्च वाचकवृत्त्या लक्षणावृत्त्या गोणोवृत्त्या वेति त्रिविधम् । गाव्यादिशब्दानां मुख्यार्थान्तरामावाद् गोणलाक्ष-णिकत्वे तावदनाशङ्कनीये । वाचकशक्तिकल्पनं त्वन्यथाप्युगपत्तेनिषिद्धम् । न च प्रकारान्त-रेण शब्दस्यार्थंप्रत्ययाङ्गत्वं सम्मवतीत्यव्याप्त्यतिव्याप्त्यमावादेतदेव साधुत्वलक्षणं युवतम् । तच्चानपभ्रष्टेष्वेव शब्देषु, नापभ्रष्टेष्वित्यनपभ्रंशापभ्रंशकृता साव्यसाधुव्यवस्था सेत्स्यतीत्ययः ।

दृष्टं चानपश्रष्टेष्वेव सुवर्णादिषु व्यवहाराङ्गत्वलक्षणं साधुत्वम्, नापश्रष्टेषु कूटेष्वित्याह लोकेऽपि चेति । इदमेव वाऽनपश्रष्टत्वं साधुत्वम् अपश्रष्टत्वं चासाधुत्वम्, तयाश्य
सम्यक्त्वासम्यक्त्ववाचिभ्यां सत्यासत्यश्वव्दाभ्यां वक्तुं शक्यत्वात्सत्यं वरेदनृतं न वदेदिति
विधिनिपेषविषयत्वोपपत्तेर्धर्माधर्मोपयोगोऽस्तीत्यन्यथा साध्वसाधुव्यवस्थामाह—यद्वेति ।
एतदेव विवृणोति—धर्मेति । नन्वर्थतथात्वात्यात्वविषयत्वादगर्योविधिनिषेधयोनं शब्दतथात्वातथात्वविषयता युक्तेत्याशङ्क्रचाह अर्थसत्यभिति । एतच्चार्थं सत्यासत्यत्वयोः
सत्त्वासत्त्वरूपत्वाच्छव्दे चानपश्रद्यापश्रष्टरूपत्वात्सकृत्व्यू तयोश्य सत्यानृतशब्दयोषमयपत्त्वायोगात् 'एष ह वै सत्यं वदन् सत्ये जुहोति, योऽस्तमिते सायं जुहोत्युदिते प्रातः-प्रातः
प्रातरनृतं ते वदन्ति पुरोदयात् जुह्नृति येऽग्विहोत्रमित्यादिश्वृतिपर्यालोचनया वार्थपरस्वावसायाच्छव्दपरत्वानुपपत्तेर्गाव्यादिशब्दस्य च शिष्टरर्गाहृतत्वादगौढिमात्रेणोक्तम् । उक्तेन च
प्रकारेण साव्यसाखुत्वयोव्यंवस्थायां सत्यां विधिनिपेधविषयत्वोपपत्तेः प्रयोगोत्यत्यशस्त्रत्वादित्यसिद्धो हेतुरित्याह—एविमिति ।

अपराधमागित्वेन चासाधुत्वेनानियमेनाप्राप्ते रसाधूनां च प्रसक्तेनियमनिषेधविषयत्व-सम्मवात् प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वादित्यस्य हेतोरसिद्धत्वमनेन सूत्रेणोच्यत इत्यन्यया व्याच्छे — अय विति । धर्माय नियमो धर्माप्रसक्तये वा नियमो नास्तीत्यर्थः । एतदेव विवृणोति — यि हीति । नियमशास्त्रशब्देन निषेधशास्त्रमप्युपलक्षितम्, साधुनियमकारिशब्देनाऽसाधु-निषेधकारिणोऽप्युपलक्षणम् । ननु गाव्यादिशब्दस्य सास्नादिमदर्थाप्रतिपादकत्वे प्रसक्त्य-योगात्प्रसक्तिसिद्व्यर्थमवश्यं सास्नादिपर्यायतुल्यं वानकशब्दान्तरत्वमेष्टव्यमित्याश्वद्ध्याह— एक एवेति । पूर्वं प्रत्ययादिति पूर्वंपक्षभाष्येणार्थापत्तिः सर्वेषां वाचकत्वे प्रमाणमुक्तित्यिभग्नित्य, अन्ययाप्युपपत्तिलक्षणदूषणाभिषानार्थात्वेनैतत्सूत्रं व्याख्यातम् । इदानीमनुमानोपन्यासार्थं तद्भाष्यमित्यभग्नित्रान्तिकत्वलक्षणहेनुदूषणप्रतिपादनार्थंत्वेनैतत्सूत्रं व्याचि — कि चेत । अनेन च देवदत्तादिश्वव्दे वालः प्रयुक्तेऽप्यपदुकारणत्वेनाप्रयत्निष्णत्तेसत्तादिख्पेण नाशात् कठोरबुद्धिमरिष वालप्रयुक्तशब्दानुकरणप्रयत्निष्णत्तेसत्तादिख्पेण नाशात् कठोरबुद्धिमरिष वालप्रयुक्तशब्दानुकरणप्रयत्निष्णत्तेसत्तादिख्पेण नाशाद्यप्रयलक्षणस्य मागित्वं दृष्टम् । तत्तथ प्रत्ययादितिमाष्योक्तस्य शब्दश्रवणानन्तरमाष्यार्थप्रत्ययलक्षणस्य वाचकत्वहेतोः, तदुपलक्षितस्य चार्थविषयशब्दप्रयोगलक्षणस्यानैकान्तिकतिति सूत्रं योजितम् । रुलोकं व्याचि — तत्तेति । गाव्यादिश्वदैरप्यनैकान्तिकाविमौ हेत् दृत्याह् — कतिषुचिदेवेति । एवमपराधमागिन्यवाचकेऽपि शब्दे हेतोदंशंनादनैकान्तिकत्वभूतमपश्चव्दापराधप्रतिपादन्तार्थमेव तत् — सूत्रमित्युक्तम् । हेतोरेव चानेकान्तिकत्वलक्षणापराधमागित्वम् अनेन सूत्रेणोन्यत्व इत्याह् — तत्वक्षेति । एवमपि सूत्रयोजना सम्मवतीत्यपिशव्दार्थः ।

यदा यथा शब्दे अन्ययोच्चारणादपञ्चंश्रवक्षणापराधमागित्वम्, तथा हेतोरनैकान्तिकत्वाद्धेत्वामासत्वक्रक्षणापराधमागित्वमित्येवमनैकान्तिकत्वप्रतिपादनार्थंतयैतत्त्वृतं योज्यमित्याह—अन्ययेति । एवमपि सूत्रयोजना सम्मवतीति चश्रव्दार्थः । सन्देहापादनार्थंत्वं
सूत्रस्योक्तमुपसंहरित—तस्मादिति । नन्वत्र सर्वेवां वा शब्दानां वाचकत्वमेकस्यैव चेति
एवं द्वावेव पक्षौ । तत्र सर्ववाचकत्वपक्षे सन्देहापादनेन निरस्ते, पारिशेष्यादेकस्यैव
वाचकतेति निर्णयसिद्धेरन्येन निर्णयामिधानमयुक्तमित्याशङ्कश्रवाह—संशयेति । किन्तदुत्तरसूत्रमित्यपेक्षायाम् ॥२५॥

मा० प्र०—पूर्वंपक्षियों ने कहा कि गो शब्द के समान ही गावी, गोणी आदि शब्द मी अनादिवाचक है, ऐसा स्वीकार किये बिना व्यवहार की उपपत्ति नहीं हो सकती है। इसके समाधान में यह कहा गया है कि शब्दों का सर्वथा साधु रूप से उच्चारण करने के लिए विशेष प्रयत्न आवश्यक है, क्योंकि नामि प्रदेश से उत्थित, वक्षः स्थल में विस्तार प्राप्त नाद (शब्द) का कण्ठ आदि स्थलों के संस्पर्श से विशेष-विशेष आकार में अभिव्यक्त करने के लिए अतिशय प्रयत्न आवश्यक है, उसमें कुछ मी त्रुटि होने पर शब्द दुष्ट हो जाता है अर्थात् जिस रूप में उच्चारण करने की इच्छा रहती है, उसने मिन्न प्रकार में उच्चारण होता है। एक ही शब्द अनादि काल से चला आ रहा है। विशेष वक्ता के उच्चारण के दोष से उसमें विकृति हो जाती है और मिन्न रूप में उसका उच्चारण होता है, उस शब्द को जिसने उसके द्वारा ज्ञान प्राप्त किया है, उसका एवं उस सम्प्रदाय के अन्य लोगों के द्वारा मी उस विकृत रूप में ही प्रयोग चलने लगता है। इस प्रकार की उपपत्ति दृष्टिविद्ध न होने से अर्थापत्ति प्रमाण के आश्वार पर सभी शब्दों को साधु मानना यह सङ्गत नहीं है। क्योंकि, अन्यथा उपपत्ति होने पर अर्थापत्ति नहीं मानी जाती है। इसलिए गो, गावी, गोता आदि

शब्दों में एक ही को अनादि मानकर साधु और अन्य शब्दों के अनादि न होने से उनको असाधु या अपभंग माना जाता है।

पतञ्जिल ने महामान्य में कहा है कि एक ही शब्द के अनेक अपभंश हैं, जैसे—गावी, गोणी, गोता, गोपोतिलका इत्यादि । प्राचीन आचारों की यह उक्ति एवं शब्द और अर्थ का अनादि वाच्यवाचकताविषयक युक्ति के अनुसार यही निश्चित होता है कि एक शब्द साधु है अर वह अनादि है । किसी ने उसका संस्कार कर दिया है—इसिए वह संस्कृत=साधु हो गया है, ऐसी बात नहीं है । अनादि वाचक एक साधु शब्द ही मनुष्य सुलम अशक्ति के कारण अनेक आकार में परिवर्तित हो गया है और इन्हों शब्दों ने प्राकृत आदि माषाओं में स्थान लाम किया है । अतः प्राकृत आदि माषा मी साधु संस्कृत माषा है, इसिलए इस माषा की प्राचीनता में यह अकाट्य युक्ति है ।

आश्य यह है कि घम में में वेद ही प्रमाण है। शब्द के प्रामाण्य का आह से कथित होना ही है। वेद अपीरुपेय है, ऐसी स्थिति में आस प्रणीत न होने से अनाह वाक्य के समान वे भी अप्रमाण रहेंगे। किन्तु वेद की अपीरुपेयता भी सङ्गत नहीं है, क्योंकि पद और पदार्थ के सम्बन्ध से एवं वाक्य और वाक्यार्थ के सम्बन्ध से वेद की पौरुपेयता ही अनुमित होती है। क्योंकि शब्द और अर्थ का उसकी उत्पक्ति के बाद ही किसी पुरुष के द्वारा—यह शब्द इस अर्थ का वाचक है या यह वस्तु इस शब्द की वाच्य है—इस रूप में सङ्केत की कल्पना करने के बाद शब्द का प्रयोग हो सकता है। क्योंकि सङ्केत-हीन शब्द का प्रयोग नहीं हो सकता है। पद-पदार्थ के सम्बन्ध के समान ही वाक्य और वाक्यार्थ का सम्बन्ध भी स्वामाविक नहीं है, वह भी पुरुष के द्वारा कल्पित हैं। क्योंकि पदार्थ ही वाक्यार्थ नहीं है। किसी विशेष अर्थ को व्यक्त करने के छिए ही कितिपय पदसमूहों को परस्पर सम्बद्ध कर प्रयोग किया जाता है। अतः इस अर्थ के पदसमिष्टरूप वाक्य का सम्बन्ध, वह भी पुरुष के द्वारा किया गया, कल्पित ही मानना पड़ेगा, अतः वेद का वाक्य और वाक्यार्थ मी पुरुष के द्वारा निर्मित ही सिद्ध करता है। वेद को आहों के द्वारा निर्मित होना भीमांसकों ने स्वीकार नहीं किया है, ऐसी स्थिति में इसे अनाह वाक्य ही मानना पड़ेगा।

इसके समाधान में मीमांसकों ने कहा है कि शब्द और अर्थ का सम्बन्ध स्वामाविक है। 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्धस्तस्य ज्ञानमुपदेशोऽव्यतिरेकश्वार्थेऽनुपलब्धे तरप्रमाणं बादरायणस्यानपेक्षत्वात्' (मी० सू० १।१।५) इस सूत्र में औत्पत्तिक शब्द का अर्थं स्वामाविक होता है, उत्पत्ति शब्द का अर्थं लक्षण के द्वारा स्वमाव होता है। बाचक शब्द और वाच्य अर्थं दोनों हो नित्य है। अतः उसका स्वमाव मी नित्य है। इसलिए इन दोनों का सम्बन्ध मी स्वामाविक अर्थात् नित्य या अकृत अर्थात् अपीरुषेय है।

शब्द को नित्य नहीं मानने पर अर्थ की प्रतीति उपपन्न नहीं होगी। शब्द का उच्चारण ही अर्थप्रतीति का साधन है, उच्चारण स्वयं फल नहीं है। अतः, अर्थ की

प्रतीति ही शब्द के उच्चारण का प्रधान उद्देश्य है। यह अर्थंप्रतीति यदि शब्दोच्चारण के द्वारा सम्पन्न न हो तो शब्द का उच्चारण निरर्थंक हो जायगा। अतः प्रधानीभूत अर्थं की प्रतीति में जिससे बाधा न हो इस प्रकार के धर्म की कल्पना ही युक्ति सङ्गत है। नित्यता और अनित्यता शब्द का धर्म है। शब्द यदि अनित्य रहेगा तो अर्थ की प्रतीति सम्मव नहीं है। क्योंकि, सम्बन्ध के ज्ञान के विना केवल शुब्द के श्रवणमात्र से अर्थं का बोध नहीं हो सकता है। क्षणिक यस्तु के सम्बन्ध से ही बोध नहीं हो सकता है। क्यों कि अन्वय और व्यतिरेक से ही सम्बन्ध की प्रतीति होती है। दो-तीन बार ज्ञान के विना अन्वय व्यक्तिरेक सम्मव नहीं है। क्षणिक वस्तु का एक बार से अधिक प्रहण सम्भव ही नहीं है। विभिन्न शब्दों के ग्रहण से अर्थंप्रतीति से सम्बन्ध की प्रतीति हो ही नहीं सकती है। क्योंकि प्रत्येक शब्द मिन्न है, अतः एक के ज्ञान से अन्य का सम्बन्ध ज्ञान कैसे हो सकता है-? क्योंकि ऐसा मानने पर गो शब्द से अश्व का बोध भी होने लगेगा । साहश्यनिवन्धन सम्बन्ध के बोध की सम्मावना नहीं है, अनेक अवयवों की एक रूपता को ही साहरय कहा जाता है। वर्ण निरवयव हैं, अतः उनका साहरय सम्भव नहीं है। यदि किसी एक शब्द का सम्बन्ध गृहीत होता तो साद्श्यनिवन्धन अर्थवीध हो सकता या, किन्तु समी शब्द क्षणिक हैं अर्थान् एक क्षण से अधिक काल तक स्थायी नहीं है, ऐसी स्थिति में कोई भी अर्थ किसी को कभी भी ज्ञानगीचर नहीं हो सकता है। जिसका अर्थ किसी भी समय ज्ञान का विषय नहीं होता है उस शब्द को अर्थयुक्त भी नहीं कहा जा सकता है। अतः शब्द को क्षणिक मानने पर सभी शब्द अर्थंहीन रहेंगे, ऐसी स्थिति में किसी से भी साइस्य निवन्धन अर्थप्रतीति होती है --यह मानने पर एक ही शब्द का अर्थवत्व और निरर्थंकत्व, मुख्यत्व, गीणत्व इस प्रकार विरुद्ध माव की स्थिति माननी पडेगी।

चन्द को सणिक मानकर साहक्यनिबन्धन अर्थप्रतीति मानने पर शन्दज्ञान अर्थार् चन्द से अर्थ की प्रतीति होती है— इसको भ्रम ही मानना होगा ! क्योंकि शाला चन्द का श्रवण कर उसका अर्थ गृह न समझकर साहक्य निबन्धन यदि माला समझा जाय तो वाष्प को धूम समझने के समान यह भी भ्रम ही होगा । यदि यह कहा जाय कि शाला और माला शन्द में भेद होने से पूर्वोक्त अर्थवोध को भ्रम ही मानना पड़ेगा, ऐसी स्थिति में यह कहा जा सकता है कि अभेद में सादक्य नहीं होता है । साहक्य स्थल में किसी प्रकार का भेद अवक्य ही रहता है । यदि ऐसा न हो तो पूर्व शन्द और पूर्व उच्चारित शन्द के अभिन्न होने पर शन्द नित्य ही रहेगा, यदि यह कहा जाय कि गावी आदि अपभंश शन्द से साहक्यक्श जो अर्थ की प्रतीति होतो है, उसको भ्रम नहीं कहा जाता है, अतः अन्य स्थल में भी यही होगा । उस स्थल में गो शन्द के उच्चारण की ही इच्छा रहती है, किन्तु प्रथम वक्ता की अशक्ति के कारण विकृति होने से ऐसा उच्चारण होता है, अतः उन स्थलों में भी गो शन्द ही अर्थ का बोधक है । वस्तुतः ऐसे स्थलों में सी गो शन्द ही अर्थ का बोधक है । वस्तुतः ऐसे स्थलों में

बाधक ज्ञान के रहने पर भी शब्द की यथार्थवाचकता आन्त रहती है। किन्तु ऐसा होने से सभी शब्दों की आन्तवाधकता नहीं मानी जा सकती है। जहाँ बाधक ज्ञान रहता है, वहीं वाच्य ज्ञान को भ्रम माना जाता है। यथायथ उच्चारित शब्द की वाचकता में वाघक किसी के त रहने एवं सभी व्यक्तियों के सम्मुख एक रूप होने से उसको भ्रम नहीं कहा जा सकता है, एक ही समय शब्द का उच्चारण, ज्ञान एवं अर्थबोध नहीं हो सकता है, क्योंकि यह परम्परा कथन, युक्ति और अनुमन से सिद्ध है-इसलिए भी शब्द क्षणिक नहीं है। यदि यह कहा जाय कि शब्द कुछ समय रहकर विनष्ट हो जाता है, अतः सम्बन्धज्ञानपूर्वंक अर्थबोध हो सकता है, किन्तू ऐसी स्थिति में शब्द यदि कुछ देर तक रहता है, तब सदा क्यों नहीं रहेगा? जिसके विनाश का कारण रहता है, उसकी उत्पत्ति होती है या नहीं -इसका परिज्ञान मले ही न हो किन्तु विनाश तो मानना ही पड़ेगा । जैसे -- प्रागमाव उत्पत्तिरहित होने पर भी नाशक कारण होने से उसका व्वंस प्राप्त होता है। किन्तू शब्द का नाशक कोई कारण नहीं है, अत: शब्द का नाश नहीं माना जाता है, या जिन पदार्थों को उत्पत्ति कारण सापेक्ष होती है, अर्थात् समवायी, असमवायी कारणों के रहने के कारण होती है वहाँ समवायी या असमवायी कारण के विनाश से उसका विनाश मी होता है। जैसे-तन्तु वस्त्र का समवायी कारण है, अवः तन्त्र का नाश एवं तन्त्रसंयोग के नाश से अर्थात् समवायी कारण वस्त्र का व्वंस होता है, किन्तु शब्द का समवायी या असमवायी कारण नहीं है-इसीलिए चब्द निरवयव है।

अस्तु, शब्द की अनित्यत्वरूप धर्म की कल्पना करने पर प्रधानीभूत अर्थंप्रतीतिरूप फल की बाधा होने से वैसे धर्म की कल्पना अनुचित है, कारण वैसा धर्म ही कल्पनीय है; जो प्रधान में बाधा उत्पन्न नहीं करता है। शब्द के नित्यत्व और विनाशित्व इन दो धर्मों में उसी धर्म को मानना उचित है, जिससे प्रधानभूत अर्थंप्रतीतिरूप फल में बाधा न हो। अङ्ग के अङ्गत्व की रक्षा के लिए प्रधानीभूत फल में बाधा करना उचित नहीं है। शब्द अर्थंवोध का अङ्ग या साधन है, नित्यता और अनित्यता शब्द का अङ्ग है। शब्द को विनाशी अर्थात् अनित्य कहा जाय तो प्रधान फल का बाध ही होगा। अतः शब्द के नित्य न होने पर प्रधान फल अर्थंप्रतीति की अन्यथा उपपत्ति नहीं हो सकती है, अतः शब्द को नित्य ही मानना होगा। अर्थापत्ति प्रमाण के द्वारा शब्द मी नित्यता सिद्ध होती है। बलोकवार्तिक में शब्द की नित्यता का विस्तृत विश्लेषण उपलब्ध है, जिसका विवरण भूमिका के द्वारा प्राप्त करें।

यह आशक्का की गई है कि गो शब्द के समान गावी, गोणी, आदि शब्द मी अनादि वाचक है, यह मानना पड़ेगा, अन्यथा व्यवहार की उपपत्ति नहीं हो सकती है। इस प्रसङ्क में यह कहा जा सकता है कि व्यंवहार की उपपत्ति अन्यथा भी हो सकती है। शब्द का उचित रूप में सुष्ठु उच्चारण के लिए विशेष प्रयत्न आवश्यक है, क्योंकि नामि से उत्थित वक्षः स्थल में विस्तार प्राप्त नाद का कण्ठ आदि स्थलों से संस्पर्श कर विशेष आकार में अमिव्यक्त करने के लिए प्रयत्न आवश्यक है और जिस रूप में उच्चारण करना चाहता है, उससे मिन्न रूप में ही उच्चारण हो जाता है। इसलिए एक ही शब्द अनादिकाल से आ रहा है। किन्तु वक्ता विशेष के उच्चारण के दोष से उसमें विकार आ जाता है और उसका मिन्न रूप में उच्चारण होने लगता है। उस व्यक्ति विशेष के सम्पर्क से उस सम्प्रदाय के अन्य व्यक्ति भी उस विकृत उच्चारण के अनुसार ही प्रयोग करते हैं, और इस प्रकार की उपपत्ति दृष्ट उच्चारण के अनुरूप ही है। अतः दृष्ट विश्व न होने से अर्थापत्ति प्रमाण के आधार पर जो सभी शब्दों को साधु मानने की युक्ति समीचीन नहीं है। अन्यथा उपपन्न होने पर अर्थापत्ति प्रमाण के आधार पर किसी की साधुता का स्वीकार नहीं किया जा सकता है। अतः यो, गावी आदि शब्दों में एक ही अनादि है, और वही साधु है, अतिरिक्त शब्द अनादि न होने से अपभ्रंश या असाधु हैं। अनादि वाचक शब्द ही अश्वित के कारण अनेक आकारों में परिवर्तित हो गये हैं, और ये ही प्राकृत आदि में प्रयुक्त होते हैं। अतः प्राकृत माषा के प्रयुक्त शब्द ही साधु एवं संस्कृत की अपेक्षा प्राचीन है—यह कथन युक्तियुक्त नहीं है।

'शब्दे अपराषस्य मागित्वम्' शब्द में अपराधमागिता अर्थात् दुष्टता होती है। 'प्रयत्निष्पत्तेः' क्योंकि प्रयत्न के सहयोग से उसका उच्चारण होता है। शब्द का उच्चारण प्रयत्न सापेक्ष है, अतः शब्द में अपराधमागिता अर्थात् दुष्टता सिद्धान्त सिद्ध है।

आश्य यह है कि आलस्य, प्रमाद आदि के द्वारा शब्द जिस प्रकार यत्तपूर्वक उच्चारण करना चाहिए, वैसा उच्चारण करने में असमर्थं होने पर गावी आदि उच्चारण होता है, और इस उच्चारण से अपभ्रंश की परम्परा के क्रम में एक शब्द के अनेक अपभ्रंश हो जाते हैं।। २५।।

## अन्यायश्रानेकशब्दत्वम् ॥ ५६ ॥

शा० भा० — न चैष न्यायो यत्सदृशाः शब्दा एकमर्थमभिनिविशयानाः सर्वे-विच्छित्रपारम्पर्या एवेति प्रत्ययमात्रदर्शनादम्युपगन्यते, सादृश्यात्सायु-शब्देऽप्यवगते, प्रत्ययोऽवकल्प्यते । तस्मादमीषामेकोऽनादिः । अन्येःपञ्चंशाः । हस्तः करः पाणिरित्येवमाविषु स्वभियुक्तोपदेशादनादिरमीषामर्थेन सम्बन्ध इति ॥ २६ ॥ सिद्धान्ते युक्तिः ॥

भा० वि०—सूत्रं व्याचष्टे—न चैष न्याय इति । घटः कलशः कुम्भः इत्यादि व्यवच्छेत्तुं सदृशा इत्युक्तं शालामालेत्यादिव्यवच्छेदाय—एकमर्थमिति । कथ-

१ ब. वकल्पते।

मिदमन्याय्यमत आह—प्रत्ययमात्रेति । अभ्युपगम्येतेति । सर्वेऽविच्छिन्नपारम्पर्या इति इत्यनुषङ्गः, ततः किमत आह—तत्सावृद्यादिति । यस्य गाव्यादेरविच्छिन्न-पारम्पर्यंताभ्युपगम्यते, तत्सावृद्यात् गवादिशब्दे स्मृतेऽपि तत एवार्थप्रत्ययो घटते, तेन यतोऽर्थप्रत्ययस्येको एवाऽनादिरितरेऽपभ्रंशा इति न सर्वेऽविच्छिन्न-पारम्पर्या इत्यर्थः ।

नन्वेवं सित हस्तः करः पाणिरित्यादीनामेकमर्थमिनिविशमानानां सर्वेषा-मनादिता कथमित्याशङ्क्रव शिष्टभयोगादित्याह—हस्त दृति । अभियुक्तोपदेशा-दित्युपलक्षणम्, सादृश्याभावेन गत्यन्तराभावाच्चेति द्रष्टव्यम् ॥ २६ ॥

त० वा०—संशयापादनात्परपक्षे जितेऽपि स्वपक्षसिद्धिर्दुर्लभैवेत्येवमर्थमुत्तर-सूत्रम्—अन्यायश्चानेकश्चब्दत्वमिति । कथं पुनरिदमन्याय्यम् ?

तदुच्यते—वाच्यवाचकसामर्थ्यनियमो योऽभिधागतः। सम्बन्धस्तदनेकत्वे स्वरूपारसोऽपि हीयते॥ ८५१

एकात्मकयोरेव हि वाच्यवाचकयोरन्योन्याक्षेपात्परस्परिनयमः संभवित अन्यतरस्यापि त्वनेकत्वे सित व्यभिचारािक्षयमहािनः।

> कि च-सामर्थ्यं सर्वभावानामर्थापत्याऽवगम्यते । एकसामर्थ्यसिद्धेऽर्थे नानेकं तच्च लभ्यते ॥ ८५२

अत्यन्तादृष्टा हि वाच्यप्रत्ययान्यथानुपपत्तिमात्रप्रमाणिका वाचकशक्तिरेकत्रैव किल्पता तदनुसार्यपभ्रंशेष्वपि चेदनुगम्यते, को नाम तिन्नरपेक्षवाचकशक्त्यन्तर-कल्पनां लभेतरे।

नाम च व्यवहारार्थमर्थस्याभ्युपगम्यते । तेनैकेनैव सिद्धेऽर्थे द्वितीयादि च निष्फलम् ॥ ८५३

किं च — विकल्पस्याष्ट्रदोषत्वं पुरस्तादेव वर्णितम् । स चेहानेकशब्दत्वे निश्चयेन प्रसज्यते ॥ ८५४ नामान्तरे श्रुते चार्थस्ति द्भिन्नोऽन्यः प्रतीयते संज्ञा चोत्पत्तिसंयोगात् २-२-८ इत्यत्रैतद्वदिष्यते ॥ ८५५

दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः वैषम्यप्रतिपादनम्

या तु हस्तः करः पाणिरित्यत्राऽनेकशब्दता । अनन्यगतिकत्वेन सा दृढस्मरणेन च ॥ ८५६

१ क. व कल्प्यते।

एकशक्त्यनुसारेण यावत्त्वस्ति गतिः क्वचित् । उपमानानुमानाभ्यां तावत्सैवानुगम्यते ॥ ८५७ तस्मात्स्वरूपसम्बन्धशब्दार्थत्विन्रूपणे । एकैकनियमादेव गतिः स्यान्नान्यगोचरा ॥ ८५८

यथा च प्रकृतिसारूप्यद्वारेणापभ्रंशाः प्राकृतीमेव शक्तिमाविर्भावयन्तोऽर्थ-प्रतिपत्तावुपयोगं गच्छन्ति । तथा तदशक्तिश्चानुरूपत्वात् इत्यत्र वर्णयिष्यते ।

तेनानेकप्रयोगेऽपि कश्चिदेवार्थसंगतः । तदुपस्थापनेनान्ये बोधकास्तदशक्तिजाः ॥ २६ ॥ ८५९

न्या० सु० — अत्र भाष्यकृता न चैष इत्यादिनैकस्यायं स्यानेकशब्दत्वमयुक्तिमित्येवं सूत्रं व्याख्याय, हेत्वपेक्षायां प्रत्ययमात्रेत्याद्युक्तं सदन्यथाप्युपपित्तमात्रप्रतिपादकत्वेन, पूर्वंवत्सन्देहमात्रापादनादिनिर्णायकं सत्प्रकारिन रूपणं च 'स्वशक्तिक्षे' स्यत्र वध्यमाणत्वात् पुनक्तिमित्युपेक्ष्य, स्वयं प्रक्तपूर्वं पश्चहेतूनाह—कथं पुनिरिति । कारकयोः साक्षाद-सम्बन्धात् क्रियासम्बन्धे सत्येकक्रियावशीकारात्परस्परित्यमसम्बन्धोऽभिधीयते । यथोक्तम्

'प्रतिपत्तावुपादानात्साहित्ये च विवक्षिते । नियम्येत यदेकस्यां सम्बन्धः सोऽर्थं शब्दथोः ॥' इति ।

स च वाच्यवाचकानेकत्वे स्वरूपाश्चियमळझणाद्वीयत इत्यथं। वाच्यवाचकत्वयोः कर्मेकरणरूपकात्मकत्वाच्छक्तेरेव कारकत्वमित्रदेय सामध्यं शब्दः। क्रियाव्यापृतत्वरूपस्य तु कारकत्वमित्रदेय तद्व्यवस्थासिद्ध्यार्थादृष्टातिशयरूपशक्त्यम्युपगमे वा वाच्याविच्छन्नवाचकाश्चितैकशक्तिमात्रेणोमयव्यवस्थोपपत्तेरनविच्छन्नत्वे वा
शक्तित्रयकल्पनेऽपि व्यवस्थानुपपत्तेर्वाच्याविच्छन्नस्य वाचकाश्चितस्य सामध्यंस्यामिधायां
नियमो यः सम्बन्धशब्दामिधेय इति योज्यम् । इलोकं व्याचष्टे—एकेति । योग्यार्थापत्यनुदयादप्यनेकवाचकशक्तिकल्पनमन्याय्यमित्याह्—कि चेति । इलोकं व्याचष्टे—अत्यन्ति ।
आनर्थक्यादप्यनेकशब्दत्वमन्याय्यमित्याह्—नाम चेति । विकल्पापत्तेरप्यन्याय्यमित्याह्—
कि चेति । अर्थभेदापत्तेरप्यन्याय्यमित्याह्—नामान्तर इति ।

ननु हस्तकरादिष्वनेकश्रब्दत्वदर्शनात्कथमन्याय्यतेत्याशङ्कथ, हस्त इत्यादिमाध्येणामियुक्तोपदेशामावे सत्यन्याय्यतेति परिहृतम्, तद् गाव्यादिष्वपश्चवेष्वयमियुक्तोपदेशस्य
पूर्वपक्षिणेष्टत्वादयुक्तमाशङ्कथ, गत्यन्तरामावसूचनार्यत्वेन व्याचष्टे — यश्चिति । इढस्मरणेनेत्यिमयुक्तोपदेशोऽनन्यागतिकत्वोपपादनार्थत्वेन व्याख्यातः । तदुपलक्षितमसादृष्यं चकारेण
सूचितं सम्प्रत्युपेक्षितं माष्यं गाव्यादिशब्देषु गत्यन्तरसम्मवसूचनार्थत्वेन व्याचष्टे—

१. जै॰ सु॰ (१-३-८)।

एकेति । गोशन्दोच्चिचारयिषायामशक्त्या केनचिद्गाबीत्युच्चारिते, श्रृतगावीशव्दसादृष्यं गोशव्दस्योपमानेनावगम्य, गावीशव्दोच्चारणस्य गोशव्दोच्चिचारयिषामूलत्वानुमानाद् गोशव्दश्वत्यनुसारेण गावीशव्दाद्रप्ययंग्रत्ययोपपत्तेनं गावीशव्दस्य शक्त्यन्तरकल्पन-मित्यर्थं: । अनेकशव्दत्वस्यान्याय्यत्वं पश्चधोपपादितमुपसंहरति - तस्मादिति ।

स्वरूपं नियमरूपतासम्बन्धः सामर्थ्यं लक्षणः शब्दो नामार्थो नामान्तरेऽप्यमिन्न इत्येषां चतुष्ट्योपसंहारः । निरूपणशब्दव्यवस्थार्थं त्वेनावत्त्यं विकल्पप्रसङ्गलक्षणोपपत्युपसंहारः । सर्वंशब्दमध्ये एक्कैकस्यैव गवाश्वादिशब्दस्य वाचकत्वनियमादिति वीप्सार्थः । यद्वैकस्यैव शब्दस्य वाचकत्वनियमादिति यववराहाधिकरणोक्तो वाच्यैकत्वनियमो हृष्टाम्तद्वेन वीप्सयोक्तः । कथं पुनरुपमानानुमानाम्यामेकशक्तधनुसारेण गतिसम्भव इत्याशङ्क्ष्याह्—यथा चेति । सिद्धान्तमुपसंहरति—तैनेति ॥ २६ ॥

मा । प्रवन्न इस प्रसङ्घ में यह शब्दा हो सकती है कि एक शब्द को साधु और अन्य च व्द को असाधु मानने का क्या कारण है ? सभी अपरपर्याय शब्दों में एक ही अर्थ के सभी शब्द वाचक होते हैं। अनेक शब्द को एक अर्थ का वाचक मानना उचित नहीं है। एक ही अर्थ की अनेक शब्दों से प्रतीति माननी होगी किन्तू ऐसा मानने पर शब्द का अप्रामाण्य मानना होगा। अव्यात्पन्न व्यक्ति जब शब्द और अर्थ के सम्बन्ध का ज्ञान करता है, तब यह निर्णय करता है कि यह गो शब्द का वाच्य है; यह अश्व शब्द का वाच्य नहीं है इत्यादि नियम पूर्वक ही व्युत्पत्ति होती है। किन्तु इसके बाद जो यह समझता है कि गोणी गोता आदि सभी शब्दों का वाच्य गौ ही है। तब पूर्व नियम का वाघ होता है। पूर्वोक्त नियम का वाध होने पर अब्युत्पन्न व्यक्ति को शब्द से अर्थ का बोध नहीं होगा। 'गमानय' गौ को लाओ इस प्रकार गो शब्द के सूनने के बाद कोई व्यक्ति जब गलकम्बल आदि से विशिष्ट प्राणिविद्येष विद्येषरूप को लेकर व्यवहार करता है। ऐसी स्थिति में अन्य अन्युत्पन्न न्यक्ति अर्थापत्ति प्रमाण के द्वारा यह अवगत करता है कि गो शब्द में गलकम्बलादि विशिष्ट प्राणिविशेषरूप अर्थ को बोध कराने की शक्ति है। इस प्रकार एक शब्द के सामर्थ्य से एक अर्थ सिद्ध होता है, उसी प्रकार अनेक शक्ति की कल्पना नहीं की जाती है, क्योंकि इसमें अर्थापति वाधित होता है। अनेक शब्दों को एक अर्थ का वाचक मानने पर विकल्प की प्रसक्ति होगी। विकल्प मानने पर सभी के प्रामाण्य को पक्ष में बाधित मानना होगा। अतः सम्मव पक्ष में अन्यया उपपत्ति होने पर विकल्प मानना उचित नहीं है। कर, हस्त आदि प्रयोगों में एक धर्य में अने क शब्द की वाच्यता माननी ही होगी | क्योंकि दूसरा उपाय नहीं है । इसलिए गो, गावी आदि शब्दों में एक शब्द साधु है और अन्य शब्द असाधु हैं, अपभ्रंश है, वक्ता के उच्चारण के असामध्यें के कारण ही ये शब्द प्रयुक्त हुए हैं।

हस्त, कर, पाणि आदि चब्दों का एक अर्थ में प्रयोग चिष्टाचार के कारण अनादि सम्बन्ध है। वस्तुतः एकार्थंक मानने पर मी व्युत्पत्ति के आधार पर इन चब्दों के द्वारा

प्रतीत अर्थ में भेद ही दृष्टिगोचर होता है। क्योंकि हस्त शब्द का अनेक उपयोग होता है। निरुक्त के अनुसार 'हस्तो हन्तेः' (नि० ११६) इस व्युत्पित्त से प्राप्ति या हिंसा के उपयोग में ही हस्त शब्द का प्रयोग साधु है, कर शब्द कृथातु से करोति इति कर व्युत्पित्त के अनुसार सामान्य क्रिया अर्थ में साधु है। इसी प्रकार पूजा आदि शुम कर्म सम्पादन में ही पाणि शब्द का प्रयोग साधु है, क्योंकि पूजार्थंक पण् धातु से यह प्रयोग निष्पन्न होता है। 'पाणिः पणायतेः पूजा कर्मणः, प्रगृह्य पाणी देवान् पूजयन्ति' (नि० २१२६) के अनुसार इसी अर्थ की प्रतीति इस शब्द से होती है। अतः कोई मी शब्द अपर पर्याय नहीं है। क्रिया भेद से मिन्न-मिन्न अर्थ के अनुसार शब्द का प्रयोग होता है।

'अन्यायः' = अन्याय या अनुचित है। 'च' = क्योंकि, 'अनेक शब्दत्वम्' = अनेक शब्द वाच्यता। एक ही अर्थं की अनेक शब्द वाच्यता अनुचित अर्थात् एक अर्थं का अनेक शब्द को वाचक मानना उचित नहीं है।। २६।।

# तत्र तत्त्वमभियोगिवशेषात्स्यात्।। २७।।

शा॰ भा॰—कथं पुनस्तत्र तत्त्वं शक्यं विशातुम् ? शक्यिमत्याह । अथिनो ह्यिभयुक्ता भवन्ति । दृश्यते चाभियुक्तानां गुणयतामिवस्मरणमुपपन्नम् । प्रत्यक्षं चैतद् गुण्यमानं न भ्रश्यत इति । तस्माद् यमभियुक्ता उपिवशन्त्येष एव साधुरिति, साधुरित्यवगन्तव्यः ।।२७॥ आशङ्कानिरासः ॥

भा० वि०—सूत्रव्यावत्यां शङ्कामाह—कि पुनरिति । माभूवन् सर्वेऽनादयः तथाप्ययमेवैकस्साधुरितरेऽसाधव इति, तेषु तत्त्वं न शक्यते ज्ञातुम्, नियामका-भावादित्यर्थः, उत्तरत्वेन सूत्रमवतारयित—शक्यिमत्याहेति । तद्वचाचष्टे—अधिन इति । आधिनो=दृष्टाधिनः । तदनेनादृष्टार्थसाधुप्रयोगनियमप्रतिपादकवेद-दिशित्वमुक्तम्, अभियोगो=लक्षणात्मकव्याकरणशास्त्राभ्यासः, तद्वन्तोऽभियुक्ताः, तेन च व्याकरणाभ्यासानुगृहीतमयमेव साधुरितरेऽपभ्रंशा इति यत् प्रत्यक्षं तद्वत्त्वमुक्तम् ।

ननु यद्यथिनोऽभियुक्ता भवन्ति, तथाप्यभियोगस्य प्रमुषितत्वसंभवात् न तत्सहकृतं प्रत्यक्षं साधुत्वादिग्रहणाय पर्याप्तम् । अत्राह—दृश्यते चेति । गुणो गुणनमावर्तनं तद्वतामविच्छिन्नाभ्यासानामित्युक्तं भवति, अनेन सौत्रं विशेषपदं व्याख्यातम्, अविच्छिन्नाभ्यासप्रमोषाभावरूपं अविस्मरणमेवोपपन्नं पश्याम इत्यर्थः, प्रत्यक्षं चातिशयेनावर्त्यमानस्य स्वाध्यायादेरविस्मरणमित्याह—प्रत्यक्षं

१ व. पुनरत्र।

२ ब. इतःपरं 'तस्माद् य' इत्यन्तं नास्ति ।

३ ब. साधुरवगन्तव्यः ।

चेति । तेन पूर्वपूर्वस्मृत्यनुगृहीतप्रत्यक्षमूलत्वाद्वेदमूल्याच्चोत्तरोत्तराभियुक्तस्मृतेः प्रामाण्यात् तद्वलादेव नियमद्वयसिद्धिरित्याशयः । भवतु प्रयोगनियमविषयायाः श्रुतेः श्रुतिमूलत्वेन प्रामाण्यम्, साधुस्वरूपितयमविषयायास्त्वसन्मूलाया विप्र-लम्भादिमूलत्वसंभवात् कथं प्रामाण्यमत आह—दृश्यते चेति । अभियुक्तत्वम्, यथार्थर्दिशत्वम्, गुणवत्त्वं यथादृष्टार्थवादित्वमुपपन्नं प्रमाणमिति यावत् ।

ननु प्रमुषितव्याकरणस्य स्मरणमप्रमाणमपि भविष्यति तत्राह—प्रत्यक्षं चैतदिति । गुण्यमानमावर्तमानमित्यर्थः, समूलत्वेनोपसंहरति-तस्मादिति ॥२७॥

# तदशक्तिश्रानुरूपत्वात् ॥ २८ ॥

शा० भा०—अथ यदुक्तम्-अर्थोऽवगम्यते गाव्यादिम्यः, अत एषामप्यनादि-रथेन सम्बन्ध इति । तदशक्तिरेषां गम्यते । गोशब्दमुच्चारियतुकामेन केनिचद-शक्त्या गावीत्युच्चारितम् । अपरेण ज्ञातं सास्नादिमानस्य विवक्षितः तदर्थं गौरित्युच्चारियतुकामो गावीत्युच्चारयति । ततः शिक्षित्वाऽपरेऽपि सास्नादि-मति विवक्षिते गावीत्युच्चारयन्ति । तेन गावादिम्यः सास्नादिमानवगम्यते । अनुरूपो हि गाव्यादिगोंशब्दस्य ॥ २८ ॥ उत्तरम् ।

भा० वि० - शङ्कोत्तरत्वेन सूत्रं व्याख्यातुं शङ्कामनुवदति - अथेति । गाव्या-दिभ्य एवेत्यर्थः । भवतु गृहीतगोशब्दवाचकत्वस्य श्रुतगावीशब्दसादृश्यावगतं-गोशब्दादेवार्थप्रत्ययः, यस्तु गाव्यादिभ्य एवार्थं प्रत्येति, तं प्रति तेषामेव वाचकत्वमाश्रयणीयमिति भावः । तत्प्रतिपत्तिप्रकारं दर्शयितुं सूत्रावयवं व्याचष्टे-तदशक्तिरिति । प्रयोज्यवृद्धस्तावत् उत्तमवृद्धप्रयुक्तगावीशब्दसादृश्यात् गोशब्द-मवगम्य तद्विवक्षां चास्यानुमाय देवदत्तपदिवविक्षायां तत्तस्पदप्रयोगाद् देवदत्तपद-प्रयोगाशक्तिवत् गावीपदप्रयोगात् गोपदप्रयोगाशक्तिमुत्तमवृद्धस्यावगच्छतीत्यर्थः। एतद्विवृणोति--गोशब्दिमिति । केनिचदुत्तमवृद्धेनोच्चारयतीत्यस्यानन्तरमितिशब्द-मध्याहृत्यापरेण मध्यमवृद्धेन ज्ञातमिति सम्बन्धनीयम् । तेन तस्य तावद्विवक्षा-विषयत्वेनानुमितात् गोशब्दादेवार्थप्रत्ययः, इति पूर्वोक्तानुवादः, अस्तु गृहीत-गोशब्दवाचकत्वस्य मध्यमवृद्धस्यैवस्, इतरेषां तु कथम् ? अत आह्—तत इति । मध्यमवृद्धा च्छिक्षित्वा व्युत्पद्यते अपरोर्शप बालोऽपीत्यर्थः, यद्यपि मूलशब्दानु-सारेणैव सास्नादिमति प्रयोज्यवृद्धप्रत्ययः, तथापि तत्प्रत्ययस्य व्यवहारानुमितस्य गाव्यादिविकारशब्दान्वयव्यतिरेकित्वाद्विकारशब्दाशक्तिजत्वाज्ञानाच्च, त्वमाकलयन्तो बालास्तत्रेव गाव्यादिशब्दसामथ्यं कल्पयन्ति, ततः स्वयमपि प्रयोगसमये सास्तादिमति विवक्षिते गावीत्येवोच्चारयन्ति, एवमन्येऽपी-रयपभ्रष्टेरेव गाव्यादिभिस्सास्नादिमानर्थोऽवगम्यते, न तु वाचकैरेवेत्यर्थः।

नन्वेवमश्वमानयेत्युत्तमवृद्धप्रयुक्तादश्वशब्दादिष गोशब्दमवगम्य सास्नादिमित प्रवृत्तावश्वशब्दस्यापि तत्र व्युत्पत्तिप्रसङ्ग इत्याशङ्कृथानुरूपत्वादिति सूत्रावयवं व्याचथ्टे—अनुरूपो होति । न शब्दमात्राद् गोशब्दावगितः किन्तु सदृशादैव गाव्यादेरित्यर्थः इति भावः ॥ २८ ॥

# एकदेशत्वाच्च विभक्तिकात्यये स्यात् ॥ २९ ॥

शा० भा०—अत एव हि विभक्तिग्यत्ययेऽपि प्रत्ययो भवति । अइमकैरा-गच्छामीत्यश्मकशब्दैकदेश उपलब्धे, अइमकेश्य इत्येव शब्दः स्मर्यते । ततोऽश्म-केश्य इत्येषोऽर्यं । उपलश्यत इति । एवं गाव्यादिदर्शनाद् गोशब्दस्मरणम् , ततः सास्नादिमानवगम्यते ॥ २९ ॥ उत्तरे युक्तः ।

### ।। इत्यष्टमं व्याकरणाधिकरणम् ॥

भा० वि०—गाव्यादिशब्दस्य साधुशब्दस्मारणेनार्थप्रत्यायकत्वं दृष्टान्तेन दर्शयितुं विभक्तिव्यत्यये प्रत्ययः स्यादिति सूत्रावयवं व्याचष्टे — अत एवेति । यतस्सदृशशब्ददर्शनात्सदृशान्तरे बुद्धिरूपपन्ना । अत एवेत्यर्थः, क्वैवं भवतीत्य-त्राह्— अश्वकेरिति । कथमश्मकेरित्यस्मादश्मकेभ्य इत्यस्य विरूपस्य स्मरण-मित्याशङ्क्यैकदेशादिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । अश्मकशर्वद्वत्वेश उपलब्ध इति, इदानीं स्मृताच्छव्दात् तदर्थावगितमाह् – तत इति । वृष्टान्तिनिवष्टमर्थं दार्ष्टीन्तिके योजयित — एविमित । तेन गाव्यादिशब्दस्मृतानां गवादिशब्दानामेव वाचकत्वान्तेषामेव सास्नादिमिति साधुत्वम्, न गाव्यादीनामिति युक्ता शब्देषु व्यवस्थेन्त्याशयः ॥ २९ ॥

त॰ वा॰—तुल्यप्रयोगप्रतिपत्तीनामन्यतरावधारणमशक्यमिति चेत्? अत आह्—तत्र तत्त्वमियोगिवशेषात्स्यादिति। कः पुनरिभयोगःश को वा तिद्वशेषः ? कथं वा तेन वाचकत्वनिरूपणमिति ?

तदुच्यते---लक्षणश्रवणाभ्यासादभियोगः प्रवर्तते । तेन लक्ष्यान्तरज्ञानं तद्विशेषोऽभिधीयते ॥ ८६०

प्रतिपदपाठो ह्यानन्त्यादत्यन्ताशक्यः तदभावे च लक्षणानुसरणमेवैकमशेष-लक्ष्यनिरूपणक्षमत्वेनावधार्यते ।

> तस्मान्न लोकवेदाभ्यां कश्चिद् व्याकरणादृते । वाचकाननपभ्रष्टान्यथावज्ज्ञातुमर्हति ॥ ८६१

२ व. गान्यादि शब्ददर्शनाद्रो ।

तत्सामस्त्यापरिज्ञाने पारिशेष्यानिरूपणात् । वर्थापत्त्याऽपशब्दानां निश्चयो नोपपद्यते ॥ ८६२ लक्षणानुगमाद्यांस्तु बहिरेव प्रयुञ्जते । नियतप्रतिपक्षत्वात्तेष्वर्थापत्तिसंभवः ॥ ८६३

तेनोभयज्ञानस्यापि व्याकरणमेवोपाय इति, तद्गताभियोगविशेषाश्रयणम् ।

यत्तु प्रयोगोत्पत्तिशास्त्रत्वादिति लक्षणे तन्मूलासभवादितरेतराश्रयत्वमुक्तम्, तत् लोकव्यवहारप्रसिद्धप्रतिपादकत्वमात्रेणाऽनिर्णीतपारमाधिकवाचकत्वेरपि व्याकरणावयवभूतैः पदैः केषांचित्साधुत्वमन्वाख्याय, पुनस्तैरप्यन्वाख्यापकशब्द-साधुत्वनिर्णयात्परिहरिष्यते।

> यदि वाचकतेवाऽऽदी न स्याद्वचाकरणादृते । न विज्ञायेत वा तत्र भवेदन्योऽन्यसंश्रयम् ॥ ८६४ निज्ञति वाचकत्वेऽपि तदपभ्रंशसंकरात् । विवेकप्रतिपत्त्यर्थमिष्टा च व्याक्रिया स्मृतिः ॥ ८६५

तेन संकीर्णासंकीर्णवाचकज्ञानोपायत्वाल्लोकव्याकरणयोभिन्नविषयत्वेनाऽ-पुनरुक्तता, वेदे साधुशब्दमात्रदर्शनादनर्थकं व्याकरणमित चेत् ? न । अकृत्स्त-विषयत्वात् ।

> केचिद्वयवस्थिता एव साधवो लोकवेदयोः । सर्वशाखागतान्विद्यात्को वा साधारणानिष ॥ ८६६

यर्थव लौकिकप्रतिपदपाठस्याशक्यत्वम् एवं वेदेऽपि सर्वशाखागतान्सकृदिप श्रोतुमशक्तिः, किमुताध्येतुम् ।

> प्रकृतिप्रत्ययानन्त्याद्यावन्तः पदराशयः । लक्षणेनानुगम्यन्ते कस्तानध्येतुमर्हति ॥ ८६७

एतेन पुरुषार्थकत्वर्थादृष्टसाधुराब्दप्रयोगज्ञानसाध्यसाधनभावविधिवाक्यगत-पदव्याकिया, तस्याश्चद्भूपूर्वप्रसिद्धतन्मूलत्वकल्पनागतेतरेतराश्रयत्वप्रसङ्ग प्रत्युक्तः । यदि ह्येकान्तेन 'तस्मान्न ब्राह्मणेन म्लेच्छितवै' 'एकः शब्दः सम्यग्ज्ञातः सुप्रयुक्तः शास्त्रान्वितः स्वर्गे लोके कामधुग्भवितः' 'तस्मादेषा व्याकृता वागुद्धते' इति चैवमादिकतुपुरुषगतिनयमविधिदर्शनोत्तरकालमेव व्याकरणेन प्रवित्तव्यमिति पौर्वापर्यव्यवस्था भवेत्, तत एवं पर्यनुयोगः प्रसज्येतापि व्याकृतत्वाश्रयो वेदविधः, वेदविध्याश्रयं च व्याकरणं कथमवकिल्पष्यत इति ? यदा तु किचिद्-ग्रन्थोपनिबद्धप्रकृतिप्रत्ययादिविभागद्वारप्रक्रियात्मकव्याकरणस्मृतिवर्जितकाला – भावादन्वास्थानान्वास्ययानवास्थातविधिप्रयोगानन्वास्थातप्रतिषेधवर्जनषट्कस्या- प्यवगम्यमानवेदविधिमूलत्वादनादित्वे सति, सर्वेषां वेदवेदि यूपाहवनीयाध्वर्युगो-दोहनादिस्वरूप-तत्कार्यं-तत्साधनविधीनामिव सर्वदाऽनवगतपूर्वापरिवभागसम्बन्धेऽ-त्यन्तादृष्टार्थत्वमेव केवलं शास्त्रप्रयाधीनम्, तदा सर्वकालव्याक्रियमाणविद्यमान-शब्दिनियमविधेनं किंचिदनुपपरः म् ।

यत्तु वाचकत्वावाचकत्वव्यतिरिक्तसाध्वसाधुताभावाद्वाचकावाचकत्वयोश्च लोकिकप्रयोगप्रतिपित्तिद्विपर्ययमात्रशरणत्वाद् गाव्यादिशव्दानामवाचकत्वप्रतिज्ञाने लोकिवरोधान्न भेर्यादिशब्दमातृकाक्षरपाठप्रसिद्धन्यूनातिरिक्तविपर्यस्तवर्णपदव्यति-रिक्तप्रसिद्धमध्ये कश्चिदपशब्दो नामास्तीति ।

#### . तत्राभिधीयते--

संमुग्धवाचके लोके लक्षणाद्वाचकः स्फुटः । गम्यते स्मरणं चोक्तमाचाराद्वलवत्तरम् ॥ ८६८

लोकव्याकरणाभ्यां हि मिश्राभ्यामविष्लुतवाचकसिद्धिरिति, तावदेव लोक-व्यवहाराद्वाचकत्वज्ञानं जायते, यावद्वचाकरणानुगतत्वं नाभ्युपगम्यते ।

यदा तु तयोर्मागंभेदेन प्रतिपत्तिः तदा 'तेष्वदर्शनाद्विरोधस्य समा विप्रतिपत्तिः स्यात् १-३-८' इत्युपन्यस्य 'शास्त्रस्था वा तिन्नमित्तत्वात् १-३-९' इत्यनेनेवोत्तरेण व्याकरणाख्यशास्त्रगतप्रतिपत्तिवलीयस्त्वम्, तदिभयुक्तपुष्ठपबलीयस्त्वं वापूर्वमेव स्थापितम् ।

तर्केणावाचकत्वं च वदल्लोकेन बाध्यते । स्मर्यमाणविरोधस्तु ब्राह्मणाब्राह्मणादिवत् ॥ ८६९

यथैव तुल्यशिरः पाण्याद्याकारेष्विप संकीर्णलोकवृष्टिग्राह्येषु ब्राह्मणादिषु मातािपतृसम्बन्धस्मरणादेव वर्णविवेकावधारणं भवति, तथा साधुशब्दावधारण-मपीतिलोकविरोधाभावः।

यथा च तुल्यपाण्यादिरूपत्वाद्वर्णसंकरम् । वदतः स्मृतिबाधः स्यात्तथा वाचकसंकरम् ॥ ८७० आदितश्च स्मृतेः सिद्धः अत्यक्षेणापि गम्यते । साध्वसाधुविभागोऽयं कुशलैर्वर्णभेदवत् ॥ ८७१

यो नाम स्मृतिप्रतिपादितोऽयः कर्मफलसम्बन्धवदिनयतकालत्वाम्न ज्ञायते, कदा भविष्यतीति, सोऽत्यन्तं प्रत्यक्षाद्यविषयत्वात्केवलशास्त्रमूलत्वेन स्थाप्यते। यस्य त्वादौ स्मरणजनितविवेके कृते तदनन्तरमेव प्रत्यक्षमपि विचाराभ्यास-

१ंक. वेदी।

जनितसंस्कारस्य रागा भ्यासजनितषड्जादिविभागविषयमिव साध्वसाघुशब्द-रूपगोचरमुपजायते ।

> तस्मै तर्केण यो नाम साधयेच्छव्दसंकरम्। तस्य प्रत्यक्षवाधोऽपि वर्णसंकरबाधवत्॥ ८७२

तेनापशब्दगतवाचकत्वापादनस्यैव समस्तप्रमाणविरोधः शक्यो वक्तुम्, न स्मर्यमाणशब्दसाधुत्वपक्षस्येति निरवद्यता । तेनादृष्टार्थंप्रत्यायननियमप्रतिषेधद्वारं धर्माधर्मसाधनत्वकृतमपि साध्वसाधुत्वज्ञानमुपपत्स्यते ।

यस्त्वाह साधुत्वं नेन्द्रियग्राह्यमित्यादिश्लोकम् । भर्तृहरिणा वाक्यपदीयेऽभिहितस्य अर्थंस्योपन्यासनिरासौ

तं प्रत्येवं वक्तव्यम् ।

साधुत्विमिन्द्रियग्राह्यं लिङ्गमस्य च विद्यते । शास्त्रस्य विषयोऽप्येष प्रयोगोऽप्यस्त्यसंकरः ॥ इति । ८७३

ग्रस्तनिरस्ताम्बूकृतादिदोषर्वीजतिनयमह्नस्वादिकालाभिव्यङ्ग्ययथालक्षित-क्रमग्राह्मवर्णानां स्मर्थगाणाविनष्टवात्रकरूपविषयश्रोत्रज्ञानेनोदात्तादिवदिन्द्रिय-ग्राह्मत्वम् । तदुत्तरकालप्रवृत्तव्यवहारगतार्थप्रतिपत्तिसहितलक्षणगतप्रकृतिप्रत्यय-लोपागमविकारादेशादिलिङ्गमप्यव्यभिचारि विद्यते ।

## साधुनियमप्रयोगनियमयोरभ्युपगमे पूर्वोक्तदोषपरिहारः

शास्त्रस्य च द्विविधस्यापि श्रुनिस्मृतिरूपस्य स्वगंलोकयज्ञोपकारसिद्धिसाधन-भावप्रतिपादनार्थस्याथीनर्थकार्यस्वरूपज्ञानार्थस्य चायमेवंविध एवान्योऽपि विषयः। अविनष्टैः शब्दैर्भाषमाणस्य स्वगंयज्ञोपकारौ भवतः। याज्ञे च कर्मण्यप-शब्दैर्भाषमाणस्यानृतमिव वदतः प्रतिषिद्धाचरणिनिमत्तकतुवैगुण्यप्रसङ्गः। यथोक्तं "वाग्योगिवद् दुष्यित चापशब्दैः" इति । एतौ द्वावप्यर्थौ न शास्त्रादृतेऽन्येन प्रतिपादियतुं शक्येते इति अतीवशास्त्रविषयः। द्वाभ्यामेव च विधिप्रतिषेधाभ्या-सविनष्टैः शब्दैः स्वगंयज्ञोपकारकामो भाषेत न विनष्टैरिति, न प्रतिशब्दाप-शब्दमनन्तविधिप्रतिषेधकरुपनप्रसङ्गः।

## विधि-निषेधशेषतया स्वरूपप्रतिपादनपरस्यादिशास्त्रत्वम्

न च विधिप्रतिषेधविषयेणैव शास्त्रेण भवितव्यम्, न प्रमेयस्वरूपज्ञापनार्थे-नेत्येतदीश्वराज्ञासिद्धम् । न हि 'अविनाशी वा अरे अयमात्माऽनुच्छित्तिधर्मा' इत्यादि 'चतुस्त्रिशदाश्वीनानि, सरस्वत्या विनशनप्राक्षप्रस्रवणे' इत्येवमादि-

१. रागाच्याय ।

वाक्यशेषाणाञ्च शास्त्रगतानामर्थंतत्त्वप्रतिपादनपरत्वं न लभ्यते । नापि तत्प्रति-पादने शास्त्रशब्दवाच्यत्वबाधः ।

अथापि विधिप्रतिषेधात्मकेनेव शास्त्रेण भवितव्यमिति काचित्परिभाषा । तथाऽप्येवविधाः साधुशब्दाः प्रत्येतव्या इतीदृशो विधिः संभवत्येव । यो वाक्यान्तरावगतादृष्टफलार्थी यद्यविनष्टेः शब्देभीषितुमिच्छेत्, स चैतानेवं रूपाने-तत्क्रममात्रांश्य वर्णानुपाददीत, नाधिकान्न न्यूनांश्चेति यावद्वूपं विधिप्रतिषेधौ शक्यौ दर्शयितुमिति, शास्त्रविषयत्वसिद्धिः । निःसन्दिग्धवृद्धवालप्रमुक्तदेवदत्त-तत्तादिशब्दोपमयाऽपि च सर्वशब्दानां विनष्टाविनष्टरूपैरवश्यं भवितव्यमिति शक्यं विज्ञातुम् । एवं व्याकरणानुगतवैदिकशब्दाविनाशसादृश्यादिप तद्विध-लौकिकाविनष्टत्वोपमानं दर्शयितव्यम् ।

## अर्थापत्त्याऽपि साघुत्वसमर्थम्

तथा लौकिकार्थप्रत्ययोत्थापितवाचकत्वार्थापित्तलभ्यस्तावदेकः साघुत्व-निश्चयः। ततः संभवत्प्रमादालस्यकरणवैगुण्यनिमित्तापभ्रष्टरूपवर्जितकेवलसाध्व-न्वाख्यानस्यान्यथानुपपद्यमानत्वादपरयाऽप्यर्थापत्त्या सिद्धमेव साघुत्वज्ञानम्।

अपभ्रंशेषु साधुत्वं तुल्यार्थंत्वाद्यदुच्यते ।
लक्षणाभावमार्गेण तस्याभावोऽपि निश्चितः ॥ इति ॥ ८७४
षण्णामपि प्रमाणानां साध्वसाधुत्वनिर्णये ।
व्यापारोऽस्तीति को जल्पेत्साधुत्वं निष्प्रमाणकम् ॥ ८७५
यद्यप्यनभियुक्तानां प्रयोगोऽस्ति ससंकरः ।
अभियुक्ता विवेक्ष्यन्ते तथाऽपि ब्राह्मणादिवत् ॥ ८७६
यथा च पद्मरागादीन्काचस्फटिकमिश्रितान् ।
परीक्षका विजानन्ति साधुत्वमपरे तथा ॥ ८७७
यथा रत्नपरीक्षायां साध्वसाधुत्वलक्षम् ।
तथा व्याकरणात्सिद्धं साधुशब्दनिरूपणम् ॥ ८७८

पौरुषेयव्याकरणागमपरम्परायामपि च तदनुगतसाधुत्वानन्तरदर्शनात् पूर्वदृष्टविवेकज्ञानमात्रपरत्वाद्वा नान्धपरम्परावचनन्यायप्रसङ्गः। यावानिह दृष्टार्थाशः। तित्सद्वयर्थविनिष्टरूपाज्ञानं वेदशिष्टप्रयोगसंवादिव्याकरणान्वाख्यानपारम्पर्येण सद्यः फलत्वात्सुलभिति न प्रकृतत्विनिमत्तदोषप्रसङ्गः।

१. क. बाच्यत्वं बाधः।

२. क. यद्वाक्यान्तरा ।

यत्तु दृष्टार्थंत्वात्स्वसामर्थ्यंप्राप्तत्वादेव 'अप्राप्ते शास्त्रमर्थंवत्' ६-२-४ इति वाचकभाषणविधानमनुपपन्नमिति तत्राधिकरणेनैवोत्तरं 'नियमार्था' वा श्रुतिरुच्यते' ४-२-२३ इति ।

यत्त्ववाचकत्वेनापशब्दानामप्रसङ्गाद्वचावर्त्याभावे नियमानुपपत्तिरिति । तत्रोच्यते—नियमः परिसंख्या वा न व्यावर्त्याद्विनेष्यते । नित्यतामात्रकारी तु नियमः किं न लभ्यते ॥ ८७९

सित भाषितव्ये कदाचिदिवनष्टेन भाषेत, कदाचित्रमादाशक्तिजापभ्रंशेना-प्यक्षिनिकोचनादिना वा शब्दरहितेनैव प्रत्यापयेत्।

> अत्र श्रेयोर्डियनोऽवश्यं साधुभाषा नियम्यते । नियोगेन हि तां कुर्वन्नपूर्वं साधयिष्यति ॥ ८८०

यद्यपि च नियमेऽन्यनिवृत्तिरवश्यं कल्पनीया, तथाऽपि साधुशब्दस्मृतिव्य-विहतानां कालरूढरूपभ्रान्तिवाचकत्वगृहीतानां चापशब्दानां संभवति प्रयोगप्र सङ्गे साधुनियमेन व्यावृत्तिः।

अथ वा नैवापशब्दानमंपृथक्ते केचिदेककियाविषयानेकद्रव्यगुणादिवद-भिधायां प्राप्नुवन्ति ये साधुनियमेन व्यावत्येंरन् ।

> र्कि तु--साधूनेव प्रयुक्ताना नाशयेयुरयत्नतः । मा<sup>3</sup> विनोनशदित्येवं नियमस्तान्नियच्छति ॥ ८८१

तद्यथा 'यो विदग्धः, स नैऋंतः' इत्येवमादिदोषनिन्दापूर्वंकम् 'अविदहता श्रपियतव्यः' इति नियम्यते, तथा 'दुष्ट शब्दः स्वरतो वर्णतो वा' इत्यादिना निन्दितत्वात्, 'तस्माद् ब्राह्मणेन न म्लेच्छितवै नापभाषितवै म्लेच्छो ह वा एष यदपशब्दः' इति प्रमादादिनिमित्तविनाशेन शब्दकार्यादर्थंसाधनादपेतोऽयं म्लेच्छः, 'म्लेच्छ अव्यक्तायां वाचि, इति स्मरणात्स न प्रयोक्तव्य इति प्रतिषेधः। 'तस्मादेषा व्याकृता वागुद्यते' इति च विधिरविनष्टप्रयोगनियमार्थः।

ननु चाशक्तिजा दोषाः प्रमादजनिताश्च ये । परिहर्तुमशक्यत्वाक्षिषेधस्याप्यगोचराः ॥ ८८२

उच्यते—प्रमादमेव मा कार्षीः सामर्थ्याय यतस्व च । एवमर्थो निषेधोऽयं नाऽऽद्रियेताऽन्यथा ह्यसौ ॥ ८८३ अन्ये सुखमुखारूढा न क्लेशेन विवक्षवः । शकाश्चेवाप्रमत्ताश्च वदेयुरनिवारिताः ॥ ८८४

१. क. नियमार्था श्रुति । २. क. सम्मविनि । ३. क. माविनीनच ।

अशक्तेर्नाशिताश्चान्ये दाक्षिण्याद्यनुवर्तनात् । जानन्तोऽपि प्रयुञ्जीरन् यदि शास्त्रं न वारयेत् ॥ ८८५ अन्येऽपि प्राकृतालापैरशक्तैर्व्यावहर्तृभिः। सह व्यवहरन्तस्तानुपेत्यापि प्रयुञ्जते ॥ ८८६ तत्कथं नाम यत्किचित्स्यादपभ्रंशकारणम् । दूरात्परिहरेयुस्तदिति यत्नो नियम्यते ॥ ८८७

यत्तु दृष्टार्थप्रत्यायनिराकाङ्क्षत्वादटृष्टार्थप्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्विमिति । तत्रोच्यते—दृष्टे सत्यिप सर्वत्र नियमादृष्टमिष्यते । कृत्वर्थे पुरुषार्थं च तत्संयोगपृथक्तवतः ॥ ८८८

.'एकस्य तूभयत्वे संयोगपृथक्त्वं ४-३-५ तच्चेह प्रकरणानारभ्यवादाभ्याम-वगतम् । तत्र—

> क्रत्वर्थांशे परार्थंत्वादर्थवादः फलश्रुतिः । पुरुषार्थे तु निर्देशात्फलमात्रेयदर्शनात् ॥ ८८९

क्रत्वर्थं ह्यनिर्ज्ञातोपायत्वात्सर्वादृष्टोपसंग्रहक्षममिति नियमापूर्वमात्मसात्कुर्व-त्पुरुषार्थाशे फलश्रुतिमर्थवादीकरोति । पुरुषार्थस्य नियमस्य त्ववश्यकल्पनीय-प्रयोजनत्वादर्थंप्रतिपत्तेश्वापभ्रंशेऽप्यक्षिनिकोचादिभ्यो वा सुतरां सिद्धत्वादनाका-ङ्क्षितनियमापूर्वोपजीवनसामर्थ्यं नास्तोत्सवश्यमर्थवादोपात्तमेव स्वगंलोके काम-घुगाद्येव फलत्वेनाऽऽश्रयणीयम् ।

यतु न ज्ञायते क्वेदं नियमापूर्वमाश्रितमिति, तत्राभिधीयते-

### नियमापूर्वस्याश्रयनिरूपणम्

क्रत्वर्थं तावदङ्गेषु तदर्थेष्वेव संश्रितम् । अनङ्गत्वाभिघानार्थं स्यात्कत्वर्थं नराश्रितम् ॥ ८९०

'प्रकरणविशेषाद्वा तद्युक्तस्य तत्संस्कारो (४-३-१८) द्रव्यवत्' इति हि ज्योति-ष्टोमप्रकरणगतब्राह्मणशब्दलक्षिततदपूर्वसाधनयजमानसंस्कारत्वात्साधुभाषणनिय— मापूर्वस्य । 'याजमानास्तु तत्प्रधानत्वात्कर्मवत्' (३-८-२) इत्यनेन न्यायेन फल-प्रतिग्रहणयोग्यत्वाधानार्थं तदाश्रितमेव विज्ञायते । पुरुषार्थवाक्येऽपि सम्यग्ज्ञात-सुप्रयुक्तत्वाक्षिप्तज्ञातृप्रयोक्तृपर्युपस्थापनात्क्रियाफलयोश्च तद्गामित्वात्प्रधानया-गाद्यपूर्ववदेव ज्ञातृप्रयोक्त्राश्चितं निष्पद्यते ।

### तत्रैव दृष्टान्तप्रदर्शनम्

तृतोयोक्तिक्रयागम्यगुणभावेऽपि वक्तरि । संस्कार्यत्वात्प्रधानत्वं स्यात्प्रयाजाज्यशेषवत् ॥ ८९१

१. इ. पृथक्तंकारणं।

तथैव 'प्रयाजशेषेण हवींष्यभिधारयति' इत्ति सत्यि शेषस्य तृतीयानिर्देशे, कार्योपयोगित्वात्संस्कार्यंत्वावधारणम् । एवं ब्राह्मस्यापीत्यदोषः ।

यदि वा ब्राह्मणेनेति तृतीया यागकारिण ।
कामधुक्शब्दयोगाञ्च बहिःप्राधान्यकल्पना ॥ ८९२ ्
नैव म्लेच्छनकारित्वात्तृतीयेयं प्रतीयते ।
कुर्वता यागमित्येवं ब्राह्मणेनेति योज्यते ॥ ८९३
यागे यो गुणभावश्च संस्कारे सा प्रधानता ।
न ह्यारादुपकारित्वं संयुक्तस्योपयोगिता ॥ ८९४

तच्चोपयोगित्वं प्रकरण-तृतीयाविभक्तिश्रवणाभ्यामवगतं शेषस्वीकरणसमर्थं भवति । बाह्यपुरुषार्थत्वेऽपि कामधुक्शब्दस्य पुरुषोपभोग्युकाम्यमानार्थंसाधन-वचनत्वात्पुरुषप्रधान्यप्रतिपत्तिः । यद्यपि च साधुशब्दोच्चारणमुच्चारियत्रथंम्, कत्वर्थं च न भवति, तथाऽपि तद्गतिनियमप्रतिषेधयोरेव क्रत्वर्थंपुरुषार्थत्वे भविष्यतः । न हि यदर्थं कर्मणि यौ नियमप्रतिषेधौ, तावेव केवलौ तदर्शैं भवतः ।

तथा हि—स्त्रचुपायमांसभक्षादिपुरुषार्थमपि श्रितः । प्रतिषेधः क्रतोरङ्गमिष्टः प्रकरणाश्रयात् ॥ ८९५ कत्वर्थात्खादिराच्चेष्टा वीर्यसिद्धिविधानतः । भोजनाच्चाप्यतिथ्यर्थादपूर्वं दातृसंश्रितम् ॥ ८९६

अतरच परार्थोच्चारणाश्रिताविप नियमप्रतिषेधौ स्वप्रयोजनाकाङ्कावेलायां संनिहितपुरुषप्रधानौ विज्ञायेते ।

> अतश्च वेदमूलत्वे सत्येवं प्रतिपादिते । प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वं यदुक्तं तदसत्कृतम् ॥ ८९७ यच्चास्य कृतिमत्त्वेन स्वतःश शास्त्रत्वबाधनम् । तत्प्रसिद्धिविरुद्धं स्यादचन्द्रशशिवाक्यवत् ॥ ८९८

## शास्त्रशब्दस्य रूढ्या योगेन च व्याकरणस्य ग्रहणम्

शास्त्रशब्दो यदि तावद्रूढः ततश्चतुर्दशसु तावद्विद्यास्थानेषु शास्त्रस्थानामेव प्रसिद्धः तदन्तर्गतत्वाञ्च व्याकरणस्य शास्त्रत्विनराकरणानुपपत्तिः। अथापि शिष्यतेऽनेनेति शास्त्रत्वमन्वर्थमिष्यते, तथाऽपि व्याकरणेन साधुशब्दाः शिष्यन्ते, तदनुगमोपाया वा प्रकृतिप्रत्ययादयः तदिभयुक्तशिष्यजनो वेति सर्वथा शास्त्र-शब्दप्रवृत्तिरविहता।

१. क. पुरुषोपयोग्य ।

प्रसिद्धमपि शास्त्रत्वं यस्तु तर्केण वारयेत् । वेदस्यापि स नित्यत्वाद् व्योमवद्वारयिष्यति ॥ ८९९

## सदृष्टान्तं व्याकरणस्य शास्त्रत्वनिषेधे परिहारकथनम्

यथैव हि व्याकरणादीनां कृत्रिमकाव्योपनिबन्धसाधम्यांच्छास्त्रत्वं प्रतिषेद्धुम-ध्यवसीयते, तथाऽऽकाशदिक्कालात्मनां परमाणुदृष्टान्तबलेन नित्यत्वाद्वेदशास्त्र-त्वमप्ययत्नेनैव क्रियेत । यो हि नागरिकभाषाभिज्ञतया ग्रामीणैर्मातापितराविष शुक्लवचनैरभिदधीत, स केनान्येन वार्येत ।

परत्राविनयं कुर्वः न्पतृभ्यां वार्यते सुतः ।
तयोरेवाविनीतस्य को भवेद्विनिवारकः ॥ ९००
तथा बहिरसंबद्धं वदन्वदेन वार्यते ।
साङ्गेन तं पुनिन्दनकेनान्येन निवार्यते ॥ ९०१
कुद्धो यो नाम यं हन्ति स तस्याङ्गानि कृन्ति ।
कृत्ताङ्गस्य ततस्तस्य विनाशः कियता भवेत् ॥ ९०२
तेन त्रयी द्विषन्पूर्वं वेदाङ्गान्येव लुम्पति ।
ततस्तेनैव मार्गेण मूलान्यस्य कृन्तिति ॥ ९०३
श्रुतिस्मृतिप्रमाणत्वे हेतुपूर्वं निरूपिते ।
अङ्गानामप्रमाणत्वमशास्त्रत्वं च को वदेत् ॥ ९०४

# व्याकरणस्य स्मृतिभिर्वेषम्येऽपि वेदमूलत्वेन व्याकरणान्तरेण साम्यम्

यत्वितरस्मृतीनां प्रायेण सारूप्याद्वचाकरणस्य तिहलक्षणत्वात्तन्मध्यपा-तित्वमसंभाव्यमिति । तत्रोच्यते—सर्वधमंसूत्राणां वर्णाश्रमधर्मोपदेशित्वाद्धर्माणां चैकरूपप्रायत्वात्परसंवादित्वं युक्तस् । व्याकरणस्य त्वन्य एव साधुशब्दतत्त्वनिर्ण-यरूपो विषयः । तत्रास्य व्याकणान्तरेणैव संगतिः स्यात् न धर्मसूत्रैः । स्मृतित्वं त्वङ्कानाम्, धर्मसूत्राणां चाविशिष्टम् ।

> अथापि स्मृतिशब्देन नाङ्गानामिभधेयता । तथाऽप्येषां न शास्त्रत्वप्रमाणत्विनराक्रिया ॥ ९०५ पुराणं मानवो धर्मः साङ्गो वेदश्चिकित्सितम् ॥ ९०६

इति हि तुल्यवत्रामाण्यस्मरणम्—

व्यपि वा कर्तृसामान्यादुको न्यायश्चयः स्मृतेः । प्रमाणत्वे समानोऽसौ वेदाङ्गेष्विप गम्यते ॥ ९०७

१. क. कालात्मनः।

प्रमाणषट्कमूलत्वं पूर्वं चैषां प्रदर्शितम् । दृष्टादृष्टफलत्वेन तस्मान्नास्त्यप्रमाणता ॥ ९०८ एकस्य च यदा युक्त्या समूलत्वं निरूपितम्। पौरुषेयान्तरग्रन्थमूलताऽिप तदेष्यते ॥ ९०९ असंभावितमूलं हि पौरुषेयं यदुच्यते। मुले तस्याप्रतिष्ठत्वं रूपे जात्यन्धवाक्यवत् ॥ ९१०

इह तु समूलत्वादेकान्तरितप्रामाण्यसिद्धिः।

# सूत्र-वात्तिक-भाष्यकाराणां विगानस्य परिहारः

यत् सूत्रवार्तिकभाष्यकाराणामन्योन्यविगीतवचनत्वादप्रमाणत्वमिति । तत्राभिधीयते-

> स्मृतीनामप्रमाणत्वे विगानं नैव कारणम्। श्रुतीनामपि भूयिष्ठं विगीतत्वं हि दृश्यते ॥ ९११ विगीतवाक्यमूलानां यदि स्यादविगीतता । तासां ततोऽप्रमाणत्वं भवेन्मूलविपर्ययात् ॥ ९१२

मूलानुरूप्येण हि स्मृतीनां प्रमाणत्वं तदविगानेन-परस्परविगीतत्वमतस्तासां न दूषणम्। विगानाद्धि विकल्पः स्यान्नैकत्राप्यप्रमाणता ॥ ९१३ धर्मसाधनतांशे च विगानं नेव विद्यते। अन्वाख्यानविगानं तु लक्ष्यभेदान्न दुष्यति ॥ ९१४

### सूत्रप्रत्यारव्यानस्य समाधानम्

पुनरुक्तत्वादिना हि यत्सूत्रप्रत्याख्यानम्, तस्य च पुनः समाधानम् । यस्यावैदिकमूलत्वान्न किचिदपि दुष्यति । ये चापीष्ट्यपसंख्याने ते च स्मृत्यन्तराश्रिते ॥ ९१५ न चाधिकोपसंख्यानान्न्यूनस्यास्त्यप्रमाणता ॥ ९१६

बह्वित्येतावता तद्यथा-वाजसनेयिशाखायामाध्वर्यवं चरकशाखासु च नाल्पविषयप्रमाणीकुर्वन्ति । तस्मादयमपि न दोषः ।

यस्तु सूत्रकारस्य प्रयोजनानभिधानोपालम्भः।

स श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वान्नोपालम्भत्वमहंति । ग्रन्थान्ते च स्वसंवेद्यं सुज्ञानं तत्प्रयोजनम् ॥ ९१७

# सत्यं बूयादित्यास्मृतिविहितस्य सत्यद्वयस्य निर्वजनम्

सत्यवचनं च सर्वश्रुतिस्मृतिषु स्वर्गसाधनत्वेन, यागसाधनत्वेन च नियतम् । सत्यं च द्विविधं शब्दसत्यम्, अर्थसत्यं च । तत्र यथैव यथावस्थिताविष्लुतार्थं-वचनं श्रेयःसाधनम्, एवं यथावस्थितशब्दसत्यवचनमिष, यथा चार्थसत्यविषर्ययः प्रत्यवायाय एवं विनियोगकालप्रयुक्तशब्दानृतवचनमिष । शब्दसाधुत्वज्ञानं च व्याकरणाभियोगविशेषादित्युक्तम् ।

तस्माद्विज्ञायमान्त्वान्नोक्तं मूलकृता स्वयम् । शास्त्रेण सर्वशब्दानामन्वाख्यानप्रयोजनम् ॥ ९१८

न च व्याकरणप्रयोजनाभिप्रायं प्रति केचिद्विवदन्ते । स त्वभिप्रायः किं न्याय्यः नेत्यर्थान्तरमेतत् ।

> धर्माय नियमं चाऽऽह वाक्यकारः प्रयोजनम् । वेदमूलस्तु तत्रैक एको व्याकरणाश्रयः ॥ ९१९

## साधुनियमप्रयोगनियमार्थाय व्याकरणम्

नियमद्वयप्रयुक्तं व्याकरणम् । साधुशब्दज्ञानात्तत्पूर्वप्रयोगाद्वा । स्वर्गयज्ञोप-कारसिद्धिरित्येतत्तावद्वेदमूलम्, अनन्यप्रमाणकत्वात् । अतआयं तावद्वेदाख्येन शास्त्रेण घर्मनियमः ।

> तथा व्याकरणाख्येन साधुरूपं नियम्यते । अविशेषेण सिद्धि स्याद्विना व्याकरणस्मृतेः ॥ ९२०

तेन वेदावगतसम्यग्ज्ञातसाधुशब्दप्रयोगात्मकधर्माङ्गत्वेन व्याकरणप्रक्रिये-तिकर्तव्यतया नित्यवाचकशब्दरूपज्ञाननियमः क्रियते ।

# वार्त्तिकभाष्यकारयोः परिहारं कृत्वाचिन्तान्यायेन

यञ्च कात्यायनेन ज्ञाने धर्म इति चेत्तथाऽघर्म इति तन्त्रेण, प्रसङ्गेन वाऽपशब्दज्ञानादधर्मत्वापत्तिदोषमभिधायो, शाख्यपूर्वप्रयोगेऽभ्युदय इति निःश्रेयससिद्धच्यायेऽवधारिते, यत्युनः परावृत्त्य भाष्यकारेणोक्तम्, 'अथ वा पुनरस्तु
ज्ञाने धर्म इत्यम्युपेत्यवादमात्रम्, तत्—पूर्वोक्तदोषपरिहारसामर्थ्यप्रदर्शनार्थं
कृत्वाचिन्तान्यायेनोक्तम् । परमार्थंतस्त्वन्यानथंवयप्रसङ्गविज्ञातपारार्थ्यापादितार्थंवादत्वात्फलश्चुतिर्नं फलप्रतिपत्तिक्षमा विज्ञायते । यथा 'योऽश्वमेधेन यजते य उ
चैनमेवं वेद' इति ज्ञानमात्रादेव ब्रह्महत्यातरणं यदि सिध्येत्, को जातुचिद्वहुद्वव्यव्ययायाससाध्यमश्चमेधं कुर्यात् । तद्विधानं चानर्थंकमेव स्यात् । एवं शब्द-

१ क. वापशब्दज्ञानादथधमंत्वापत्ति ।

ज्ञानाच्चेद्वर्मः सिध्येत्, को नामानेकताल्वादिव्यापारायासखेदमनुभवेत्। तस्मात्कतुवदेव ज्ञानपूर्वप्रयोगस्यैव फलं कारणे कार्यवदुपचारात्तण्डुले देववर्षण-वण्जाने धर्मवचनमापादिताधर्मपरिहाराभिधानशक्तिमात्रप्रदर्शनार्थमेवोपन्यस्तम्, न फलवत्त्वप्रतिपादनाय। 'द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थत्वात्' (४-३-१) इत्यनेन न्यायेन ज्ञानस्य पुरुषशब्दसंस्कारत्वन निराकाङ्क्षस्य फलसम्बन्धासम्भवात्।

आत्मज्ञानस्याभ्युदय-निःश्रेयसफलकत्वेन अप्रकरणस्थत्वेनार्थवादत्वमितिवर्णनम्

सर्वत्रैव हि विज्ञानं संस्कारत्वेन गम्यते । पराङ्गं चाऽऽत्मविज्ञानादन्यत्रेत्यवधारणात् ॥ ९२१

आत्मज्ञानं हि संयोगपृथक्त्वात्क्रत्वर्थंपुरुषार्थत्वेन ज्ञायते-तेन विना परलोक-फलेषु कर्मसु प्रवृत्तिनिवृत्त्यसम्भवात् ।

तथा 'य आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युविशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसंकल्पः सोऽन्वेष्टव्यः स विजिज्ञासितव्यः' तथा 'मन्तव्यो बोद्धव्यः' 'तथाऽऽत्मानमुपासीत' इति कामवाद-लोकवाद-वचनविशेषेजिज्ञासामननसहितात्म-ज्ञानकेवलावबोधपर्यन्तस्पष्टात्मतत्त्वज्ञानविधानापेक्षितवाक्यान्तरोपात्तद्विवधाभ्यु-दयिनःश्रेयसरूपफलसम्बन्धः, 'स सर्वाश्च लोकानाप्नोति, सर्वाश्च कामानाप्नोति तरित शोकमात्मवित्, तथा स यदि पितृलोककामो भवति, संकल्पादेवास्य पितरः समुत्तिष्टन्ति, तेन पितृलोकेन संपन्नो महीयते' इत्यादिना योगजन्याण-माद्यष्टगुणैश्वर्यफलानि विणितानि ।

तथा 'स खल्वेवं वर्तयन्यावदायुषं ब्रह्मलोकमिभसंपद्यते, न स पुनरावर्तते' इत्यपुनरावृत्त्यात्मकपरमात्मप्राप्त्यवस्थाफलवचनम् । अप्रकरणगतत्वेनानैकान्तिक-कृतुसम्बन्धासम्बन्धाच्च नाञ्जन-खादिर-स्रुव-वाक्यादिफलश्रुतिवदर्थवादत्वम् ।

## न च ज्ञानविधानेन कर्मसम्बन्धवारणम् ।

प्रत्याश्रमवर्णनियतानि नित्यनेमित्तिककर्माण्यपि पूर्वकृतदुरितक्षयार्थंमकरण-निमित्तानागतप्रत्यवायपरिहारार्थं च कर्तव्यानि । न च तेषां भिन्नप्रयोजनत्वाद् भिन्नमार्गत्वाच्च बाध-विकल्प-परस्पराङ्गाङ्गिभावाः संभवन्ति । शब्दज्ञानस्य त्वेकान्तेन प्रयोगाङ्गत्वात्पूर्वतरभावित्वाच्च न पृथक् फलसम्बन्धसम्भव इति ज्ञान-पूर्वप्रयोगफलवत्त्वमेव निश्चीयते ।

## अदिमद्वयाकरणस्यानादिविधिमूलकत्वं व्यवहारनित्यतामादायोपपत्तिः

यत्त्वादिमद्वयाकरणज्ञानतत्पूर्वकप्रयोगफलसम्बन्धोऽनादिविधिमूलो नावकल्पत इति । तत्र यूपादिकरणवद्वयाकरणपरम्परानादित्वादनुपालम्भः । 'तस्मादेषा व्याकृता' इति च व्याकरणव्यवहारिनत्यत्वमुक्तम् ।

## न चैषा सम्प्रदायेन व्याकृतेत्यभिधीयते। तत्र ह्युच्यत इत्येव व्याकृतेति तु निष्फलम् ॥ ९२२

यद्यपि च मनुना पिङ्कपावनमध्ये वेदादेवोपलभ्योक्तं 'यश्च व्याकुरुते वाचं यश्च मीमांसतेऽध्वरम्' इति । तेनापि पूर्वपश्चादुक्ताधीतवेदत्व-यज्ञमीमांसन-व्यतिरिक्तविषयेण सताऽवश्यमेतदेव व्याकरणज्ञानमाश्रयितव्यमिति तन्नित्यत्व-सिद्धिः ॥ २७-२८-२९ ॥

## (इति व्याकरणाधिकरणम् ॥ ८ ॥)

न्या ब्रु॰—माष्यकृता पदोत्तरत्वेन सूत्रं व्याख्यातुं कथं पुनिरत्याचिद्धृतम् । तद्वचाच्छे—तुल्येति । तत्रश्च पुनरिप अगृह्यमाणिवचेषत्वात् सर्वेषां वाचकत्वमापद्येते-तेत्याचयः । चक्यमित्याहेति माष्येणंतदाचिद्धानिपायांत्वेनंतत्स्त्रमवतारितं तद्वचाच्छे—अत आहेति । अत्राधिनोऽमियुक्तां भवन्तीत्यादिमाष्याददृष्टाधिनामार्याणां चव्दार्थाविषयादर-विचेषात्तदुपदेचे वाचकतत्त्वावधारणकारणित्यामाति । तच्च गाव्यादिचव्देष्वप्यार्थोप-देचतुल्यत्वादयुक्तमितिमत्वाऽर्थंविचेषप्रतिपिपादियवया पृच्छति—कःपुनरिति । अभियोग-तद्विचेषचव्ययोः प्रकृतोपयोगिनमर्थंमाह—तदुच्यत इति । चव्दपरोऽभियोग इति निर्देदः । अक्षणस्य व्याकरणस्य यच्छ्वणम्, तदम्यासिनिम्तः तं वा विषयीकृत्यामियोगचव्दः प्रवत्तंते स्वक्षणश्रवणाम्यासोऽत्रामियोगचव्दाः प्रवत्तंते स्वक्षणश्रवणाम्यासोऽत्रामियोगचव्दानेक्तः इत्यर्थः । यव्लक्ष्यमुदाहरणीकृत्य लक्षण-त्रवणमम्यस्तं तद्वचितिरक्तानान्तुल्यन्यायानां लक्ष्याणां तेन लक्षणश्रवणाम्यासेन ज्ञान-मियोगविचेषः फलेन तद्वेतोरम्यासातिचयस्य लक्षणाल्लक्षणश्रवणाम्यासातिचयोऽनियोग-विचेष इत्युक्तं भवति । ननु प्रतिपदपाठेनेव वाचकत्वनिक्षपणसिद्धेनं लक्षणश्रवणाम्यासातिचयोऽनियोग-विचेष इत्युक्तं भवति । ननु प्रतिपदपाठेनेव वाचकत्वनिक्षपणसिद्धेनं लक्षणश्रवणाम्यासातिचयायाविचयायोग्यासातिचयायक्षेत्रयाच्च्या प्रकृतिस्य प्रकृतस्योत्तरसाह—प्रतिवदेति ।

ननु प्रतिपदपाठस्याम्यासत्वेऽपि-

वेदान्नो वैदिकाः सिद्धाः लोकाच्वैव हि लौकिकाः ।

अन्यंकं व्याकरणमिति न्यायेन छौकिकवैदिकप्रयोगसिद्धत्वाद्वाचकतस्विनिरूपणस्य न व्याकरणपिक्षेत्याद्यस्कृषाह—सस्मादिति । वाचकसामस्त्याज्ञानत्वावाचकत्विश्वयोऽपि न सम्मवतीत्याह—सत्सामस्त्येति । ननु वाचकसामस्त्यज्ञानेऽपि कथमवाचकनिश्वयः स्यादित्या-द्यस्कृपाह—स्वरोति । सुत्रार्थमुपसंहरति—तेनेति ।

सूत्रं व्याख्याय, पूर्वंपक्षोक्तानि दूषणानि परिहरिष्यन्पदपूर्वंकत्वाच्च वाक्यात्मक-श्वास्त्रव्यापारसिद्धेरित्यादिनोक्तमितरेतराश्रयमनुमाषणपूर्वंकं परिहरित—यस्वित । प्रयोगोत्पत्त्यशास्त्रत्वादित्यनेन लक्षणशास्त्रस्य तन्मूलशास्त्रस्य वा लोकप्रसिद्धपदप्रयोगा-दुत्पत्तेः प्रयोगनियामकत्वासम्मवादितरेतराश्रयस्य यदुक्तम्, तद्यदि ताविद्वणीतवाचकत्वैः पदैरन्वाद्यानम्, अन्वाख्यानाच्च वाचकत्वनिर्णय इत्येवं रूपमिप्रतेतम् ततो वाचकत्वा-निर्णयेऽपि प्रतिपादकत्वमात्रेणान्वाख्यायकत्वोपपत्तेः सुपरिहरिमत्यर्थः । नतु च कुत्वं कस्मान्न भवतीत्यादिलक्षणानुगमदर्शनाद्वधाकरणावयवभूतेष्विप पदेषु साधुत्वनिणंयेन भाव्यमित्याद्यङ्क्य—पुनस्तैरपीत्युक्तम् । अथ लक्ष्याणां शब्दानां साधुत्वे सत्यन्वाख्यानमन्वाख्यानाच्च साधुतेवीतरेवराश्रयमित्रितं तत्राह—यदीति । न त्वेवदस्तीति शेषः । नतु व्याकरणात्प्रागेव साधुत्वज्ञाने व्याकरणात्र्यंत्रयं स्यादित्याराङ्क्ष्याह— निर्कानिति । रलोकं व्याचष्टे—तेनेति । नतु लौकिकशव्दानां सङ्कीणंत्वाद्भवत्वन्वाख्यान-मधंवद्वैदिकानां त्वसङ्कीणंत्वादनर्थकमित्याराङ्कते—वेद इति । अनेन च नवाश्रितप्रतिपद-पाठानां लक्षणं न कार्यमित्यादिनोक्तमानर्थंक्यं प्रसङ्गात्परिहारायाऽनुमाषितं सर्वंसाधु-धव्दानां वेदे श्रयोगे सित् व्याकरणानर्थंक्यं स्यात्कृत्तस्तसाधुश्वव्दिषयत्वामावात्तु वेदस्य वदनुगतश्वव्दान्वाख्यानार्थं व्याकरणं भविष्यतीति परिहरति ॥ २७ ॥

न्या ० सु ० — माषायामित्यधिकृत्यानुगतानां लोकविषयत्वाच्छन्दसीत्यिधिकृत्यानुगतानां च वेदविषयत्वाच वेदस्य कृत्स्नविषयतेत्युपपादयति — केचिविति । तेन लोकव्यवस्थितानां तावल्लक्षणमर्थविद्याद्ययः । कृत्स्नसाधारणसाध्रुद्यब्दविषयत्वस्याप्येकस्यां वाखायाम-मावात्सवंद्याखागतानां चाध्ययनाद्यक्तेः द्याखान्तरगतसाधारणद्यव्दानामप्यपञ्चद्येक्यये विवेकाय लक्षणमर्थविदित्याह् — सर्वेति । एतदेव विवृणोति — सथैवेति । अद्यक्तावानन्त्यं कारणमाह—प्रकृतीति । इत्यं निर्णातवाचकत्वैः पर्वरन्वाक्यानमन्वाक्यानाच्च वाचकत्व-निर्णय इत्येवं रूपे लक्ष्याणां चव्दानां साधुत्वे सत्यन्वाक्यानमन्वाक्यानाच्च साधुतेत्येवं रूपं वा लक्षणगतेऽन्योन्याश्रये परिहृते यदि कश्चिद्वयाकरणमूलभूतो वैदिको विधिव्यक्तरणा-श्रयो वेदविद्वचाश्रयं च व्याकरणमित्येवं रूपम् । तस्मान्न ब्राह्मणेन म्लेच्छितवा इत्यादिल्लक्षणमूलगतिमनरेतराश्रयं ब्र्यात् तशाह—एतेनेति ।

पुरुषार्थं यत्स्वर्गे लोके कामधुरमवतीति प्रतिपादितम् अदृष्टं साध्यं कृत्वर्थं च ब्राह्मणेन न म्लेन्छितवा इिल्योतिष्टोमप्रकरणाधीतवान्यकल्पव्याकृता वागुद्यत इत्यनारम्या- षीतवाक्यकल्पं वा, यत्साध्यम्, यन्व साधुराव्दप्रयोगास्यम्, साधुराव्दज्ञानास्यं वा साधनं तयोयंत्साध्यसाधनमाविष्ठायकं वाक्यं तद्गतानां शास्त्रान्वतादिपदानां वा या व्याक्रिया, तस्याश्र या पूर्वप्रसिद्धविध्वाक्यमूलल्वकल्पना त्वयेष्टा, तस्याश्र तद्माक्यम् लद्धाक्यमूलत्वे वेदविधितः प्राक्तिद्धत्वकल्पनापत्तेस्तदाश्रयो वेदविधिः, तस्याश्र तन्मूलल्वकल्पना तदाश्रया सेतीतरेत- पात्रयत्वस्य यः प्रसङ्गः शक्यते एतेन प्रासाङ्गिकानर्थंक्यपरिहारसमाधानस्याबुद्धिस्येन लक्षण-गतेनेतरेतराश्रयत्वपरिहारन्यायेन प्रत्युक्त इत्यर्थः । एतदेव व्यतिरेकदर्शनपूर्वंकं विवृणोति— यदि हीति । अन्वास्थानं प्रकृत्यादिविभागेनास्थानम् । अन्वास्थयाः साधुश्रव्दाः अन्वास्थानानां विधिः—व्याकृता वागुद्यत इत्यादिप्रयोगो व्यवहारकाल इति चतुष्ट्यं साधुशब्दिवषयं ब्राह्मणेन न म्लेन्छितवा इत्यन्वास्थातानां प्रतिषेधः व्यवहारकाले वर्जनम्, चेत्यसाधुविषयं द्वयमिति षट्कस्याप्यनादित्वे सति सर्वेषामन्वास्थानादीनां सर्वदाऽनवगतपूर्वापरिवभागसम्बन्धे सति यदात्यन्तादृष्टार्थंत्वमात्रमेषां शास्त्रीयप्रत्ययाधीनं न स्वस्थम्, तदा सर्वकालक्याक्रिय- माणत्वेन विद्यमानस्य शब्दस्य यो नियमविधिस्तयेत्यर्थः, निषेषोऽपि विध्वबद्धतेनोपलक्षितः।

त्योरना दित्वेऽवगम्यमानवासौ वेदविधिश्चेति वेदविधित्वेनावगम्यमानत्वं हेतुः । इतरेषामवगम्यमानो वैदिको विधिमूँलं येषामित्यवगम्यमानवेदविधिमूलत्वं वैदिकस्य विधेरनादित्वाक्षेपकत्वे वेदादीनां स्वरूपविधयः कार्यविधयः साधनविधयश्च दृष्टान्तिताः ।

**ध्विनमात्राण्यसाधूनीस्यादिना गान्यादीनामवाचकत्वस्य लोकविरुद्धत्वं यदुक्तं** तस्परिहारायानुमाषते — यस्विति । भेर्यादिशब्दश्च मानुकाक्षपाठश्च प्रसिद्धानि च न्यूनवर्णान्यतिरिक्तवर्णानि विपर्यस्तवर्णानि च यानि पदानि तहचितिरिक्ता ये प्रसिद्धा गाव्यादयः शब्दाः । तेषां मध्य इत्यर्थः । परिहरति — तत्रीत । एकार्थविषयेषु सहश्रशब्दे-ध्वेकस्य शक्ती क्लुसायामितरेम्यस्तदशक्तिजत्वेनापि प्रतीत्युपपत्तेरेकस्यैव शक्तिरिति निर्णितिऽपि, कस्यैकस्येत्यनिर्णयात्संमुख्यवाचके लोके सत्यविषद्धी लक्षणाद्वाचकनिर्णयः। यदि तु लक्षणमनाहत्यागृह्यमाणविशेषत्वात्सर्वेषां वाचकत्वं कश्चिद्वदेत्तं प्रति स्मृत्याचार-बाषो वाच्य इत्यर्थः । इलोकं व्याचष्टे-लोकेति । नन्वेवं सत्यवाचकत्वप्रतिज्ञाया लोक-विरोधः प्रयमपादे कथमुक्त इत्याशङ्क्रभाह-तकेणिति । सम्बन्धग्रहणात्पूर्वं यस्माध गमयत्यतः गवादेर्नामिघार्याक्तर्देवदत्तपदे यथेत्यनुमानस्य लोकेऽपिक्षितवाचकावाचकविवेक-हेतुत्वामावाल्लोकविरोधः । स्मृतेस्तु तदपेक्षितविवेकहेतुत्वादविरोध इत्याशयः । दृष्टान्तं विवृणोति-यथैवेति । वर्णविवेकावधारणस्य प्रत्यक्षत्वेनोक्तत्वात्स्मरणादेवेत्यवधारणं सहकार्यान्तरसात्रनिवृत्त्ययं छोकविरोधामाव इत्यनेन स्मर्यमाणस्य तु वाचकावाचकविवे-कस्य ब्राह्मणादिविवेकस्येव न लोकविरोध इति नवघ्याहारेणोत्तराई योजितम् । विपरीत-बाषप्रतिपादकस्वं नाष्याहारं विना स्मयंमाणेन विरोधो बाध इत्येवमन्यया व्याचच्टे-यथा चेति । स्मृत्या बाध इति विग्रहः । ननु निर्मूलत्वात् स्मृतेनं वाधकत्वं युक्तिमिख्या-आदितश्चेति । प्रमाणमूलस्वेन स्मृतेर्वाधकत्वोपपादनायादितः—स्मृते-रित्युक्तम् । कृतः सिद्धः इत्यपेक्षिते — प्रत्यक्षेणेत्युक्तम् । नन्ववैयाकरणेरनवगमान्नास्य प्रत्यक्षता युक्तेत्याशः ङ्काय--- कुशलेरित्युक्तम् । यथा मातापितृसम्बन्धस्मृतिकुशलेबाह्मणादि-मिन्नँ ह्ममेदोऽनगम्यते, तथा प्रकृतिप्रत्ययास्यानकुशलैः साध्वसाधुविमाग इत्यर्थैः । यद्यप्यर्थै-प्रस्यायनाञ्जरबरुक्षणं साधृत्वं लिञ्जावगम्यम्, तथापि तदाश्रयस्यानपश्रष्टशब्दरूपस्य प्रत्यक्षताऽभिप्रेता । एवमसाघुत्वभूपन्यस्यापभ्रष्टकपस्येत्यदोषः ।

> धर्थबोघानपेक्षा तु नानपभ्रष्टरूपता। साधुत्वमेकवर्णेऽपि प्रसङ्गादिति वर्णितम्।।

ननु स्मृतीनां धास्त्रभूलत्वस्योक्तत्वात्तर्विषद्धं व्याकरणस्मृतेः प्रत्यक्षमूलत्वाभिषान-मित्याशङ्कष्माह—यो नामेति । फशेत्पत्तेरनियतकालत्वात्सम्बन्धस्यानियतकालत्वं साब्व-साधुविवेकस्य तु प्रत्यक्षप्रमह्यत्वोपपत्तेः, तदपह्नवे न केवलं स्मृत्या बाधः, किं तु प्रत्य-क्षेणापीत्याह — ग्रस्य त्विति । सङ्गीतशास्त्रे स्वरगतरागविवेकप्रकीणंकप्रबन्धताल-वाब-नृताक्याः सष्ठाक्यायाः ।

मनः प्रेरयते मनः। विवक्षमाणोऽयं देहस्थं वह्मिमाहन्ति स प्रेरयति वहायन्थिस्थितः सोऽथ क्रमाद्रव्वंपथे नाभिहृत्कण्ठमूर्द्धास्येष्वाविर्मावयति नादोऽतिसुक्ष्मः सुक्ष्मव पृष्टापृष्टव इति पञ्चामिधावन्तः पञ्चस्यानस्थितीः क्रमात् ॥ व्यवहारे त्वसौ श्रेषा हृदि मन्द्रोऽभिषीयते। कण्ठे मध्यो मूर्धिन तारो द्विगुणवोत्तरोत्तरः॥ तस्य द्वाविशतिर्मेदाः श्रवणाच्छु स्तयो मताः। स्यातां निषादगान्धारी द्विश्रुती धैवतर्षंभी।। **বিশ্বু**ৱী वेदश्रुतयः षड्जमध्यमपश्चमाः। मयूरवातकच्छागक्रीश्वकोकिलदद्रैराः गर्वभः सप्तषद् जादिक्रमादुःचारयन्त्यमी

इत्यादिलक्षणैःषड्जादीनां विवेके द्वितीयेन रागिववेकसंज्ञकेनाध्यायेन कृते तदम्याससंस्कृतेन श्रोत्रेण यथा षड्जोऽयमृषक्षोऽयं गान्धारोऽयं मध्यमोऽयं पश्चमोऽयं धैवतोऽयं निषादोऽयमिति स्वरिववेकज्ञानं जायते । तथा यस्य व्याकरणस्मृतिजनिते साध्वसाधुविवेके पूर्वं जाते, पश्चाद्वधाकरणश्चवणाभ्याससंस्कृतश्चोत्रस्य साध्वसाधुविवेक-विषयं प्रत्यक्षं जायते । तं प्रति साध्वसाधुसङ्करं साध्यतः प्रत्यक्षवाधो ब्राह्मणादिवणं-सङ्करसाधनवद्भवतीत्यथंः । अतस्त्वपक्षस्यैव प्रमाणिवरोधः नास्मत्पक्षस्येत्य्पसंहरिति—तेनिति । प्रत्यक्षप्राह्मत्वे सितं तत्पूर्वंकस्यानुमानादेरिं सम्भवात्समस्त्वग्वदः । यच्चादृष्ट-विषयवच्छव्दानां साध्वसाधुतेत्यादिना साध्वसाधुविवेकस्याप्रामाणिकत्वेन विधिनिषेष्-विषयत्वायोगान्न धर्माधमंसाधनत्वरूपापि साध्वसाधुविवेकस्य सप्रमाणकत्वाभिधानेन परिहृतं भवतीत्याह् — सेनेति ।

ननु---

'साधुत्वं नेन्द्रियग्राह्यं छिङ्गं वाऽस्य न विद्यते । ग्रास्त्रस्यं विषयो नैष प्रयोगेऽप्यस्य सङ्करः ॥'

इत्यन्यैरुक्तम् । तस्य कः परिहारः ? इत्याशक्क्षभाह—यस्ति । इन्द्रियप्राह्यत्वं विवृणोति—प्रस्तेति । प्रस्तमविमक्तिकोच्चारणं निरस्तं विदलेषितसंयोगम्, अम्बूकृतं सिनष्ठीवितम् । संवृतकलप्रगीतोपगीतिक्वण्णरोमशादीनामादिशब्देनोपादानम्, दोषवीज-तानां नियतह्नस्वादिमात्रकालामिन्यङ्गभानां यथावृद्धव्यवहारं लक्षितेन क्रमेण प्राह्याणां वर्णानामिन्द्रयग्राह्यत्वमित्यर्थः ।

नन्वेवमप्यथंप्रत्यायनाङ्गत्वलक्षणस्य साधुत्वस्येन्द्रियग्राह्यत्वं नास्तीत्याश्रङ्क्षण्, वाचकत्वस्य साधुत्वस्याविनष्टत्वेन निरूप्यत्वात्तिद्विषयस्य ज्ञानस्य श्रोत्रजन्यत्वेनेन्द्रिय-ग्राह्यत्वं नास्तीति वक्तुम् अविनष्टेत्युक्तम् । प्रकृतिप्रत्ययान्वाख्यानस्पृतिसहक्रतस्य च श्रोत्रस्याविनष्टरूपविषयज्ञानहेतुत्वादवैय्याकरणस्याज्ञानं युक्तमिति —स्नर्यभाणज्ञव्वेनोक्तम् । यथोदात्तादिरूपज्ञानश्रोत्रं स्मृतिमपेक्षते तद्वदिवनष्टरूपज्ञानेऽपीति दृष्टान्तार्थः।

लिङ्गप्राह्यत्वं विवृणोति—तदुत्तरेति । प्रत्यक्षेण साध्वसाधुविवेकग्रहणोत्तरकालं यत्प्रवृत्तं लक्षणम्, तद्गतं प्रकृतिप्रत्ययलोपादिसाधुत्वाव्यभिचारितया लक्षणेनावगतत्वादु-दाहृतशब्दे दृष्टान्तेन शब्दान्तरे साधुत्वानुमानाय लिङ्गं मवतीत्यर्थः ।

### वृद्धप्रयोगगम्यश्र हि शब्दार्थीः सबै एव न ।

इत्यनेन न्यायेन शब्दार्थंस्य वृद्धप्रयोगमात्रावसेयत्व।वधारणात् भवन्तीत्यादिषु शब्देषु वृद्धाप्रयुक्तत्वेनार्थंप्रत्यायकत्वामावात्साधु त्वरिहते विशेषणं कृतम् । अस्मादेव विशेषणादर्थं-पारमाश्वक्षयं, व्यवहारगतार्थंप्रतिपत्तिसहितत्वं विशेषणं कृतम् । अस्मादेव विशेषणादर्थं-प्रत्यायनार्थंत्वम् साधुत्वलक्षणं वात्तिककृतोऽमिप्रतिमिति ज्ञायते ।

शास्त्रविषयत्वं विवृणोति — ज्ञास्त्रस्य चेति । श्रुतिसमृतिकपत्वेन कृत्वधंपुरुषायं-सामनत्वप्रतिपादकत्वरूपेण विधिनिषेमितवन्धनार्थान्यंज्ञापकत्वरूपेण कार्यंस्वरूपज्ञापकत्व-रूपेण चेति चतुर्द्धा द्वेविष्यं विवृतम् । साधुत्विमिन्द्रियग्राह्यमिति साधुत्वश्चाव्येनासाधुत्वस्या-प्युपलक्षितत्वादनयंज्ञानार्यंतिषधशास्त्रविषयत्व (मसाधुत्वस्य दिशतम् । अयं-साष्ट्वसाधुत्व-रूपो विषय इत्यर्यः । ननु साष्ट्वसाधुशब्दप्रयोगयोत्तिशामित्वसाधनत्वज्ञापने साष्ट्यसाधनमाव-विषयत्वाच्छास्त्रस्य साष्ट्वसाधुविषयत्वं न स्यादित्यशिक्वश्चवेविषय एवान्योऽपीत्युक्तम् । अन्योऽपि यागादिरेव विषये विषय इत्यर्थः । द्विविधशास्त्रविषयत्वमेवोपपादयति — अविनन्दैरिति ।

साघुण्वदप्रयोगस्य स्वर्गसाधनत्वम् । 'एकः घव्द इत्यस्य कामधुक्णव्दयुक्तस्य शास्त्रस्य विषयः' यज्ञोपकारसाधनत्वव्याकृता वागुद्यत इत्यनारम्याधीतस्याप्यश्चप्रतिप्रहेष्टिन्यायेन व्याकृतत्वस्य लौकिकवैदिकवाग्वदनिषयकत्वे कृत्वर्थपुरुषार्थत्वलक्षणावैरूप्यापत्ते- लौकिकमात्रविषयत्वेऽपि फलकल्पनागौरवापत्तेवैदिके कर्मणि या वागुद्यते, सा व्याकृतेन्यर्थावधारणात् विषयः, अपशब्दमाषणस्य प्रतिषिद्धाचरणिनिमत्तकृतुवैगुण्यरूपान्थंसाधनत्वं 'ब्राह्मणेन न म्लेच्छितवा' इति निषेषशास्त्रस्य ज्योतिष्टोमप्रकरणाधीतस्य विषयः, अस्य निषेषस्यानृतवदनिषेषवत्प्राकरणिकं कृत्वर्थत्वं याज्ञे कम्मणि स नियमोऽन्यत्रानियम इत्यादिना महामाष्यकृताऽप्युक्तमिति सूचियतुम्—याक्षे कर्मणीत्युक्तम् । 'वाग्योगवित् दुष्यिति चापशब्दिरिति स्मृत्यापि वाचैव हि मनसा च यज्ञो वत्तेत इत्यादिलिङ्गदर्शना-द्वाग्योगशब्दस्य यज्ञपरत्वावगतेर्वाग्योगविव् व्यव्यति चापशब्दिर्य यज्ञपरत्वावगतेर्वाग्योगविव्यत्वया व्याख्यातुं श्वस्य-

१. अयं पा० २ पु० ना०

त्वाद्यज्ञविषयत्वम्, अपश्चव्दिनिषेषस्यावसीयत इति सूचियतुम् - यथोक्तमित्युक्तम् । यच्च
प्रतिशब्दं विधिनिषेषवाक्यानुमानकत्पनानुपपत्तेनं साव्वसाधुतयोनिधिनिषेषविषयत्वं
सम्मवतीत्युक्तम् । तत्परिहरति —द्वाभ्यामेवेति । क्रत्वर्णपुरुषार्थविष्योर्मेदेऽपि विधित्वेनैक्यं
मत्वा—द्वाभ्यामित्युक्तम् । ननु वेदवचनं पुनर्वस्तुस्वरूपत्व्यगुणदोषान्वाख्यानपरं
विधिप्रतिषेषानपेक्षं नैव किवित्प्रमाणत्वेन सम्मवतीत्यनेन वेदस्य स्वरूपपरत्विषेषात्क्यं
स्वरूपज्ञानार्थश्चास्त्रविषयता साव्वसाधृत्वयोषक्तेत्याश्चङ्कयाह् — न चेति । 'यावदेकाहेनाश्चो
याति तावदाश्चीनं । ननु तत्राप्यविनाश्ची वा अरेऽयमात्मा ज्ञात्वय इत्येवंविधिपरस्यैव
यास्त्रस्य स्वरूपज्ञानार्थत्वाक्ष विधिरपेक्षस्येत्याश्चङ्कयाह् अथापीति । अत्रापि वर्द्धार्थंप्रत्यायनाङ्कत्वविशिष्टलक्षणानुगतत्वरूपकोपलक्षणोपपत्तेर्येऽर्थंप्रत्यायनाङ्कभूताः शब्दा लक्षणामुगताः ते साधवः, अन्ये चासाषवः प्रत्येतव्या इत्येवं ज्ञात्वा शास्त्रावधारितप्रयोजनान्
शाधुशब्दान्प्रयोक्तुमिच्छेन्नानर्थंप्रत्यायनाङ्कभूताः शब्दा लक्षणेनानुगतास्ते साधवः न वा
लक्षणेनाननुगतानित्येवं विधिनिषेषपरयोः शास्त्रयोः साध्वसाधुस्वरूपज्ञानार्थंत्वं मविष्यतीत्याश्चयः । यावद्रपमित्यनेन द्वयोरेव विधिनिषेषयोरेकेनोपलक्षणेन—सर्वंशब्दापशब्दव्यापित्वमुक्तम् ।

शास्त्रस्य विषयोऽप्येष इत्यपिशब्दसूचितमुपमानादिप्रमाणविषयत्वं दशाँयन्तुपमानं तावद् द्विविधमाह---निः सन्विग्धेति । यो ह्यविनष्टत्वेन निःसन्दिग्धो वृद्धप्रयुक्तो देवदत्त-शब्दो, यश्र विनष्टत्वेन निःसन्दिग्धो बालप्रयुक्तस्तत् शब्दस्तत्सादृश्यं यच्च पदुकरणामि-व्यङ्गचत्वादिधमंसामान्यभूतस्वरूपं गोश्चदादेष्पमानेनावगम्य पटुकरणाभिव्यङ्गचत्वस्य विनष्टाविनष्टरूपत्वेन देवदत्तादिशब्दे व्यासिदशंनाद् गोशब्दादी विनष्टाविनष्टरूपत्वेन देव-दत्तादिराब्दे व्यासिदर्शनाद् गोराब्दादौ विनष्टाविनष्टरूपत्वानुमानं सम्मवतीत्युपमानपूर्वका-नुमानविषयत्वं साध्वसाधुत्वयोरुपचारादुपमानविषयत्वेन विवक्षितमिति—शायाविने सुचितम् । सङ्कीणंसाधुविषयं चेदमु०मानं लक्षणानुगतवैदिकशब्दसादृश्यं लक्षणानुगतत्वस्या-विनष्टत्वेन वैदिकेषु व्याप्तिदर्शनात् लौकिकेष्वविनष्टत्वानुमानमत्येतदप्युपमानपूर्वकमेवानु-मानमसङ्कीर्णंसाधुत्वविषयिमिति दर्शयितव्यमित्यनेन सूचितम्। सङ्कीर्णंसाधुत्वविषयां तावदर्यापत्तिमाह -तथेति । लक्षणनैरपेक्ष्यामिप्रायो लौकिकराज्दः । वृद्धव्यवहारनिबन्ध-नेनाथंप्रत्ययेन योत्थापिता वाचकत्वविषयार्थापत्तिः, तया विनष्टस्य स्वामाविकार्थामिधान-शक्तत्वरूपवाचकत्वानुपपत्तेरविनष्टरूपं साधुत्वं गाव्यादिशब्दसङ्कीणं निश्चीयत इत्ययंः। असङ्कीर्णंसाघुत्वविषयामर्थापत्तिमाह् —तत् इति । अन्याशक्तिनिमित्तं तदनासिक्तिमित्तं स्पृष्टादिकरणवैगुण्यनिमित्तं वा यत्सम्मवत्यपभ्रष्टं रूपम्, तद्वजितस्य केवलस्य साधोर्यंत्लक्षणे-नान्वाख्यानम्, तदन्यथानुपपत्त्या गोशन्दादेरेव साधुतेति सिद्धम् । गवादिशन्दनियतमसङ्कीणं-साधुत्वज्ञानमित्यर्थैः । गान्यादिशन्दानां लक्षणामावस्यासाधुत्वं विनानुपपत्तेरमावपूर्विक-यार्थापत्या साधुत्वामावनिश्वयात्तद्द्वारेणामावस्यापि साध्वसाघुत्वनिर्णयो विषय इत्याह— अपभंशेष्वित ।

ननु प्रत्यक्षावित्रयविषयत्वाभिधानमात्रेण परोक्तरलोकप्रतिकञ्चुकसिद्धेरुपमानादित्रयविषयत्वाभिधानं किमर्थमित्थाश्रङ्क्ष्याह्—इतिति । व्यापारशव्देनामानोपमानयोः
साक्षास्त्राध्यस्य इत्येति वृत्वित् । प्रयोगेऽप्यस्त्यसङ्कर इत्येति इनुणोति—यद्यपीति । मातापितृसम्बन्धकुश्रलानां श्राह्मणादिविवेकवत्प्रकृतिष्रत्ययान्वास्यानकुश्रलानां साध्वसाधुशब्दविवेकोऽस्तीत्यर्थः । किञ्च साधुत्वं नाम
दोषविज्ञतत्वम् । तच्चान्यत्रापि परीक्षकगम्यं दृष्टमित्याह—यथा चेति । रत्नतत्त्वपरीक्षका
यथा पद्मरागादीनि विवेकेन जानन्ति, तथा परे शब्दनामदोषविज्ञतत्वम्, सच्चान्यत्रापि
परीक्षकतत्त्वपरीक्षकाः साधुत्वं विवेकेन जानन्तीत्यर्थः । लक्षणस्य च साध्वसाधुविवेकोपायता रत्नपरीक्षायामेव दृष्टेत्याह—यथिति । एवं च साव्यसाधुविवेकस्य प्रत्यक्षादिनावगितसम्मवे तिज्ञराकरणाच्च तत्पूर्वंकपुरुषवचननिराक्रियापि सिद्धेति यदुक्तम्, तदिपप्रतिहतं मवतीत्याह् पौरुष्येति ।

नतु व्याकरणानुगतसाधुत्वानन्तरं प्रत्यक्षेणासङ्कीणंसाधुत्वदर्शने माभूदन्वपम्परान्यापातिः । सङ्कीणंस्य तु साधुत्वस्य पूर्वदृष्टस्य व्याकरणमात्रात् विवेकज्ञाने तृदाप-तिरपरिहार्येत्याशङ्कथाह—यावानिति । अयमाशयः— न तावदृष्टसाधनत्वलक्षणसाधुत्व-विवेकेऽन्यपरम्परान्यायापतिः विधिनिषेधमूलत्वादिवनष्टरूपसाधुविवेकेऽपि न तदापत्ति-वेदादिविद्यास्यानप्रयोगमूलत्वादिति ।

यच्चार्यप्राप्तश्च योऽर्यः स्यादित्यनेनार्यप्राप्तत्वात्साधुविधानानुपपत्तिरित्युक्तम्, तवनुमाषणपूर्वकं परिहरति यन्त्विति । यथा चतुर्ये समे दर्यंपूर्णमासाम्या यजेत 'पौर्णमासयां पौर्णमास्या यजेत' दर्यपौर्णमासयोश्वत्वार ऋत्विजः इत्युपात्तानामपि देशादीनामर्थप्राप्तत्वादविधानमिति पूर्वपक्षयित्वा, पक्षप्राप्तानामपि नियमार्थो विधिरिति नियमार्था श्रुतिरुच्येत इति सूत्रेण सिद्धान्तयिष्यते । तथात्रापि नियमार्थो विधिर्मविष्यतीत्याशयः ।

यन्नात्यन्तावाचकत्वादित्यनेन व्यावत्त्यां विव्यप्त सिंधि विवृत्त्ययं स्य नियमस्यानुपपत्तिरित्युक्तं तदय्यनुमाषणपूर्वं परिहरिति—यन्वित । यत्त्वयाऽन्यनिवृत्तिफलो विधिनियम इत्युक्तः । स नियमः, परिसंख्या वेत्यनेन कि नादौ परस्तानियमः किन्तु परिसंख्येत्याद्ययः । सा चाल्यन्तव्यावृत्त्याद्विना नेष्यते, यस्तु परमार्थंतो नियमः, स नित्यतामात्रकारीति किमिति व्यावृत्त्याद्विना न लम्यत इत्यर्थः । ननु माषणे साधूनां नित्यप्राष्ठत्वान्त्रियमोऽनर्थंकः स्यात्, माषणिनयमे तु मौने दोषः प्रसज्येतेत्युक्तं तत्राह—सतीति ।
द्विष्ठा परस्यार्थः पुरुषेण ज्ञाप्यते स्वामिप्रायप्रकाशनद्वारेण वा तिन्तरपेक्षमुख्यगौणलाक्षाणिकैव त्रैक्ष्यादिस्मरणमात्रे वा । तत्र स्वामिप्रायप्रकाशनद्वारार्थंज्ञापनिमह त्रैक्ष्य्यस्मारणादिद्वारार्थंप्रकाशनव्यावृत्त्यर्थंमाषितव्यशव्येन लक्षणयोक्तम् । अनेन च पूर्वंपक्षोक्तं दूषणद्वयमिष परिदृतम् । शब्दच्यापारद्वारार्थंज्ञानस्ये हि माषणे साधुव्यतिरिक्तोपायाप्रसक्तेः
साधुनियमानर्थंक्यमपरिहार्यम् । अर्थज्ञापनमात्रे तु साधुनियमे त्रैक्ष्याद्युपन्यासः शास्त्र,

काराणां विरुद्धधेत । स्वातन्त्र्येण तु सर्वदा साधुमाषणिनयमे मीने दोषोऽपरिहार्यः । स्वामित्रायप्रकाशनद्वाराऽयंज्ञापनं मीनिनाक्षिनिकोचादिना क्रियमाणं न श्रेयःसाधन-मित्यक्षिनिकोचादिन्यावृत्त्यमिधानेनैव सूचितम् । अतश्व मोजनादौ मीनिवधाने शाकादे-मांषणिनवारणादि हस्तसंज्ञादिना न कार्यं शिष्टाचारिवरोधापरिहाराणं वा मीनिवध्य-भावविषयत्वं साधुमाषणिनयमस्य कल्पनीयम्, गाषणानुवादेन साधुनियामकत्वं कल्प्यम् । साधुमाषाश्चान्दस्त्वस्मिन्पक्षे विशेषणाश्यः ।

नन्वस्यिनवृत्त्या शिष्टाचारिवरोधपरिहारायँ वा मौनविध्यमावं विना नित्यत्वायोगा-श्चियमेऽप्यन्यिनवृत्तिरवश्यं कल्प्येत्याश्चङ्काहः — यद्यपि चेति । साधुस्मृत्या व्यवहिता-नामसाधूनः तदर्थंप्रतिपादकत्वोपपत्तेरपश्चंशकाले प्रयोगः सम्भवतीति विप्रकर्षामिधायि-कालशब्दोक्तानां स्मयंमाणावधिदीर्धंकालप्रयोगरूपकृढशब्दोक्तम्ले च्छमाषणविल्रसणसाधु-सादृश्यरूपात्मककारणद्वयः स्यया भ्रान्त्या वाचकत्वेनार्वाचीनैगृंहीतानामिदानीन्तनकाले प्रयोगः सम्मवतीत्यर्थः ।

गाव्यादिशव्दानामिववेकिलोकप्रसिद्धशब्दान्तरत्वमङ्गीक्रस्य प्रसिक्तदैशिता । परमार्थ-तस्तु तेषां गवादिशव्दापश्रंशमात्रत्वेन शव्दान्तरत्वामावाद्विनाशनिवृत्तिमात्रं नियमफल-मित्याह—अथ वेति । मा कश्विद्विनीनशदित्येकवचनान्वयायऽध्याहायँ विनाशनिवृत्त्ययँत्वं नियमस्य दृष्टान्तपूर्वंकमुपपादयति - तद्यथेति ।

तस्माद् ब्राह्मणेनेति प्रतिषेधः, तस्मादेषेति च त्रिविधिरविनष्टप्रयोगिनमथायं इत्य-न्वयः। म्लेन्छतिधात्वर्यव्याख्यायंत्वापमाषितत्वादिति महामाष्यकृतप्रयुक्तं वात्वन्तरं विद्यातम्। विनाधिनवृत्त्यर्थंत्वोपपादनाय दुष्टः छन्द इति स्मृत्युपन्यासः। किचिद्विनष्टस्यापि मग्नश्रःङ्गगोन्यायेन छन्दत्वानपायात्कथमपशन्दतेत्याशङ्क्रभ प्रमादाविनिमित्तेन विनाशे-त्याशुक्तम्ः अयिमत्यनेनापशन्दत्वं परामृष्टम्। विनष्टस्यापि गवादिशन्दस्य म्लेन्छेर-प्रयोगात् किन्निमित्तो म्लेन्छशन्द इत्याशङ्क्रभ प्रकृतिप्रत्ययान्वास्यानरूपन्यक्तपमावेना-व्यक्तोच्चारणत्विनिमित्तता स्मरणेन सूचिता। प्रत्यक्षविधिनिषेधोपन्यासेन नात्र साधुमि-मिषेतासाधुमिनैति विधिनिषेधौ कत्यौ; येनोक्तदोषद्वयापत्तिः स्यादिति सूचितम्।

ननु प्रमादादेरमाथे विनाधस्याप्रसक्तेभवि वा परिहर्तुं मधक्तेनिषेषो न युक्त इत्या-शक्ते — ननु र्वेति । विनाशकारणनिषेषद्वारेण विनाशनिषेषो मविष्यतीति परिहरति — उच्यत इति । अशक्तेः प्रागमावरूपायाः स्वभावसिद्धत्वात् निषेषो न शक्य इत्याशङ्क्रय — सामध्ययित्युक्तम् । प्रमादाशक्तमावेऽपि च त्रेषा प्रसक्तिः सम्भवतीत्यन्यया परिहरति — अन्य इति । उपसंहरति — तत्कथं नामिति ।

यिंकिचित्प्रमादाशक्तिरूपक्लेशो वा, दाक्षिण्याद्यनुवर्त्तनं वाऽनिमयुक्तसंव्यवहारो वापभ्रंशकारणम् । तत्परिहारार्थंमविनष्टशब्दप्रयोगविषयापन्नो नियम्यत <u>इ</u>त्यर्थः । य<del>ण्य</del> न चादृष्टार्थंतापि तस्येत्यनेन दृष्टार्थंत्वाच्छब्दप्रयोगस्यादृष्टार्थो—नियमो न युक्त इत्युक्तम् । त्त् क्रियारूपस्य नैराकाङ्क्ष्येऽपि तद्गतस्य नियमस्यादृष्टार्थंत्वं विनानर्थंक्यापत्तेरयुक्त-मित्यमिप्रायेणानुमाषणपूर्वंकं परिहरति—यस्विति ।

ननु फलसिद्धधर्यत्वाद् अपूर्वंकल्पनस्यात्र तदमावाज्ञापूर्वंकल्पना युक्तित्याशङ्कध्य क्रतूपकाररूपं पुरुषार्थरूपं च फलं दशँयिनुमाह—क्रत्यशँमिति । एतदेवोपपादयिनुमेकस्य उमयत्वं संयोगपृथक्त्वादिति चातुर्थिकं सूत्रं साध्याहारमुपन्यस्यति—एकस्य त्विति । ननु तत्र दहना जुहोति दहनेन्द्रियकामस्य जुहुयादिति वावयद्वयश्रवणात् तस्माद् गुणानां च परार्थंत्वादसंबन्धः समत्वातस्यादि३-१-२२त्यनेन न्यायेन परस्परासङ्गतेरेकेन विहितस्य दहना, परेण फल्डबोधायोगात्परस्परिनरपेक्षवाक्यद्वयेन युक्तोमयरूपता । नन्विह तथाविधं वाक्यद्वयं श्रूयत इत्याशङ्कश्चाह—तक्वेहेति । बाह्मणेन न म्लेन्छितवा इति प्रकारणिकेन निषेचेनासाधुमाषणस्य क्रतुवैगुण्यापादकत्वावगतेरर्थात्साधुमाषणनियमस्य क्रत्वथंता-वसीयते ।

एकः शब्दः सम्यक् ज्ञातः सुप्रयुक्तः शास्त्रान्वितः स्वर्गे लोके कामधुग् मवतीित चानारम्यवादेन शास्त्रशब्दस्य रुत्या विद्यास्थानवाचित्वात्सम्प्रदायपरतया व्याख्यानानु-पपत्तेव्याकरणशास्त्रानुगतसाधुशब्दभाषणनियमस्य स्वर्गसाधनत्वावगतेः पुरुषार्थतावसीयत इत्यर्थः।

ननु माषणस्याषंप्रतिपत्त्यंत्वेन जुह्वादिवत्पाराध्यादिपापदलोकश्रवणवत्स्वगं लोके कामधुणिति फलश्रुतेरथंवादत्वात्पणंसयीत्वित्यमादृष्टवत्साधुनियमादृष्टस्यापि पुन्वषायंता न युक्तेत्याचङ्क्रचाह— तत्रेति । यदि क्रत्वथंस्य माषणस्योपायनियमरूपफलश्रुतिरेषा स्यात, ततो मवेदथंवादस्यानारभ्यविहितस्य तु माषणस्य क्रत्वथंत्वे प्रमाणाभावाद् दृष्टाथंव्यवहार-हेतुत्वेन दुद्धपृद्धपार्थत्यावर्गतस्तस्य च नियमं विनापि सिद्धेरदृष्टफलाकाङ्क्षिणि नियमे फलनिर्देशात्फलमेवावसीयत इत्ययं। एतदुपपादनार्थं फलमात्रेयो निर्देशादिति सूत्रोक्तं चतुर्थंन्यायं दर्शयतुम्—आत्रयेत्युक्तम् । रलोकं व्याचव्हे क्रत्वर्थं हीति । पुद्धायशि इत्य नवधारितक्रत्वर्थंत्वमात्राभिषायेण नियमस्य पुरुषार्थंत्रोक्ता । अनेन च क्रत्वर्थंस्यांश इति क्रत्वर्थंत्वदे विग्रहः सूचितः ।

यच्च न चेदं नियमापूर्वंमित्याश्रयासम्भवेनेह्—अपूर्वंकल्पना न युक्तेत्युक्तम् । तदनुभाष्य परिहरित—यिवित । पूर्वार्धेन क्रत्वर्थंशब्देन साधुभाषणिनयमस्यानृतवदन-वर्जनवच्छुद्धक्रतुधर्मंत्वाभिधानात्, तस्य च क्रतुसंयुक्तपुष्पधंविषयश्राह्मणसंयुक्तवाक्य-विषयत्वायोगात्तस्मादेषा व्याकृता वागुद्यत इत्यनेन वाक्येन या वागुद्यते, साव्याकृतेति वाग्वदनानुवादेन व्याकरणानुगतत्वविधिप्रतीतिरनारम्याधीतस्यापि चेषेति सर्वनाम्ना-सिन्निहितवैदिकवाग्वदनविषयत्वप्रतीतेलौकिकविषयत्वे च फलकल्पनागौरवापत्तेवैदिककर्माञ्च-भृतन्नोह्यादिपदार्थं व्यवहारार्थं लौकिक्चव्दे प्रयोक्तव्ये क्याकरणानुगत्वव्दिनयमात्रज्जन्यं यदवधातादिनियमजन्यापूर्वंवत् धुद्धक्रत्वर्थंमपूर्वं तदञ्जभृतेष्वेव न्नीह्यादिष्वाधितम्, यस् न

ब्राह्मणेन म्लेच्छितवा इति ज्योतिष्टोमप्रकरणाधीतापशब्दनिषेधसामध्यंलम्यादाज्ञमध्यगत-मुक्तभाषणविषयात्साधुशब्दनियमादपूर्वं तज्जञ्जम्यमानन्यायेनापशब्दवजंनस्य क्रतुयुक्त-पुरुषधमंत्वावधारणेन क्रतुसाधनीभृतपुरुषाश्रितमित्यर्थः।

क्रत्वाङ्गभूतानामपि पदार्थानामङ्गत्वरूपेण यदिमधानं तदथँ तद्विषयम् यस मवती-त्यनङ्गत्वाभिधानाथंमित्युक्तम् । अपूर्वहेतोनियमस्याभिधानिधयत्वमुपचारेणापूर्वेऽमि-हितम् । यद्वाङ्गभूतस्यापि यस्यानङ्गत्वेन प्राप्तत्वेनाभिधानं यस्य स अनङ्गत्वाभिधानो यजमानः, तदर्थमित्यर्थः ।

उत्तरार्ढं व्याचव्टे — प्रकरणिति । ननु जञ्जम्यमानाधिकरणन्यायेन क्रतुयुक्तपुरुष-संस्कारत्वसिद्धाविष ऋत्विजामिष संस्कारोपपत्ते। कथं यजमानसंस्कारत्वावधारणेस्या-शङ्क्ष्य, न्यायान्तरमुक्तं शुद्धक्रत्वङ्गधर्मत्वेन क्रतुयुक्तपुरुषधर्मत्वेन च क्रत्वयंस्य साधुमाषण-नियमापूर्वंस्याश्रयमुक्तवा, पुरुषाथंस्याह—पुरुषाथंति । पुरुषाथंवाक्येऽिष प्रयोक्ताश्रितं साधुमाषणिनयमापूर्वंमित्यन्वयः । कथमित्यपेक्षायां सम्यणित्यनेन सिन्निधः प्रमाणत्वेनोक्तः । ज्ञानपूर्वंकस्य प्रयोगस्यापूर्वंहेतुत्वसूचनाय ज्ञातुप्रहणम् । अपूर्वंजनिकायाः साधुमाषणिक्रयायाः जन्यस्य च स्वगंस्य फलस्य च तदाश्चितत्वात्त्वधीननिरूपणस्यापूर्वंस्यापि तदाश्चितत्वं युक्तमिति योग्यतोक्ता । यथा प्रधानयागसाव्यमादिश्च्वोपात्तत्वमारादुपकारकाङ्गसाध्यम-पूर्वं प्रयोगकत्राश्चितमनुष्ठात्राश्चितमिति दृष्टान्तार्थः ।

ननु वक्ता तु मावणे सर्वं इत्यनेन ब्राह्मणेनेति तृतीयया सुप्रयुक्त इति चोक्तिक्रियाया वक्तुगुँणत्वावगमात्संस्कार्यत्व निविद्धभत बाह —तृतीयति । दृष्टान्तं विवृणोति — यथैवेति । यथा तृतीयानिर्विष्टस्यापि शेषस्य भूतोपयोगित्वाद्धविषु क्षारणेन प्रतिपत्ति- रूपः संस्कारः शेषधारणार्थपात्रान्तराप्रयोगकत्वाय चतुर्थे वक्ष्यते । तथेहापि ब्राह्मणस्य ज्योतिष्टोमसाध्यफक्रोपमोगलक्षणकार्योपयोगित्वाद्धपनादिनेव फलग्रहणयोग्यताष्ट्पः संस्कारो मविष्यतीत्यर्थः ।

यद्वा वर्जनीयाया म्लेच्छनिक्रयाया वपनादिवदेव यजमानकर्तृंकत्वे सिद्धे तृतीयायाः कर्तृंविधानार्थंत्वायोगेनाऽनुवादमात्रार्थंत्वात्तस्य चान्यतः सिद्ध्यपेक्षत्वात् यागकर्तृंत्वस्यैव च प्रकरणसिद्धत्वात्तिद्विधयत्वेनेयं तृतीयाङ्गमेत्र प्रतिवक्तुर्गृंगत्त्रं ब्रुते, न म्लेच्छत्वं प्रतीत्याह—यदि वेति । पुरुषार्थंवाच्ये तु किमपदादेव स्वर्गकामादिवत्प्राधान्यलाम इत्याह—कामधुगिति । गोदोहनादिवदिधकृताधिकारशङ्कानिवृत्त्यर्थो वहिःशब्दः ।

पूर्वार्ढं न्याचष्टे —नैवेति । कथं तर्हि म्लेन्छितिनाऽन्वय इत्याचाङ्क्याह — कुवंतिति । यागगुणत्वं च जीह्यािवत्संस्कार्यंत्वस्यानुकूलमेवेत्याह — याग इति । यागोपयोगिना बाह्यणेन संयुक्तस्य म्लेन्छनस्यारादुपकारित्वायोगात्संस्कारत्वमेव न युक्तमित्यर्थः ।

नन्पयोगिक्वेऽपि ब्राह्मणस्य त्रीह्म।दिवत्त्राधान्यावेदकद्वितीयाचं मावात्कथं प्राधान्याव-गितिरित्याचङ्काचाह—तज्वेति । उपयोगितैव चेषस्वीकारसामध्यत्प्रिधान्याक्षेपिकेत्याचयः। उत्तराद्धं व्याचष्टे—बाह्येति । साधुशब्दप्रयोगस्य फलसाधनतैवाऽवगम्यमाना प्रयोक्तुः फलभोक्त्वमासिपतीस्याश्यः । अनेन वानप्रस्थपदं चात्र विद्यत इति परिहृतम् । यच्च न वेदोच्चारणमुच्चारियत्रथंमित्यनेनोच्चारणस्य पुरुपार्थापूर्वद्वारता न युक्तित्युक्तम्, तत्परि-हरित यद्यपि चेति । अन्यार्थाश्रितस्य निषेषस्यान्यार्थत्वे तदहमीसमैथुने वजयेदिति दश्यंपूर्णमासप्रकरणाधीतं निषेषमुदाहरित—तथा होति । नियमस्यान्याश्रितस्यान्यार्थत्वे 'खादिरं वीर्यंकामस्य यूपं कुर्यादित्युदाहरणमाह—क्रत्वर्थादिति । ननु संयोगप्रथक्त्वाक्ष क्रत्वर्थात्वेनानुष्ठितस्य खादिरत्वस्य पुरुषार्थात्यमाश्रयतास्तीत्याशक्त्रभोदाहरणान्तरमाह—भोजनाच्चेति । खादिरत्वरूपेणैक्यमिप्रप्रेत्य पूर्वोदाहरणं समर्यंनीयमुपसंहरित—अतश्चेति । एवं चावेदमूलत्वादित्युपसंहारं दूषयित—अतश्चेति ।

स्०

यत् न चास्याः शास्त्रता स्वयमित्युक्तम् । तदपि दूषयति—धच्चेति । (नासन्नियमा-दिति सूत्रोपन्यासेन कृतकत्वमशास्त्रत्वे हेतुवक्त इत्यसिप्रेत्य—कृत्रिमत्वेनेत्युक्तम् । प्रसिद्धि दर्शयति—शास्त्रीत । यौगिकत्वेऽपि प्रसिद्धिमुपपादयति — अथापीति । कि च शब्दार्थस्य वृद्धप्रयोगैकसमिषगम्यत्वेन तर्कविषयत्वाभावान्न तर्केण शास्त्रत्ववारणं युक्तमिति प्रसङ्गा-पत्तेरित्याह—प्रसिद्धमपीति । क्लोकं व्याचष्टे—यथैव हीति । वेदातिरिक्तविद्यास्थानानां चाशास्त्रत्वमप्रामाण्यं वोच्यमानमञ्जीकृतप्रामाण्यवेदमुलस्वेन वार्येत वेदस्यैव त्वशास्त्र-**स्वमप्रामा**ण्यं वोच्यमानं कथं वार्येतेति सोपहासं दृष्टान्तेन दर्शायितुमाहः—यो हीति । शुक्लं निष्ठुरम् ननु पूर्वंव्युत्पादितेनेशनिष्टप्राप्तिपरिहारसाधनोपदेशकत्वेन ५रतः प्रामाण्याद्य-प्रामाण्यकारणनिरासेन च वेदस्याप्रामाण्यं वारयिष्यत इत्याशङ्कानिराकरणं सुचिवतुं मातापित्रोनिष्ठुरानिषायिनोर्वारकान्तरामावेऽपि तावेव वारकौ मविष्यत इत्याशङ्का निरस्यति-परत्रेति । वेदवदिवरिवद्यास्यानानामि प्रामाण्यस्य व्युत्पादितत्वान्न तदनाद-रेणेदं प्रत्यवस्थानम् । तदवस्थितन्यायानादरे कश्चितप्रतीकार इत्याशयः। सूचितमर्थं प्रकटयति-तथेति । व्याकरणस्य वेदाङ्गत्वाद्धमंशास्त्रादिन्योऽतिशयं सूचियतुम्-साङ्गेनेत्युक्तम् । नन् व्याकरणमात्रस्यात्रामाण्यं मयोच्यते न वेदस्य तेनायं वृद्योपहास इत्याशस्त्रचाह—कृद्ध इति । न चाङ्गीकृतेत्रविद्यास्थानश्रामाण्यो व्याकरणमात्रस्या-प्रामाण्यं वक्तुमहंत्यविशेषादित्याह—श्रुतीति । यच्च न च स्मृत्यन्तरं किंचिदित्यनेत स्मृत्यन्तरसंवादामावाद् व्याकरणाप्रामाण्यमुक्तं तदनुभाषणपूर्वंकं परिहरति—यरिवति । ननु वर्णाश्रमधर्मोपदेशित्वामावे व्याकरणस्य स्मृतित्वामावास्र तन्त्यायेन प्रामाण्यं स्यादि-त्याशक्क्याह-स्मृतित्वं त्विति । पूर्वानुमवपारतन्त्र्यनिमित्तस्मृतिशब्दो न वर्णाश्रमधर्मोप-देशित्वनिमित्तं इत्याशयः । स्मृतित्वाभावेऽपि वा तत्तुत्यत्वस्मरणशास्त्रत्वप्रामाण्ययो। न्यायतुल्यत्वादिप तिसिद्धिरित्याह्—अपि चेति । न प सिद्धिरित्याह—अथापीति । मूळासम्मवात्स्मृतिन्यायाभावः मूळस्योपपादितत्वादित्याह्- प्रमाणेति । दृष्टार्यंप्रत्यायन-फलत्वरूपेण सर्वप्रमाणमूलत्वम् । अदृष्टफलत्वरूपेण तु शास्त्रमूलतेति विवेकः । मूळप्रमाण-सम्भवे च व्याकरणान्तरमूळतापि न दुष्यतीत्याह—एकस्य चेति । ननु पुंवाक्यमूळत्वेऽन्ध-

परम्परान्यायः स्यादित्याह्—असम्भावितेति । यच्च परस्परेण चाचार्या इत्यादिनाऽन्योन्यविगानादप्रामाण्यमुक्तं तद्यमुभाष्य परिहरति — यन्विति । श्रुतीनां च विगीतत्वे तन्मूळश्रुतीनामविगानमेवाप्रामाण्यमापादयेदित्याह् — विगीतित । न चान्योऽन्यसंवादः प्रामाण्यकारणं येन तदमावादप्रामाण्यं स्यादित्याह् — मूलेति । उपसंहरति - परस्परेति । सिद्धे वस्तुनि विकल्पायोगाद्यथासम्मविषयं विकल्पाभिषानं न सर्वविगीतन्याकरणस्मृति-विषयम् । विगानं च धर्माप्रमंसाधनत्विषयं वा स्यात्, अन्वाख्यानिषयं वा, सूत्र-प्रत्याख्यानसमाधानरूपं वा, दृष्युपसंख्यानावापरूपम्, तत्र सूत्रकृतोऽपि प्रयोजनामावामि-प्रायामावमिग्रोत्य धर्माधर्मसाधनत्वे तावद्विगानं नास्तीत्याह् — धर्मेति ।

यत्तु —

सम्बोधने सूबानसस्त्रिरूपं सान्तं तथा नान्तमथाप्यदन्तम् । माध्यन्दिनिर्वेष्टिगुणं त्विगन्ते नर्नुसके व्याघ्रपदां वरिष्ठः ॥

इत्याद्यन्वाख्यानिवगानम्, तत्र त्रूमः पदात्मानः सर्वेष्वेतेषु मिद्यते ्रलो॰ वा॰ वा॰ वा॰ दलो॰ १८२) इति तद्भूताधिकरणोक्तेन न्यायेन लक्ष्याणां सान्तनान्तादिशब्दानां भेदाद-विरुद्धमित्याह — अन्द्राख्यानेति । सूत्रप्रत्याख्यानसमाधानयोश्च तकंमूलत्वात्, तस्य चोच्चा-वचपुरुपबृद्धिप्रमवत्वेनानेकस्वरूपत्वोपपत्तेनं व्याकरणाप्रामाण्यापादकतेत्याह् — पुनक्कत्वा-दिना होति । हिशब्दोऽप्यर्थे वैदिकत्वाच्च मूलत्वे तस्यैकरूपत्वेनानेकरूपप्रत्याख्यानाच्चानु-पपत्तः स्यान्, न त्वेतदस्तीस्यर्थंः ।

इष्टचुपसंख्यानयोरिप व्याकरणान्तरमूलत्वादिधकोपसंख्यानस्य च मूलोपसंख्याना-प्रामाण्यप्रसञ्जवत्वाक्ष व्याकरणाप्रामाण्यायादकतेत्याह —ये चापीति । अल्पविषयत्व-मात्रस्याप्रामाण्यकारणत्वामावं दृशन्तनोपपादयति—तद्यथेति ।

ननु सूत्रकारस्य प्रयोजनानिष्यानात्तद्भावाभिप्रायावगतः, वात्तिककारादिभिश्व प्रयोजनामिषानाद्विगानमुक्तम् । तस्य कः परिहारः ? इत्याज्ञञ्च्यान्यानुमाषणपूर्वकं परिहारमाह्— यस्तिवति । वात्तिककृता घास्त्रेण धर्मानियम इति वदता साधुग्रब्दप्रयोगद्वारा धर्मसिद्धः परं प्रयोजनमुक्तम् । माष्यकृता चाय शब्दानुशासनिमित्त वदता साधुग्रब्दप्रानं साक्षात्प्रयोजनानुक्तम् । तत्र यस्तावद्वात्तिककारोक्तप्रयोजनानिष्यानिमित्तः सूत्रकारस्योपालम्मः कृतः, स चोपालम्मनत्वस्यानहींप्रभ्रमयः श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वनिवन्धनत्वारप्रयोजनानिष्यानस्य, भाष्यकारोक्तस्य च लक्षणश्रवणानन्तरमेव स्वसंवेद्धत्वेन सुज्ञानत्वादित्यर्थः । एकैकसूत्रेण श्रुवद्याज्ञानात् — प्रन्थान्तर इत्युक्तम् । धर्मासिद्धेः श्रुतिस्मृतिसिद्धत्वं विवृणोति — सत्येति । कामधुगादिश्रुतेवंत्तंमानापदेशत्वेन फलपरत्वस्य दुर्जानत्वात्साधुग्रब्दश्योगविष्ठिपरत्वेनान-भिमतापि सत्यवचनविषया श्रुतिः स्मृतिश्चोपरिक्षिष्ठा । ननु सत्यश्रब्दस्य लोकवेदयोर्थं-विषयत्वाप्रसिद्वेः शब्दविषयता न युक्तेत्याशङ्क्ष्य, प्रौढिवादेन पूर्वोक्तमेवोमयविषयत्वं स्मारयितः — सत्यं चेति । नानृतं वदेदित्यिमधानार्थत्वाद्वतेर्थामिधानकाल एवासाधुमाषणं प्रत्यवायहेतुः, नान्यदेति विनियोगकालविशेषणेनोक्तम् । साधुग्रब्दज्ञानस्यानुमविद्धत्वं

विवृणोति शब्दसाधुत्वेति । उपसंहरति—तस्माविति । शास्त्रेण सर्वशब्दान्वास्यानस्य प्रयोजनं यत्स्वयं सूत्रकृता नोक्तम्, तिहज्ञायमानत्वान्नामावाभित्रायादित्यर्थः । नित्यसापेक्षत्वे-नान्वास्थानशब्दस्य समाप्ताविघातः ।

यच्च सुज्ञानत्विनरासाय सुज्ञानत्वं पुनरीदृश्यम्, येनाद्यापि विवदन्त इत्युक्तं तदिशृद्ध-मित्याह्—स चेति । ननु मुख्यामुख्यप्रयोजनासम्भवेन निष्प्रयोजनत्त्वस्य पूर्वपक्षेऽभिषानाद् विवादोऽस्त्येवेत्याशङ्क्र्याह्—स एव त्विति । प्रयोजनप्रस्तावे तीर्थिकान्तरविप्रतिपत्ताविष सूत्रकाराभिप्रेतत्वे विप्रतिपत्त्यमावाञ्च सूत्रकारस्य स्वतीर्थिकैः सह विगीतवचनत्वं मवतीत्याशयः ।

यच्च धम्मैंश्र फलसम्बन्धिमत्यनेन धम्मैंस्य वात्तिककृता प्रयोजनत्वेगोक्तस्य व्याकरणेऽनुपदेशाश्रिष्प्रयोजनत्वं व्याकरणस्योक्तम् । तत्पित्तित्ति कम्मियिति । नियमः प्रयोजनत्वेनोक्तः, न धम्मैस्वरूपिनत्यर्थः । ननु नियमोऽपि धमिथं साधुधव्दा एव प्रयोक्तव्याः त एव
वा श्रेयःसाधनिमत्येवं रूपो न व्याकरणेन क्रियत इत्याशङ्कश्चाह—वेदेति । एत एव साधव
इत्येवं रूपो नियमो व्याकरणाधीन इत्ययः ।

नन्वाचारे नियम इत्यादिवास्तिकपर्यालोचनया प्रयोगनियमोऽत्र विवक्षितो गम्गते, त
स्वरूपनियम इत्याशङ्कश्चाह—नियमेति । प्रयोगनियमनिरपेक्षस्य स्वरूपनियमस्यानर्थन्यात्तक्रिरपेक्षस्य चेतरस्य सिद्धेनियमद्वयमपि व्याकरणस्य प्रयोजनिमत्यर्थः । तत्राद्यो वेदसिद्धत्वान्न व्याकरणेन क्रियत इत्याह—साध्वति । तदा च शास्त्रेण धर्मानियम इति
वार्तिककृतः शास्त्रश्चव्दो वेदविषयतया व्याख्येय इत्याह—अतश्चेति । इतरस्तु व्याकरणाख्येन शास्त्रेण क्रियत इत्याह—तथेति । धर्मश्चाव्दधास्मिन् पक्षे श्रेयःसाधनत्वात्साधुश्च्दप्रयोगविषय इत्याह—तेनेति । येन कारणेन व्याकरणाद्विना साधुस्वरूपनियमो न सिष्यति,
तेन वेदावगतः सम्यन्तातस्य साधोः शब्दस्य प्रयोगात्मको यो धर्मस्तदर्थत्वेनायमेव नित्यो
वाचकः शब्द इति, नियतस्वरूपनानं क्रियत इत्यर्थः । नियमे कारणीभूतस्य शास्त्रस्येतिकर्तव्यतापेक्षायां व्याकरणगता प्रकृतिप्रत्ययान्वाख्यानप्रक्रियेति कर्त्वव्यतोक्ता ।

यद्वा व्याकरणेन स्वरूपनियमः किमथं क्रियते, का वेतिकर्त्तव्यतेत्यपेक्षायामियं फिक्किकावतारणीया तदा च तेन व्याकरणेनेत्यथः। यदिष धार्मत्वं यच्च विज्ञानशास्त्र-पूर्वप्रयोगयोरित्यादिनाऽनवस्थितशास्त्रार्थाभिधानम्। व्यवस्थिताभिप्रायत्वे च भाष्यवात्तिक-योविगानमुक्तम्। तदप्यनुमाषणपूर्वकं परिहरति— यच्चेति।

यच्च ज्ञाने धर्म्म इति, चेदिति वात्तिकेन शब्दसाधुत्यक्षानस्य धर्मत्वपक्षमुपन्यस्य तथाधर्मा इत्यनेन दोषमिभधाय, श्वास्त्रेत्यनेन श्वास्त्रपूर्वस्य प्रयोगस्य श्रेयःसिद्युपायत्वे कात्यायनेनावधारिते, माष्यकारेण तदेव व्याख्याय, पुनः परावृत्य, अथ वा पुनरस्तु ज्ञाने ृष्मं इति तदुक्तम्, तदम्युपेत्य वादमात्रमुक्तमित्यन्वयः। विगानावस्थिताभिधानयोरप्य-नुवादद्योतनार्थं यच्च यत्पुनरिति यच्छव्दद्वयम्। को दोष इत्यपेक्षायाम्पशब्दानामिष ज्ञानादधमिपत्तेर्दोष इति, द्वेषेण वार्तिकच्याख्योक्ता । यथा व्याकरणाच्छव्दज्ञानं भवति, एवमपश्चवद्यज्ञानमपोत्यिप शब्दो योज्यः । अधम्मंत्वापत्तिरिति च शब्दार्थं न विद्मः । शब्दानुश्चासनार्थाद्वयाकरणात्कथमपशब्दज्ञानिम्त्याशङ्का, साव्वसाधुविवेकार्थंत्वे व्याकरणस्य
तन्त्रेण साव्वनुशासनभात्रार्थंत्वे —-प्रसङ्गिनेत्युक्तम् । किमर्थोऽभ्युपेत्यवाद इत्यपेक्षायाम् —
पूर्वोक्तेत्युक्तम् ।

अत्र माध्यकृता नैष दोषः, बास्त्रप्रमाणका वयं यच्छव्द आह तदस्माकं प्रमाणं चव्दथ 'शव्दक्षाने धर्मणाह, नाप्यव्दक्षाने अधर्मम् । यच्च पुनरशिष्टाप्रतिषिद्धत्वान्नै दोषाय भवित, नाभ्युदयाय । तथ्या हिक्कितहसितकण्ड्रियतानि नैव दोषाय भवित्त । नाम्युदयायेति भाष्येणापशव्दक्षानस्यानिषिद्धत्वान्न म्लेच्छमाषां शिक्षेतेति निषेत्रस्य ववंरादिआपाविषयत्वान्नाधर्मापत्तिरित्येकं परिहारमुक्त्वा, अथवाम्युपाय एवापश्वदक्ष्यानस्येत्यादिभाष्येणासङ्कीणंशव्दक्षानस्य प्रतियोग्यपशव्दक्षानस्यत्यादिभाष्येणासंकीणंशव्दक्षानस्य प्रतियोग्यपश्चव्दक्षानास्य प्रतियोग्यपश्चव्दक्षानस्य प्रतियोग्यपश्चव्दक्षानास्य प्रतियोग्यपश्चव्दक्षानाधीनत्वात् धर्मसाधनतैवेति परिहारान्तरमुक्त्वा, अथ वा कृपस्थानकवरेतद्भविष्यतीति । तथ्या कृपस्थानकः कृपं स्थनन्यद्यपि मृदा पासुमिश्चावकीणां भवित । सोऽप्यु सञ्जातासु तत एव तद्गुणमासादयित येन स च दोषो निर्हण्यते, भूयसा चाम्युदयेन युज्यते । एविमहापि यद्यप्यपद्यव्दक्षानेऽधर्मः, तथापि यस्त्वसौ शब्दक्षाने धर्मः, तेन स च दोषो निर्वाणिष्यते, भूयसा चाम्युदयेन योगो भविष्यतीति भाष्येणोत्यन्त्रस्याप्यधर्मस्य साधुशब्दक्षानशनित्वधर्मेण निर्घाताददोष इति तृतीयपरिहारामिधानात् । पूर्वोक्तस्य दोपस्य परिहारत्रयसामध्यंप्रदर्शनार्थं च ज्ञायत इत्यथः ।

ननु परमार्थतः शब्दज्ञानस्य धर्मे हेतुत्वामानात्परिहारत्रयमप्येतदनर्थंकमित्याशङ्क्रय—
कृत्वाचिन्तान्यायेनेत्युक्तम् । नन्वयमपि पक्षोऽभिमतः । कस्मान्न भवतीत्याशङ्क्रयाह—
परमार्थतिस्त्वति । ज्ञानमात्रस्य श्रेयोहेतुत्वे तत्पूर्वंगस्य प्रयोगस्यानर्थंक्यप्रसङ्ग्रेन, ज्ञानस्य च स्वभावतो विज्ञानेन पारार्थ्यंनापादितमर्थनादत्वं यस्या फलश्रुतेः, सा तयोक्ता । अर्थंवादत्वादिति पाठे त्वापादितार्थवादत्वादिति कम्मंधारयः ।

सहप्रान्तमन्यानर्थं नयप्रसङ्ग नुषपादयित— यथेति । कि तह्यां लम्बनं फलश्रुतेरित्याश्रङ्कां निराकुर्वं प्रकृतमुपसंहरित — तस्मादिति । देवोऽत्र वर्षेति तण्डुलानित्यत्र यथावर्षण- साध्यस्य निष्पत्यादिकार्यं परम्परागततण्डुलफलत्वं वृद्धावुप्वयंते तथात्रापि प्रयोगफलं तत्कारणे ज्ञान इत्यथंः । ननु सम्यन्जात इति प्रयमश्रुतत्वन ज्ञानस्येव फलवत् प्रतिपत्तेः सुप्रयुक्तपदस्य च सुष्ठु प्रयोगाहीं यथा सम्यन्जात इत्येवं सम्यक्तवाव्यास्थानार्थं त्वाप्यप्पत्तेः फलपरत्वाभावादानर्थं क्यप्रसङ्गो नास्तीत्याशङ्क्रय, कारणान्तरमुपन्यस्तं विवृणोति — द्रव्यति । द्रव्यादित्रयविषयाया एव फलश्रुतेः पाराथ्यं हेतुकार्थं वादत्वाभिधानाच्छ्य- ज्ञानस्य क्यान्तर्गंतः ? संस्कारान्तर्गंताविप कस्य संस्कार इत्याशङ्काद्वयं निराकत् कृष्णातुः पुरुषस्य, ज्ञेयस्य वा— शब्दस्य संस्कार इत्यक्तम् ।

घज्दज्ञानस्य संस्कारत्वं पाराध्यं चोपपादियतुमाह—सर्वजैव होति । संस्कारस्यापि चूडाकरणाधानादेः संस्कार्यसाध्यकमिथंत्वामावात्तेन च विना फळश्रुतेरर्थवादत्वामावात्—पराङ्गं चेत्युक्तम् । पुरुषाथंस्यात्मज्ञानस्य पराङ्गत्वामावात् — सतोऽन्यश्रेत्युक्तम् । इतिकरणः संस्कारत्वपाराध्यंत्वमावत्वपरामर्शार्थः । संस्कारत्वपाराध्यंत्वमावत्वपरामर्शार्थः । संस्कारत्वपाराध्यंत्वमाव्यावधारणाद्यस्मात्सवंत्र ज्ञानं संस्कारत्वेन पराङ्गत्वेनाऽवगम्यते । तस्माच्छव्दज्ञानमिष तथेवि हिशक्दो योज्यः । ननु सम्बन्धप्रत्ये कमंत्रवृत्तिहेतुत्वमात्मज्ञानस्य छक्ष्यत इत्यत्र, अर्थवादाधिकरणे च । क्रत्ववंकर्तृत्रतिपादनेनोपनियतान्नं राक्षाङ्क्यमित्यत्रात्मज्ञानस्य क्रत्वर्धामधानात् किमित्यत्र वर्जनमित्याशङ्कयाह—आत्मज्ञानं होति । अविनाशो वा अरे अयमात्माऽनुच्छितिधर्मा मात्रासंसगंस्त्वस्य भवतीति मात्राश्चरेन भृतेन्द्रियधर्माभिधानात् शरीरादिन्य्यित्तिसमारिकर्णृगोक्तृतित्यात्मप्रतिपादनपूर्वकस्यात्मा वा अरे द्रष्टव्य इत्यात्मज्ञान्विद्येः कैमध्यक्तिङ्क्षायां फळश्रुतेद्दंष्टसम्भवे चादृष्टकल्पनानुपपत्तेयोग्यत्या कम्मंप्रवृत्ति-सिद्यचर्यंत्वावसायादनारम्याधीतस्यापि च 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा, तदेव वीयंवत्तरं भवतीति' श्रुत्योपनिषच्छव्यवाच्यस्यात्मविज्ञानस्य क्रत्वर्थत्वं युक्तम् । अत एव—

आत्मा ज्ञातव्य इत्येतनमोक्षार्थम् । न च चोदितम् ।

इत्येतच्छव्दप्रयोगेण संसारिक्ष्पात्मज्ञानस्यैव मोक्षार्थंत्विनिरासेन कर्मप्रवृत्तिहेतुतोक्ता । असंसारिक्ष्पात्मज्ञानस्य तु कर्मप्रवृत्त्यर्थंत्वायोगात्पुरुषार्थंतेव युक्तैत्याद्यय: ।

नन्वात्मनो लोकवेदसाधारण्येन कृत्वव्यिभिचारामावात् थं तज्ज्ञानस्य कृत्वर्थात्वात् साय इत्याशक्त्र्याह् – तेन विनेति । अयमाश्चयः – लोकिककर्माङ्गत्वव्यावृत्त्यर्थं कृत्वव्यिन-चारोद्धारस्याकाङ्क्षत्वेनादृष्टार्थं लोकिककर्मप्रवृत्तेश्व शरीरादिव्यतिरिक्तनित्यात्मज्ञानं विनापि सिद्धः, साकाङ्क्षान्वयसम्मवे च निराकाङ्क्षान्वयायोगाल्लोकिककर्माङ्गत्वव्या-वृत्तिरैकान्तिकद्वारामावेऽपि सिव्यति । अत एव परलोकफलकर्ममंविष्यन्ययानुपपर्या सामान्यसम्बन्धस्य क्लृहत्वाल्लोकिकविनियोगाविरोधः ।

यद्वोपकारकत्वमात्रामिप्रायकोऽर्थंवादः । अत एव निषिद्धकम्मैनिवृत्त्यर्थंत्वसूचनार्थो निवृत्तिशब्दो घटते निषिद्धकर्माङ्गत्वे त्वात्मज्ञानस्थानात्मज्ञेन कृतं ब्रह्महृत्यादिकं वैगुण्यान्न प्रस्थवायं जनयेद् इति । इह तु पुरुषार्थंत्वं कर्तृत्वमोक्तृत्वादिसंसारिष्ठपात्मज्ञानस्योच्यंते तस्य च क्रत्वर्थंत्वायोगादाकाङ्कषावद्येनार्थंवादिकफलकल्पना युक्तैवेति दर्शायतुमाह - तथेति ।

पापजरामृत्यु शोकक्षुत्पिपासाराहित्यकाम्यमानफलप्रासिप्रयत्नानपेक्षसङ्करूपमात्राधीन सिद्धिरूपगुणिविशिष्टात्मप्रतिपादनपूर्विकयाऽन्वेष्टच्यः, स विजिज्ञासितव्य इति श्रुत्या वेदान्तवाक्यार्थविचारणात्मिज्ञासासिहतस्य तदवधारितात्मरूपार्थानुचिन्तनाङ्यान्वेषणात्मकस्यापहतपात्मत्वादिगुणिविशिष्टात्मज्ञानस्य विधानम् । यच्च मन्तव्यो बोद्धव्य इति श्रुत्या
न्यायविमर्शनात्मकमननसिहतस्य तिश्रद्धारितात्मरूपसाक्षात्काराख्यबोधात्मकस्य सगुणात्मज्ञानस्यैव विधानम् । यद्यात्मानमुपासीतेति श्रुत्या केवलनिर्गुणात्मविषयावशोधपर्यन्तस्य

स्पष्टस्यापरोक्षरूपस्यात्मतत्त्वज्ञानस्य विधानम्, तदपेक्षितस्य वाक्यान्तरोपात्तस्य द्विविधस्याम्युदयरूपस्य निश्चेयसरूपस्य च फलस्य सम्वन्धः कामवाद-लोकवाद-वचनविश्चेवैज्ञांयत्तइत्येवं इत्वथं पृष्ठवार्थत्वेन ज्ञायत इत्येतत्फिकिकागतन्यानुषङ्गेण योज्यम् । श्रृतिभेदज्ञापनार्थः पुनस्तथाश्चदः । सगुणात्मज्ञानविष्यपेक्षिताम्युदयरूपफलं सम्वन्धज्ञापकं कामवादं
तावदुदाहरति—स सर्वाश्चेति । लोकावासेः कामोपमोगार्थत्वेनैकवाक्यत्वायाभिधानाकामवादोऽयममिप्रेतः । तद्विपयमेव लोकवादमुदाहरति—सथित । पितृलोकेन मातृलोकेन
स्वालोकेन स्वमृलोकेन सिल्लोकेन गन्धमात्यलोकेन यानलोकेन सङ्गी वादिवलोकेन
स्वीलोकेन सम्पन्नो महीयत इति जनकादिमिः सुलसाधनयोग्यत्वेन लोकशब्दवावयैः
सम्पत्यिधानात् लोकवादोऽयमिप्रप्रेतः । एतच्च जनकादिसम्पत्तिवचनं यं कामं कामयते
सोऽस्य सङ्कल्पादेव समृत्तिष्ठतीत्युपसंहारादष्टगुणैश्वर्यसिद्ध्यमिप्रायम् । न स्वर्गकामादिश्रृतिविज्ञात्वत्वलललपरमिति दर्शयतुम्—योगजन्यत्युक्तम् । योगबलात्परमाणुवदतिसुक्षमता,
पर्वतवन्महत्त्वम्, सूर्यरश्मयत्वलम्बनादिरूपं लाघवम् । करेण चन्द्रस्पर्शादिरूपमाहः ।
अप्स्वव भूमावुन्मजननिम्मत्यादीच्छाचनिम्मातः । प्राकाम्यं भूतमौतिकाज्ञापिमृत्वरूपमीशित्वम् । भूतमौतिकानां तदाज्ञसाचरणं विश्वत्वं अनाजसानामेव तदिच्छानुरोषवृत्तित्वं कामावसायितेत्यशै गुणाः ।

अणिमा महिमा लिघमा प्राप्तिः प्राकाम्यमित्यपि । ईशित्वं च वशित्वं च यत्र कामावसायिता ॥ इति स्मृताः

सगुणात्मज्ञानफलप्रतिपादकं कामवादम्, लोकवादम्, चोदाहृत्य निर्गृणात्मज्ञानविच्यपेक्षितिनिःश्रेयसहपफलप्रतिपादकं वचनविद्येषमुदाहरति—सथित । लोकात्मकब्रह्मप्राप्तिहृत्य फलस्याक्षयत्वामिषानाद्वचनिव्येषोऽयमित्रपेत इत्यपुनरावृत्त्यात्मकपरमात्मप्राप्त्यवसायस्य फलस्य वचनित्रयनेन सूचितम् । स्थानविद्येषात्मकलोकप्रासेजंन्यत्वेनाक्षयत्वानुपपत्तिमाञ्जङ्कय परमात्मेव ब्रह्मशब्दवाच्यः । परमानन्दोपमोगे हेतुत्वकम्मंधारयसमासाश्रयणेन लोके विवक्षितः तत्प्राप्तेश्च द्यरीरसम्बन्धोपाधिककर्तृंभोक्तृत्वात्मकसंसारिक्षपावस्थापित्त्यागेनाकर्तृंभोक्तृत्वात्मकःसंसारिकपिनजावस्थात्मकत्वेनाजन्यस्याद्यक्तमक्षय —
त्विमिति सूचियतुम्—परभात्मेत्युक्तम् । अनौपाधिकक्ष्पामिप्रायः परमशब्दा पूर्वकृताद्येषवन्धहेतुकम्मंक्षयाद्वा संसारिकपप्राप्तौ कर्तृत्वामावेन कम्मन्तिरानुपपत्तेः पुनमंवासम्मवेनापुनरावृत्तेः प्राप्ताया अनुवादात्तत् फलं तदक्षयत्वक्ष्पार्थद्वयामिधाननिमित्तवाक्यभेदापत्तिरिति सूचियतुमपुनरावृत्तेर्वद्वप्राप्तितो भेदनिरासायापुनरावृत्त्यात्मकतोक्ता ।

कामवादलोकवचनिद्योविजज्ञासामनःसिहतेति पाठे त्वेवं व्याचक्षते । कामःसत्यकामत्वं वादः सत्यवादः लोकः सूर्यंभण्डलाद्युपःसनस्थानं वचनिवशेष उपदेष्टृत्वं कामादिभिमेनः-पर्यन्तैः सिहतस्यात्मनो ज्ञानिमत्यवान्तरसमासार्थः । केन वाक्यान्तरेणाम्युदयङ्पं फल-मुपात्तमित्यपेभायां वाक्यद्वयमुदाहृतम् । निःश्रेयसङ्पं केनोपात्तमित्यपेक्षायां स ब्रह्मोपासको यावदायुषमेवविधां वृत्तिमाचरन् कुवँल्लोकात्मकं ब्रह्माभिसम्पद्यते इति वाक्यमुदाहृतम् । नन्वासां फळश्रुतीनां पर्णमयीन्यायेनार्यंवादत्वस्य सम्बन्धग्रन्थेऽमिहितत्वान्न फळसमपंकरवं युक्तमित्याश्रङ्क्याह् — अप्रकरणगतेति । अयमाशयः पाराध्यं निर्ज्ञाते फळश्रुतेरर्थवादत्वं
भवित प्रकरणाच्च यदाङ्क्ते चक्षुरेच एव भ्रातृग्यस्य अङ्क्त इत्यञ्जनस्य पाराध्यं
निर्ज्ञातम् । यस्य खादिरः स्रुवा भवित छन्दसामेव रसेनावद्यतीति च क्रत्वर्थंग्यमिचारिस्रुवादिद्वारा खादिरत्वादेः । न चात्मज्ञानं प्रकरणगतम्, न चात्मनो द्वारभूतस्यैकान्तिकः
स्वाभाविकः क्रतृसम्बन्धोऽस्ति । शरीरसम्बन्धोणधिकत्वात्कर्तृत्वस्याशरीरिक्षपत्मज्ञाने
तदमावादिति । न च संसारिक्षपात्मज्ञानस्य मोक्षसाधनत्वे तस्मन्सित् क्रममंसु प्रवृत्ययोगात् ।

बृहट्टीकायां ननु निःश्रेयसज्ञानात् बन्धहेतीनं बम्मंणः।

इत्याशङ्कच---

नैकस्मादिप तत् कि तु ज्ञानकम्मसमुच्त्रयादित्युक्तम् ।

विद्वर्ष्येतेत्याशङ्क्ष्याह्—न चेति । सत्यिष ज्ञाने नित्यनैमित्तिककम्मानुष्ठानं विना पूर्वकृतदुरितक्षयायोगादकरणिनिम्तानागतप्रत्यवायपिरहारायोगाच्च तत्फलोपभोगार्थं बन्धप्रसक्तेमीक्षायोगात्कममेनाशार्थंत्वेन च (ज्ञानविध्यनुपलब्धेर्ज्ञानाग्निः सर्वकर्माण मस्मसात्कुरुतेऽजुनेत्यादिस्मृतेश्चीपचारिकत्वेनोपपत्तेः सम्बन्धग्रन्थे ज्ञानस्य कर्मनाशकत्व-निषेधान्ने ) ज्ञानस्य मोक्षसाधनतया विधानेन कर्मणो मोक्षसम्बन्धो वार्यते । न चासंसारिष्ठपात्मज्ञानपरिपाकात् प्रावकर्तृंभोक्तृत्वामिमानानिवृत्तौ कर्मसु प्रवृत्त्यनुपपत्तिरिति विधानशब्देन सुचितम् । परिपक्षेत ज्ञानेनात्मनः कम्मसम्बन्धः कर्तृत्वं वार्यते । विधानावस्थायाङ्कर्तृत्वाभिमानिवृत्तौ नियोज्यत्वासम्भवाद्विधानानुपपत्तिरित्याद्ययः। एतदेव विवृणोति—प्रत्याक्षमेति ।

नन्वेवमपि---

'मोक्षार्थी न प्रवर्त्तेत तत्र काम्यनिषिद्धयोः । नित्यनैमित्तिके कुर्योत्प्रत्ययवायजिहासया ॥'

इत्यनेन न्यायेन काम्यनिषिद्धवर्जनात्तर्फलोपभोगार्थं शरीरानुत्पत्तेनित्यनैमित्तिकानुष्ठानाच्च तदकरणनिमित्तप्रत्यवायफलोपभोगार्थं शरीरानुत्पत्तेज्ञिनवाक्यानां चौपचारिकव्याख्यानोपपत्तेः कम्मंणा ज्ञानं वाध्यताम्, तुल्यवल्रत्वाद्वा विकल्पोऽस्तु, विरोधपरिहाराय
चाङ्गाङ्गीभावः कल्प्यतां न तु निरपेदाविहितयोः समुच्चयो युक्त इत्याशङ्काशह—न
चेति । अयमाश्यः अवान्तरकार्येक्ये सित वाधो विकल्पो वा स्यात्, इह तु कम्मंणा पूर्वकृतपापनाश्चावस्यविहिताकरणनिमित्तपापपरिहारप्रयोजनत्वान्तिर्गुणात्मज्ञानस्य च तत्त्वप्रकाशनप्रयोजनत्वान्नावान्तरकार्येक्यमस्ति । न च बन्धहेतुकम्मंक्षयान्मोक्षसिद्धेस्तत्त्वप्रकाशनान्यंक्यं शङ्कश्चम् । सत्यिप पूर्वंकृतकमंक्षये कर्तृत्वभोकनृत्वािममानानिवृत्तौ निर्व्या-

१. अयं पा० १ पु० नास्ति ।

पारत्वानुपपत्तेरवश्यं कस्यचिद् वन्धहेतोः कम्मँणः प्रसङ्गात्तं निवृत्यथं कर्तृत्वभोतनृत्वा-भिमाननिवृत्तेरपेक्षितायास्तत्त्वप्रकाशनं विनानुप्रपत्तेः । एतदेवामिप्रेत्य वृहट्टीकायामुक्तम् ।

'नित्यनैमित्तिकैरेय कुर्वाणो दुरितक्षयम् । ज्ञानं च विमलीकुर्वेशस्यासेन च पाचयन् ॥ वैराग्यात्पयवविज्ञानः कैवल्यं मजसे नरः ।' इति ।

अतोऽत्रान्तरकार्यभेदान्न तावद् बाधविकल्पो जीवानादिनिमित्तवतश्च कम्मँस्वधिकारात्, मुमुक्षोश्च ज्ञानाधिकारादिधकारिभेदलक्षणाद्भिन्नमार्गत्वान्नाङ्गाङ्गोमावः सम्मवतोति पारिशेष्यात्समुच्वय एव युक्त इति ।

नन्वात्मज्ञान्वच्छञ्दज्ञानस्यापि फलसम्बन्धः कस्मान्नेष्यते अत आह्—ज्ञाब्देति । यच्चादिमत्त्वाच्च धर्मत्वम्, नैतज्ज्ञानप्रयोगयोरित्यनेनादिमद्वचाकरणाधीनस्य ज्ञानस्य तत्पूर्वकस्य वा प्रयोगस्यानादिना वेदेन फलसाधनत्वं वक्तुं न श्वस्यमित्युक्तम् । तद्य्यनु-माषणपूर्वकं परिहरति —यत्त्विति । व्याकरणपरम्परानादित्वं वा अनादिवेदविषयत्वा-न्यथानुपपत्या कर्तृस्मृत्या च पौष्षेयत्वावगतिरवसीयत इत्याह—तस्माविति ।

यत्तु व्याकृता सम्प्रदायेन वाणी नित्येव वैदिकीत्युक्तम् । तन्निराकरोति - न चेति । वैदिक्या वाचो ह्युच्चारणायंत्वाव्यवच्छेदायोद्यत इत्येतावद्वक्तव्यम् । अव्याकृतत्वाप्रसक्तेस्तु व्याकृत्वोक्तिनिष्फला स्पादित्ययं:।

'अप्रचाः सर्वेषु वेदेषु सर्वप्रवननेषु च । श्रोत्रियाश्च यजमानाश्च विज्ञेयाः पङ्क्तिपावनाः ॥'

इति च मनुप्रोक्तवेदत्वस्य पूर्वोक्तत्वात्, यश्च मीमांसतेऽब्वरमिति च यज्ञमीमांसनस्य-पश्चादुक्तत्वाद्यश्च व्याकुरुते वाचिमिति व्याकरणस्य पङ्क्तिपावनत्वापादकत्वाभिधानं प्रकृति-प्रत्ययान्वाख्यानख्यव्याकरणविषयं, न तु स्वरवर्णमात्रा कर्माविष्कुतिख्यवैदिकशब्द-व्याकरणविषयम्। नाष्युद्दिश्यमानोपादीयमानगुणप्रधानादिख्यवनव्यक्तिव्याकरणविषय-मित्यवधारणात्। तस्य च वेदपूर्वत्वान्नित्यसंयोगपरिहाराय नित्यत्वं व्याकरणस्या-घ्यवसीयत इत्याह-यदिष चेति।

तदशक्तिवानुरूपत्वादिति सूत्रं भाष्यकृताऽथ यदुक्तिमित्यादिभाष्येण गान्यादिशन्दस्य शक्त्या विना कथमथंप्रतिपादकतेति शङ्कानिराकरणाथंत्वेन न्याख्यातम् । तच्च ययाप्रकृति-सारूप्यद्वारेणापश्रशाः प्राकृतामेत्र शक्तिमाविर्भावयन्तोऽर्थप्रतिपत्तावुपयोगं गच्छन्ति, तथा तदशक्तिथानुरूपत्वादित्यत्र वर्णयिष्यते इत्यनेनैव प्रतिपादनप्रकारविशेषामिधानाथंतया न्याख्यातत्वाक्षेत्र न्याख्यातम् । एकदेशत्वाच्च विमक्तिन्यत्यये स्यादिति सूत्रान्तरमप्यत एवत्यादिमाष्येणवं गान्यादिशन्ददशंनादिति दार्शन्तिके योजनाद् गान्यादिशन्दस्य साधु-शन्दानुस्मारणेनाथंप्रतिपादकत्वे दृशन्तामिधानाथंतया न्याख्यातमिति प्रतीतेः स्पष्टत्वाक्ष न्याख्यातम् ॥ २७-२९ ॥

॥ इति नवमं व्याकरणाधिकरणम् ॥

मा० प्र० -- गावी, गोगी आदि एक अर्थ को कहने वाले अनेक शब्दों में एक साधु है, और अन्य असाधु हैं। इस प्रसङ्घ में यह विचार्य है कि कीन बाब्द साधु है एवं कीन शब्द असाधू है-इसकी जानकारी किस प्रकार हो सकती है। इसी आशङ्का के उत्तर में "तत्र तत्त्वम्" इत्यादि कहा गया है। कौन शब्द साधु है और कीन शब्द असाधु है-इसका ज्ञान व्याकरण शास्त्र के अनुशीलनजनित संस्कार विशेष से होता है। सूत्र में अमियोग विशेष से साधू शब्द के ज्ञान का निर्देश किया गया है। अभियोग शब्द का अर्थ पटुत्व और विशेष शब्द का अर्थ लक्षण होता है। शब्द अनन्त है, अतः प्रत्येक शब्द को लेकर साधुत्व और असाघुत्व की अवगति नहीं की जा सकती है। सभी शब्दों के स्वरूप को असन्दिग्ध रूप में जानने का कोई लीकिक साधन भी नहीं है। किन्तु व्याक-रणशास्त्र में ऐसे नियमों का उल्लेख किया गया है, जिससे एक पद का ज्ञान होने से उसके समान अनेक पदों का ज्ञान सम्मव होता है। इसलिए व्याकरण शास्त्र के द्वारा सभी शब्दों को अधीन किया जा सकता है, अतः व्याकरण का प्रामाण्य सभी के द्वारा अवश्य ही प्राह्म है। व्याकरण का प्रामाण्य होने से इस शास्त्र में जिन शब्दों को साधू के रूप में निर्देश किया गया है-वे ही साधू शब्द के रूप में ग्राह्य हैं, अन्य असाधू या अप-भ्रंश के रूप में त्याज्य हैं, अर्थात् यज्ञादि में व्यवहार के योग्य नहीं हैं, अत: शब्द का साधूल्व सिद्ध नहीं है यह बात नहीं है।

इस प्रसङ्घ में वात्तिककार ने कहा है कि शब्द का साधुरव प्रत्यक्ष आदि छ प्रमाणों के आघार पर जाना जाता है। व्याकरण न श्रुतिमूलक है और न स्मृति ही है, अतः, व्याकरण प्रमाण नहीं है, किन्तु यह कथन ठीक नहीं है, क्योंकि शब्द के प्रयोग की <mark>व्यवस्था करना ही अ्याकरण स्मृति का प्रयोजन है। इसीलिए कहा गया है—ब्राह्मण</mark> म्लेच्छ शब्द=(अव्यक्त) नहीं कहे, अपशब्द की प्रयोग नहीं करे, यह अपशब्द ही म्लेच्छ= अव्यक्त या असमीचीन उच्चारण है; इस प्रकार अपशब्द के प्रयोग का निषेध किया गया है। "तस्माद ब्राह्मणो न म्लेच्छितवै नापमाषितवै म्लेच्छोह वा यदेष अपशब्दः"। अय ते असूरा: हेलयो हेलय इति कूर्वन्तः परावभूदुः" वे असुरगण "हे अरयः" हे अरिगण इंसके स्थान पर "हे अलयः" इस प्रकार का उच्चारण करने से पराजित हुए । इस प्रकार के अर्थवाद वाक्य के रहने से श्रुति ने स्पष्ट ही कहा है कि व्याकरण के अनुसार साध शब्दों का प्रयोग करना उचित है। "तस्मादियं व्याकृता वागुच्यते" (तै॰ सं॰ ६।४।७।३) इसीलिए व्याकृत अर्थात् प्रकृति और प्रत्यय आदि से युक्त पद का प्रयोग कराया गया है-इत्यादि श्रुति में स्पष्ट कहा गया है। अतः, व्याकरण का प्रामाण्य श्रुति से सिद्ध है। व्याकरण साधु शब्द के प्रयोग का विधान करती है-यह स्मृति में भी कहा गया है। संभी स्मृतियों में केवल यज्ञ आदि कर्मों का ही प्रतिपादन रहे-ऐसा कोई नियम नहीं है। इसलिए व्याकरण भी स्मृति है और वेदमूलक है। वेद में व्याकरणावगत सामु शब्द के प्रयोग की सूचना होने से व्याकरण के प्रामाण्य में कोई बाधा नहीं है।

'तत्र' शब्द में। 'तत्त्वम्'=''तस्य मावः'' अर्थात् उसका साधुमात=साधुत्व। "अमि-योगिविशेषात् स्यात्" अमियोग विशेष निवन्धन ही होना चाहिए। कीन शब्द साधु है, इसका ज्ञान व्याकरणशास्त्र के अनुशीलन से उत्पन्न संस्कार-विशेष से ही उत्पन्न होता है। आशय यह है कि साधु और असाधु शब्दों में वस्तुतः कीन शब्द साधु है और कौन शब्द असाधु है-यह शिष्टों के उपदेश से ही अवगत किया जाता है। इस समय अक्षण सूत्र के आधार पर साधु शब्दों की अवगति सम्मव है। अतः, शिष्टगण ही साधु और असाधु के वस्तुतः निर्णायक हैं। जिसके आधार पर व्याकरण सूत्रों की रचना की गई है।। २७॥

भा० प्र०—गो शब्द के उच्चारण की इच्छा रहते हुए भी असामध्यं के कारण गावी शब्द का उच्चारण हो जाता है। यद्यपि इसके द्वारा सास्नादि गलकम्बलयुक्त अर्थं ही विवक्षित रहता है।

आशय यह है कि शुद्ध शब्द का उच्चारण रहने पर भी साहश्यवश से अर्थ की प्रतीति होती है। इसीलिए "अश्मकैं: आगच्छतानि" इत्यादि वाक्यों के सुनने पर "अश्मकेंभ्यः आगच्छामि" अर्थात् अश्मक देश से आया हूँ —यह अर्थ अवगत होता है। "अश्मकेंभ्यः" इस पश्चमी विभक्ति के बहुवचन के स्थान पर 'अश्मकेंः' यह तृतीया विभक्ति के बहुवचन का प्रयोग किया गया है। इस स्थल में विभक्ति का व्यतिक्रम होने पर अर्थ का ज्ञान न होना चाहिए, किन्तु साहश्य के कारण अर्थ का ज्ञान हो जाता है। अतः किसी समय गो शब्द के उच्चारण की इच्छा रहने पर भी असावधानी या असामध्यं से गावी शब्द का प्रयोग किया है, किन्तु, अर्थ के ज्ञान में किसी प्रकार की अनुपपत्ति नहीं होती है। अतः, गो शब्द साधु है और अन्य शब्द असाधु है। साधु शब्द का ही प्रयोग करना चाहिए, क्योंकि यज्ञादि में असाधु शब्द का प्रयोग करने पर प्रायक्षित्त का उपदेश दिया गया है।

"एकदेशत्वात्" एकदेशता के कारण अर्थात् किसी प्रकार विकृत होने पर भी अन्य अविकृत अंश का ही एक देश होने से 'च' तथा और ''विमक्तिव्यत्यये स्यात्" विमक्ति का व्यत्थय होने पर भी अर्थ का ज्ञान होना है ॥ २८ ॥

मा० प्र० गो शब्द के शुद्ध रूप में उच्चारण का सामर्थ्यं न रहते से त्रुटि शब्द को विच्युति से गो शब्द विकृत होकर गावी, गोणी आदि के रूप में शब्द उच्चारित होता है। अतः गो शब्द के अनुरूप होने से चेष्टा आदि के द्वारा गलकम्बल आदि अर्थं का बोध होता है। क्योंकि किसी वृद्ध के कथन के अनुसार गामानय के उच्चारण की जगह पर गावीमानय यह उच्चारण होने पर भी सास्नादियुक्त गौ को लाते हुए देखकर गावी का अर्थं भी गौ ही है—अनुरूप होने से यह अवगत करता है।

'तदशक्तिः'=उसकी अर्थात् गो इस शब्द के उच्चारण की 'अशक्तिः'=असमर्थंता, अक्षमता, 'च'=एवम् 'अनुरूपत्वात्'=अनुरूप अर्थात् गो शब्द के अनुरूप होने से गो अर्थं का ही बोधक है ॥ २९॥

## अथ नवसमाकृत्यधिकरणम्।

# [ ९ ] प्रयोगचोदनाभावादर्थैकत्वसविभागात् ॥ ३० ॥ पू०

शा॰ भा॰—अथ गौरित्येवमादयः शब्दाः किमाकृतेः प्रमाणम्, उत व्यक्ते-रिति सन्देहः ।

## तदुपोद्घातत्वेन लोकवेदाधिकरणम्

उच्यते—इदं तावत् परीक्ष्यताम् । किय एव लौकिकाः निव्दाः त एव वैदिका उताऽन्य इति । यदा त एव, तदाऽपि कि त एवैषामर्था ये लोके, उताऽन्य इति संशयः । तत्रान्ये लौकिकाः शब्दाः अन्ये वैदिका, अन्ये वैषामर्था इति बूमः । कुतः ? व्यपदेशभेदाद्, रूपभेदाच्च ।

इमे लौकिका; इमे वैदिका इति व्यपदेशभेदः । 'अग्निवृ त्राणि जङ्कानत' इत्यन्यदिदं रूपं लौकिकादग्निशब्दात् । शब्दान्यत्वाच्च न त एवार्थाः । अपि च समामनन्ति, 'उत्ताना<sup>४</sup> वै देवगवा वहन्ति' । आप थ्रौ. ११।७६ । इति ।

ये देवानां गावः त उत्ताना वहन्तीत्युक्तं गम्यत एव य उत्ताना वहन्ति, ते गोशब्देनोच्यन्त इति । तस्मादन्यो वैदिकगोशब्दस्यार्थः । तथा देवेम्यो वनस्पते हवीं वि हिरण्यपणं प्रदिवस्ते अर्थम्' इति, हिरण्यपणीं वै देवो वनस्पति- वेंदे । 'एतद् वै देव्यं मधु, यद् घृतम् इति वेदे घृते मधुशब्दः । तस्मादमीषा-मन्येऽर्था इति प्राप्ते ।

बूमः । य एव लोकिकाः शब्दा त एवं वैदिकाः त एवैषामर्थां इति । कुतः ? प्रयोगचोदनाभावात् । एवं प्रयोगचोदना सम्भवति, यदि त एव शब्दाः त एवार्थाः, इतरथा शब्दान्यत्वेऽर्थो न प्रतीयेत । तस्मादेकशब्दत्वमिति ।

उच्यते । प्रयोजनिमदम् । हेतुर्व्यपिदिश्यतामिति ? ततो हेतुरुच्यते । अवि-भागादिति । न तेषामेषां च विभागमुपलभामहे । अत<sup>्</sup> एवैकशब्दत्वम् । तांश्च<sup>\*</sup> तांश्चार्थानवगच्छामः <sup>१°</sup> । अतो नान्यत्वं च वदामः ।

यच्चोक्तं य उत्ताना बहन्ति ते देवगवाः, यद् धृतम्, तन्मधु, यो हिरण्यपणंः, स वनस्पतिरिति । नास्ति वचनं यदुत्तानानां वहतां गोत्वं बूयात् । ये गावस्त

१ ब. लौकिकास्त एव वैदिकाः।

२ ब. तत्रान्ये लौकिका अन्येचैषामर्था।

३ ब. इति व्यपदेशः।

४ ब. उत्तानानि

५ क. हिरण्यपणों देववनस्पतिः।

६व. एवच।

७ व. एव चैषा। १० व. अवगच्छामः यच्वोक्तं।

८ ब. अत एक शब्दत्वं। ९ ब. तांश्रायी।

११ ब. तन्नास्ति।

उत्ताना वहन्तीत्येवं तत् । यदि चानेन वचनेन गोत्वं विधीयते, उत्ताना वहन्ती-त्यनुवादः स्यात् । न चोत्ताना वहन्तः प्रसिद्धाः केचित् । ते नियोगतो विधा-तन्याः । तेषु विधीयमानेषु न शक्यं गोत्वं विधातुम् । भिरोते हि तथा वाक्यम् । यदि चान्ये वैदिकाः तत उत्तानादीनामर्थो न गम्येत् । तत्र नतरां शक्येताऽ-विज्ञातलक्षणं गोत्वं विज्ञातुम् । न चोत्तानवहनवचनमप्यनर्थंकम्, स्तुत्यर्थेनाऽर्थं-वद्भविष्यतीति । एवं घृतस्य मधुत्वम्, हिरण्यपर्णता च वनस्पतेः । तस्मात्त एव शब्दाः अर्थाध्य ॥

यदि<sup>२</sup> लौलिकाः त एवार्थाः तदा सन्देहः³—किमाकृतिः शब्दार्थः, अथ व्यक्तिरिति । का पुनराकृतिः ? का व्यक्तिरिति ? द्रव्यगुणकर्मणां सामान्य-मात्रमाकृतिः ।

असाधारणिवशेषा व्यक्तिः। कुतः संशयः। गौरित्युक्ते सामान्यप्रत्ययाद्, व्यक्ती च क्रियासम्बन्धात् । तदुच्यते व्यक्तिः शब्दार्थं इति ।

कुतः ? प्रयोगचोदनाभावात् । आलम्बन-प्रोक्षण-विश्वसनादीनां प्रयोग-चोदना आकृत्यर्थे न सम्भवेयुः । यत्रोच्चारणानर्थक्यम्, तत्र व्यक्तचर्थः । अतोऽन्यत्राऽऽकृतिबचन इति चेत् ? उक्तम् 'अन्यायश्चानेकाशब्दम्' इति । कथं सामान्यावगतिरिति चेत् ? व्यक्तिपदार्थकस्याऽऽकृतिश्चिह्मभूता भविष्यति— य एवमाकृतिकः", स गौरिति । यथा यस्य दण्डोऽस्ति, स दण्डोति । न च दण्डवचनो दण्डिशब्दः, एवमिहापि ॥ ३० ॥

भा० वि०—विषयसंशयौ दर्शयति—गौरित्येवमादय इति । आदिशब्देन
गुणिकयाशब्दानां आख्यातानां च सङ्ग्रहः येषु जातिव्यिक्तवाच्यत्वसन्देहः तेषामेव द्युदाहरणत्वम् । स च जातिगुणिकयाशब्देष्वेव, नोपसर्गनिपातयोः ।
यदृच्छासर्वनामशब्दादिषु चेत्यभिप्रायः । अत्र च गौरश्व इत्यादीनां वाच स्त्वेन
साधुत्वे निरूपिते तेषामेव वाच्यविशेषनिरूपणमनेन क्रियत इति प्रासिङ्गकतया
अवान्तरसङ्गितं सूचियतुं गौरित्येवमादय इत्युक्तम् । प्रमाणम् ज्ञापका वाचका
इति यावत् । एवमाकृत्यधिकरणीयं सन्देहमुपन्यस्य, इदानीं तदुपोद्घाततया
विचारान्तरमवतारयित—उच्यत इति । यत एतत् स्वावसरे वक्ष्यतेऽतस्तिष्ठतु ।
इदं तावत्परीक्ष्यतामित्यर्थः । परीक्षामभिनयति—य एवेति । शब्दाभेदेऽप्यर्थभेदाभेदविषयं विचारमाह—यदेत्यादिना । अत्र च व्यपदेशमेदात् प्रत्यभिज्ञानाञ्च

१ ब. विघातुं।

३ ब. संघयः।

५ क. एवमाकृतिः।

२. यदा ।

४ ब. संमवात्।

६ ब. गौरितियस्यदंडो ।

प्रथमस्संशयः । लिङ्गदर्शनप्रत्यभिज्ञानाभ्यां द्वितीय इति द्रष्टव्यम् । प्रयोजनं तु पूर्वपक्षे लोकवेदयोः पदपदार्थान्यत्वे लीकिकानां पदानां वृद्धव्यवहारो-पात्तादर्थवत्त्वेऽपि वैदिकानामव्युत्पन्तत्वेनानर्थक्यात् निविवयत्वेनाकृत्यधिकरणा-नारम्भः । सिद्धान्ते तु लोकवेदयोः पदपदार्थाभेदेऽपि सति वैदिकानां पृथ्यव्युत्पत्त्यन् पेक्षतयार्थवत्त्वेन सविषयत्वादारम्भः । तत्र पूर्वपक्षमाह—तत्र लोकिका इति । प्रश्नपूर्वकं हेतुद्धयमाह—कृत इत्यादिना । व्यपदेशभेदं विवृणोति—इम इति । केषां शब्दानां वैदिकानां लोकिकानां च इत्यादाविति भावः । रूपभेदं विवृणोति—अग्निरिति । नियतस्वरो हि वैदिकोऽग्निशव्दः अनियतस्वरश्च लीकिक इति रूपभेदाद् भेद इत्याशयः ।

एवं शब्दान्यत्वे हेतुद्वयमुक्तवा अर्थान्यत्वे लिङ्कदर्शनमप्याह—अपि चामनन्तीति ।

ननु कथमस्य वाक्यस्यार्थान्यत्वे लिङ्गत्वम् ? लोकसिद्धानां गवां देवसम्बन्धिनिमत्तोत्तानवहनप्रतिपादकत्वादस्यात आह—ये देवानामिति । यद्यपि स्वरसतो देवगतानामुद्देश्यत्वमुत्तानवहनस्य च विधेयत्वमवगम्यते, तथापि समासान्निष्कृष्य गोमात्रस्योद्देश्यत्वायागाद्देवगवानां चाप्रसिद्धत्वाविधेषात् 'यद्वृत्तयोगः प्राथम्य' इति न्यायेन प्रथमोपात्तोत्तानवहनोद्देशेन गोशव्दवाच्यताविधिरवगम्यत इति अर्थान्यत्वे लिङ्गत्वमत्यर्थः । लिङ्गदर्शनफलमाह—तस्मादिति । अर्थान्यत्वे लिङ्गन्तरमाह—तथेति । वनस्पतेः हिरण्यपर्णति समानाधिकरणनिर्देशाल्लौिककस्य च वनस्पतेद्विरण्यपर्णत्वस्यानुपलब्धिवरोधेन वक्तुमशक्यत्वादलाकिकस्यैव वस्त्वन्तरस्य वनस्पतिशब्दवाच्यत्वमवसीयत इत्यर्थः । लिङ्गान्तरमाह—तथेति । तत्वश्चिषामन्यार्थत्वे सिद्धिरित्यभिनस्यायोपसंहरति—तस्मादिति ।

सिद्धान्तमवतायं प्रतिजानीते—एविमत्याविना । प्रश्नपूर्वकं सौवं हेतुभागभवतारयित—कुत इति । तमेव हेतुमन्वयमुखेन व्याचष्टे—एवं होति । अनेनैकत्वे सित प्रयोगचोदनाया भावात् संभवादिति सूत्रावयवो व्याख्यातः । सम्प्रत्यकारप्रश्लेषेण तमेव व्याकुर्वन् व्यतिरेकमाह-इतरथेति । अस्यैव व्याख्या- शब्दान्यत्व इति । भेदे सत्यपूर्वत्वेन सर्ववैदिकपदानामनवगतसम्बन्धत्वेनावबोध-कत्वात् क्रियाकारकसंसर्गात्मकः प्रयोगरूपोऽर्थो न प्रतीयेत । अतश्च प्रयोगचोदना अभाव एव स्यादित्यर्थ—अर्थेकत्विनिति । फलपरे सूत्रावयवेऽर्थपदं शब्दस्याप्युप- लक्षणार्थमिति व्याचष्टे—तस्मादिति । अविभागादिति सूत्रावयवव्यावत्यांशङ्का- माह—निवति । अभेद एव वेदप्रामाण्यसिद्धः न भेदे इत्येवं रूपं प्रयोजनं वेदप्रामाण्यवादिनं प्रत्येव वक्तुं युक्तम् न हैतुकं प्रति । तं प्रति हेतुरेव व्यपदिश्य- ताम् इत्यर्थः । उत्तरत्वेन सूत्रामादते—तत इति । शब्दाभेदे तावद्वेतुं व्याचष्टे—ताम् इत्यर्थः । उत्तरत्वेन सूत्रामादते—तत इति । शब्दाभेदे तावद्वेतुं व्याचष्टे—

न तेषामिति । स एवायं गोशब्द इति प्रत्यभिज्ञानुरूपस्य प्रत्ययस्य लौकिकवेदिक-शब्देषु भावादित्यर्थः । न च व्यपदेशभेदाद् भेदः, व्यपदेशस्य वाक्यतत्समूह-विषयत्वेन पदिषयत्वाभावादेव तद्गेदस्य पदभेदकत्वासंभवादिति भावः। प्रत्यभिज्ञाफलमाह-अत इति । अर्थाभेदेऽपि योजयति - तांदचेति । शब्दवदर्थेऽप्यै-क्यप्रत्यभिज्ञा तुल्येत्यर्थः । चकारेण शब्दैक्यादप्यर्थंक्यमिति सूचितम् । एकत्वाव-गतिफलमाह—अत इति । लिङ्गदर्शनान्यनुवदति—यच्चेति । तत्रोत्तानवाक्यं तावन्नोत्तानवहनानुवादेन गोशब्दवाच्यत्वविधिपरम् । अपि तर्हि गवानुवादेन देवसम्बन्धनिमित्तोत्तानवहनात्मक्षधर्मविशेषविधिपरमिति परिहरति—नास्तीति । अथ गोशब्दवाच्यत्वविधिपरत्वे दोषस्तत्राह—यदि चेति। भवतु को दोष-स्तत्राह—न चेति । प्रसिद्धविषयश्चानुवाद इति भावः। अननुवाद्यत्वे फिलतमाह--तत इति । नियोगतः अवश्यमस्तु तह्य भयविधमत्राह-ते जिवति । अपि च यदि सर्वेषां वैदिकपदार्थानामन्यत्वम्, तत उत्तानादिशब्दानामपि लोकप्रसिद्धार्थासंभवान्न तदनुवादेनाप्रसिद्धं गोशब्दवाच्यत्वं शक्यं विधातु-मित्याह--यदि चान्य इति । अवगतेऽप्युत्तानादिपदार्थे तस्याननुवाद्यत्वान्न गोशब्दवाच्यत्वं विधेयम् अनवगते तु न तरामित्यर्थः।

ननु उत्तानवहनात्मकधर्मविधानमप्यनथंकमनुपयोगादिति चोदयति निन्विति। प्रसिद्धानामेव गवा यज्ञार्थंतया विनियुक्तत्वेऽपि देवसम्बन्धिनां स्वर्गलोक-प्रापकत्वश्रवणादुत्तानवाहकत्वं स्तुत्यर्थंतया संकीत्यंथत इति परिहरति—स्तुत्यर्थंनेति। लौकिकस्य च घृतस्य देवसंबन्धान्मधुत्वेऽपि रसवीर्यंविपाकापादका-देवसंबन्धात् पूर्वं मधुत्वाभावेन मधुपकंसाधनत्वाभावप्रसङ्गाद्वेदिकस्यापि मधु-शब्दस्य लौकिक एवार्थं इति स्तुत्यर्थं एव धृते मधुशब्द इत्याह—एविमिति। वनस्पतिशब्दस्यापि यज्ञाङ्गवाचिनो लोकिकार्थत्वासंभवाल्लोकसिद्धस्येव हिरण्य-पर्णत्वं स्तुत्यर्थं सङ्कीत्यंत इत्याह—हिरण्यपर्णता चेति। एवं व्यपदेशमेद-लिङ्गदर्शनयोरन्यथासिद्धत्वे सिद्धं प्रत्यभिज्ञाबलाच्छब्दार्थंक्यमिति निगमयति—तस्मादिति।

एवमुपोद्घाततया लौकिकवैदिकपदतदर्थाभेदं व्युत्पाद्य, प्रकृतमेव विचारं प्रस्तीति—यदेति । यदा लोकवेदयोदशब्दार्थाभेदेने वेदेऽपि लोकव्युत्पन्नाच्छन्दात् व्यक्त्याकृतिरूपोऽर्थः प्रतिपन्नः, तदा कि व्यक्तिर्वाच्या तत्संबन्धादाकृतिप्रत्ययः, अथ वाकृतिर्वाच्या, तत्सम्बन्धाद्वचाक्तिप्रत्यय इति संशय इत्यर्थः । प्रयोजनं तु सामान्यविशेषविशिष्टयोरेकविषयत्वादबाधः पूर्वपक्षे सिद्धान्ते तु बाधक इत्यवधेयम् । विषयावधारणसिध्यर्थं प्रदनपूर्वमाकृतिव्यक्त्योः स्वरूपं निरूपयति—का पुनिरत्यादिना । समानानां भावस्सामान्यम् अनुगतं रूपमाकृतिरित्यनेन संस्थानस्याकृतित्वं निराकृतम् । द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यमिति सत्तारूथं

महासामान्यमुक्तम् । द्रव्याणां गुणानां कर्मणां च सामान्यमिति सम्बन्धात् द्रव्यत्व-गुणत्वकर्मत्वानि दर्शितानि । मात्रशब्दः एतदवान्तरसकलसामान्यव्यावृत्त्यर्थः। असाधारणा विशेषा यस्यां सा व्यक्तिरिति बहुन्नोहिः। विशेषणशब्देन खण्डमुण्ड-त्वादयः शाबलेयत्वादयश्च गृह्यन्ते । न च तेषां साधारण्यादसाधारणत्वासंभवः। साधारणरूपाणामेव तेषामेकद्वित्र्यादिभेदेन व्वचित्ववचिदुपलव्यानामेकत्र च संहतानां किञ्चदुरकर्पापकर्षमात्रेण सर्वत्रासाधारण्योपपत्तेरिति भावः। एवं विषयस्वरूपं निरूप्येदानीं व्यक्तेरेव कार्ययोग्यत्वात् कार्यान्वयित एव च पदार्थ-त्वावसायान्न संशयावकाश इति आक्षिपति - कुत इति । यथा कार्यान्वयितया व्यक्तेरेव पदार्थत्वं तथानुवृत्ततय। शब्दशक्तिविषयत्वयोग्यत्वादाकृतेरेव पदार्थत्वं प्रतीयत इति तुल्यत्वात् सन्देहोपपत्तिरिति परिहर्रात- गौरित्युक्त इति । यद्वा व्यक्त्याकृत्योस्सामान्यप्रत्ययात्तुत्यप्रत्ययात् प्रत्ययसाम्यादित्यर्थः, व्यक्ती चकारादाकृती चालम्भनस्पर्शनश्येन ध्वृशचयनादि क्रियासम्भवेन तुल्यत्वात् संशय इति । एवं सन्देहे पूर्वपक्षं प्रतिजानीते-तदुच्यत इत्यादिना । प्रक्तपूर्वकं प्रयोगचोदनाभावादिति सूत्रमावृत्यः।पि योजयति—कुत इत्यादिना । आलम्भ-प्रोक्षणादीनां प्रयोगः-अनुष्ठानम्, तस्य चीदना तासामाकृत्यर्थत्वेऽभावश्रसङ्गा-िनत्यत्वेनामूर्तत्वेन चाकृतेरालम्भनाद्यगोचरत्वादिति सूत्रार्थोऽनेन दर्शितः अर्थै-करविमिति सूत्रावयवव्याख्यानाय शङ्कामाह—यत्रेति । साधुप्रयोगचोदनासु व्यक्त्यर्थंत्वं विनानुष्ठानासम्भवादुच्चारणानर्थंक्यम्, तत्र व्यक्त्यर्थः अन्यत्र तु प्रथमप्रतीतेः जातिवचन इत्युभयं वाच्यं कस्मान्नाश्रीयत इत्यर्थः। अन्यायश्चानेकशब्दत्वमिति न्यायेनान्यायश्चानेकार्थत्वमित्यप्युक्तमेव । तत्राप्य-नेकादृष्टशक्तिकल्पनाविशेषादतोऽर्थंकत्वमेव युक्तमिति सूत्रावयवं व्यावत्यां शङ्कामाह — कथमिति । यदि व्यक्तिरेव पदार्थः कथं तर्ह्याकृतिप्रत्यय इत्यर्थः । अत्राविभागाद् व्यक्त्या सह सम्बन्धात् सामान्यप्रत्यय इति सूत्रव्याख्यानरूपो परिहारोऽध्याहर्तव्यः।

ननु व्यक्तेरशव्दार्थंत्वे कथं व्यक्त्यन्तरे प्रयोग इत्यत्राह—व्यक्तिपदार्थस्येति । आकृत्युपलक्षितासु सर्वासु व्यक्तिषु प्रयोगमभिनयति—य एवमाकृतिक इति ।

नन्वेवमाकृतेरिप पदार्थोपलक्षणत्वात् पदवाच्यत्वमेवेति, नेत्याह —यथेति । यथा दण्डिपदार्थविशेषणभूतोऽपि दण्डो न दण्डिपदाभिवेयः। एवं व्यक्त्युप-लक्षणभूताकृतिरिप न व्यक्तिपदाभिवेयेति, व्यक्तेरैव पदार्थत्वमित्यर्थः।

यद्वा यदि व्यक्तिश्शब्दार्थः, कथं सामान्यावगतिरिति पृष्टः पूर्वंपक्षवादी सामान्यविशिष्टव्यक्त्यभिधानपक्षं परिगृह्णाति—-व्यक्तिपदार्थस्येति । अत्र चा-विभागादिभिधेयभूतविशिष्टान्तर्गतत्वाद्विशेषणस्य सामान्यस्य प्रत्यय इति सूत्रावयवो योज्यः ।

ननु य एवमाकृतिकस्स गौरिति प्रतीतावाकृतेः पूर्वं भानात्, तस्या एव शब्दार्थत्वम्, न तद्विशिष्टव्यवतिरित्यत आह— यथेति । न हि सत्यामि न तद्वचनो गोशब्दः, किन्तु विशिष्टवचन इत्यर्थः। तथा चात्र केवला, विशिष्टा वा व्यक्तिशब्दार्थं इति पूर्वपक्षौ द्वाविभमतौ इत्यवधेयम् ॥ ३० ॥

## अथ नवममाकृत्यिकरणम्

त० वा०—इह नाख्यातोपसर्गेनिपातानां मध्यान्नामानि परिगृह्यन्ते । तेषा-मिप जाति-गुण-क्रिया-द्रव्य-यदृच्छा-सर्वनामशब्दानां मध्याजजातिशब्दािश्य-न्त्यन्ते । तेषामप्येकं गोशब्दमुदाहृत्य विचार्यते कि पुनरयमाकृतेविचकः, अथ व्यक्तेरिति । ततः ।

(लोकवेदाधिकरणम्)

एतत्सांन्यासिकं कृत्वा वक्ष्यमाणं तु सांप्रतम् । उपायफलसिद्धवर्थमिदं तावद्विचार्यते ॥ ९२३

कि य एव लीकिकाः शब्दाः त एव वैदिकाः त एव वैषामर्था उतान्य इति । आह— (शङ्का)

> कि लोकवेदशब्दानामेकत्वप्रतिपादने । प्रयोजनं यतः पूर्वं तावत्तत्प्रतिपाद्यते ॥ ९२४

उच्यते— (समाधानम्)

फलमस्य विचारस्य वैदिकेषु भविष्यति । लोके च निर्णयोपायस्तेनैकत्वाय यत्यते ॥ ९२५

यदि शब्दार्थानामनन्यत्वं लोकवेदयोर्भवेत् । तत् एतस्या व्यवत्याकृत्यिम-धानचिन्ताया वृद्धव्यवहारस्थानेकप्रयोगानुसरणद्वारेणाभिधेयानभिधेयत्वनिर्णयः शक्यते कर्तुम् ।

> प्रयोजनं तु लोकस्य न किचिदपि सिध्यति । आक्रुतिव्यक्तिवाच्यत्वपरमार्थनिरूपणात् ॥ ९२६

संमूछितानेकार्थसंनिधाने हि शब्द प्रयुक्तः कियत्यप्यर्थजाते प्रत्ययं करोति । तेन चाविविकाभिषेयगम्यमानांशेनापि समस्तधर्मोपेतेन कार्यसिद्धौ क्रियमाणायां प्रयुक्तः ।

> यद्युच्यमानया कार्यं यदि वा जातिगम्यया । समस्तं क्रियते व्यक्त्या को विवेकधियो गुणः ॥ ९२७ ए वेटवटमामान्यविशेषकश्यानस्थितिकेत समोजनियि

यद्युच्य्रेतेहापि वेदवत्सामान्यविशेषलक्षणबाधसिद्धिरेव प्रयोजनिमिति ।

तदुच्यते--

सर्वे हि दिधदानादि लोके कर्मार्थलक्षणम् ।
तद्वरात्क्रियमाणे तु न चिन्त्ये श्रुतिलक्षणे ॥ ९२८
तेन लोके विचारोऽयं जायते निष्प्रयोजनः ।
स्यात्प्रयोजनवान्वेदे ज्ञानोपायस्तु दुर्लभः ॥ ९२९
तेन शब्दार्थभिन्नत्वे व्यक्त्याकृतिविचारणा ।
वाच्यावाच्यविवेकाय न कर्त्व्या कथंचन ॥ ९३०
अभेदे सति लोकस्थैः कृतः शब्दार्थनिर्णयः ।
तिसमन्ननुपयुक्तोऽपि फलं वेदेषु दास्यति ॥ ९३१

तेन लीकिकवैदिकशब्दार्थंकत्वे सत्याकृत्यधिकरणमुपपत्तिमत्त्वात्प्रयोजन-वत्त्वाच्चाऽऽरव्यव्यम् । भेदपक्षे त्वनारभ्यमित्यवधृत्य भेदपक्षस्तावत्प्रतिपाद्यते । नियतानियतस्वरच्छान्दसप्रकृतिप्रत्ययलोपागमवर्णविकारसदसद्भावकृतरूपभेदान्, अध्यायानध्ययनोपनीतानुपनीतत्रैर्वाणकचातुर्वण्यप्रयोज्याप्रयोज्यत्वगुरुश्रुश्र्षारा -धितगुरुसंप्रदाययदृच्छाप्रयुक्तवाक्यतदर्थान्यत्ववद्यदि पदपदार्थान्यत्व लोकवेदयोः, ततो लौकिकानामेव व्यवहारोपनिपातादर्थवता । वेदे त्वानर्थक्यान्न चोदना-लक्षणो धर्मः । स्वरेण रूपमेदं मन्यते । अध्यायानध्ययनतया वृत्रहननाद्यर्थयोगेन चाविदग्धवात्रयवदुत्तानवहनवाक्यभद्भः । सर्वेषां च वैदिकानामन्यत्वान्न ततोऽपि पौर्वापर्येणार्थावगितः । ग्राह्मत्वादिधमंभेदनियतानियतपदवाक्यरचनाद्वारा व्यप-देशरूपभेदाभ्यां सर्वशब्दानामर्थानां लीकिकानां वैदिकानां च भेद इति प्राप्ते ।

अभिधीयते —

प्रयोगचोदनाभावादेकत्वं तेषु गम्यते । तस्मात्सिद्धः फलत्वाच्चेदविभागाद्भविष्यति ॥ ९३२

भेदे सत्यपूर्वात्सर्ववैदिकपदानामनवगतसम्बन्धत्वेनार्थशून्यत्वात्क्रियाकारक-संसर्गात्मकप्रयोगचोदनानामभाव एव स्यात् ।

> एकत्वे सति सद्भावादिति वा हेतुवर्णना । अर्थैकत्वं प्रधानत्वाद्वस्त्वभेदोऽथ वोच्यते ॥ ९३३

शब्दार्थें करविमिति वक्तव्येऽर्थें करववचनं फलादेव शब्देकत्वोक्तिसिद्धि मत्वेवमुक्तम् ।

क्षथ वा वस्तुमात्रपर्यायत्वादुभयसाधारण्याभिप्रायेणैवार्थैकत्वोक्तिः। प्रयोग-चोदनाभावप्रसङ्गः परपक्षे, स्वपक्षे वा तद्भावसिद्धिर्वेदवादिनैव सह विवादेऽव- कल्पते, नान्येनेत्यत आह—प्रयोजनिमदं तत्प्रमाणमिभधीयतामिति । तदुच्यते। प्रत्यिभज्ञारूपप्रत्ययिकभागाज्ज्ञायमानोभयप्रमेयरूपाविभागाद्वा वाक्यतत्समूहमात्र-निबन्धनापन्नपदवर्णविषयत्वव्यपदेशाविभागाद्वा, तथोच्चारियतॄणां स्थानकरण-प्रयत्नाविभागाद्वा, लक्षणविदां वा बहुतरानुगमनाविभागादिति हेत्वर्थविकल्पाः।

प्रत्यक्षप्रत्यभिज्ञानाच्छन्दैकत्वं प्रतिष्ठितम् ।
एकशब्दोत्थितज्ञानग्राह्मत्वाच्चैकवाक्यता ॥ ९३४
यथाश्रुतगवादीनां याऽपि वाच्यान्तरे श्रुतिः ।
अर्थैकत्वाविरोधेन गुणमात्रान्यता परा ॥ ९३५
यथा हि वामना गावो नराश्चिपिटनासिकाः ।
कर्णप्रावरणाश्चाऽन्ये नरार्थत्वाच्च न च्युताः ॥ ९३६
एवं सत्येव गोत्वादौ धर्मो यदि विरुक्षणः ।
नैतावताऽथंभेदोऽस्ति विशेषानभिधानतः ॥ ९३७

न च या एव देवानां गातः ता एवाऽवश्यं सर्वत्र वैदिकस्य गोशब्दस्य वाच्या भवन्ति । मनुष्पगवीषु दक्षिणादिसाधनेषु सुतरां प्रयुज्यमानत्वात् ।

> एवं हिरण्यपर्णत्वं मेरौ यदि वनस्पतेः । देवलोके ततः शब्दः किमर्थान्तरवाच्ययम् ॥ ९३८ यच्चैतद्भृतमस्माकं देवानां मध्वदं यदि । रसवीर्यादिभिस्तत्र न शब्दार्थोऽन्यया भवेत् ॥ ९३९ न च सर्वाप्रसिद्धत्वे गम्येतैकोऽपि कश्चन । तेनासिद्धैरसिद्धानां नास्त्यन्यत्वनिरूपणम् ॥ ९४०

अतोऽवश्यमेतेषामेव गवादीनां देवसम्बद्धांनामुत्तानवहनप्रतिपादनसिति वक्तव्यम् ।

अथ वा भूमिष्ठानामेव सतां केनापि गुणवादेन पृथिवीगोलक-त्रैलोक्यभ्रमणा-दिना वा पुराणोक्तेन दृष्टिवशाद्ययेव वयमुपरि देवान्पश्यामः । एवमघो द्युपरि-वर्तनादयमपि लोको देवैष्परि दृश्यत इति, उत्तानवहनदृष्टिः । तस्मालोकवेद-योरभिन्नाः शब्दार्था<sup>व</sup> इति सिद्धे ।

## आकृत्यधिकरणस्य पूर्वपक्षः

विचार्यते किमाकृतिः शब्दार्थः, अथ व्यक्तिरिति ।

द्वौ च पक्षावुपन्यस्तौ भाष्यकारेण यद्यपि ।

१ क. प्रयोजनमत्त्रमाण।

#### अत्र वात्तिकमतं

व्याख्यातारस्तथाऽप्यत्र कुर्युः पक्षान्तराण्यपि ॥ ९४१ नियोगेन विकल्पेन द्वे वा सह समुच्चिते । सम्बन्धः समुदायो वा विशिष्टा वैकयेतरा ॥ ९४२ एते पक्षाः पुनर्योज्या व्यतिकीर्णाः परस्परम् । लिङ्ग-कारकसंख्याभिः संहतासंहतात्मभिः ॥ ९४३ पुनर्जात्यादिपक्षाणां तादृश्येवात्र योजना ।

प्रथमं तावदष्टपक्ष्येवं दर्शयितव्या—गोशब्दस्यार्थः किमाकृतिरेव, व्यक्तिरेव, उताऽऽकृतिवां व्यक्तिवां, अथाऽऽकृतिश्च व्यक्तिश्च, किम्भयोः सम्बन्ध, उत समु-दायः, किमाकृतिविशिष्टा व्यक्तिः, उत व्यक्तिविशिष्टाऽऽकृतिरिति । तथा किमाकृ-त्येव विशिष्टः सम्बन्धः, किं व्यक्तयेव, आकृत्या वा व्यक्त्या वा, अथ समुदाये-नाप्याकृतिविशिष्टया, व्यक्त्या, अथ व्यक्तिविशिष्टयाऽऽकृत्या, अथ परस्परवि-शिष्टाभ्यां द्वाभ्यामिति । तथा किमाकृत्येव विशिष्टः समुदाय इत्याद्यपि पूर्ववदेव सम्बन्धविशिष्टसमुदायपक्षमात्रातिरिक्तं योजनीयम् ।

एवं किमाकृत्यैव विशिष्टः सम्बन्ध एव, उत व्यक्तचैव, अथवाऽऽकृत्या वा, व्यक्त्या वा, अथ समुदायेन किमन्यतरविशिष्टयाऽन्यतरया, अथोभाभ्यामित्येवं समुदायविशेषणत्वपक्षाः पूर्ववदेव योज्याः ।

एवं कि सम्बन्धेनैव विशिष्टाऽऽकृतिः, अथ समुदायेनैवाथ विकल्पमानाभ्या-मृत समुच्चिताभ्याम् । तथैतद्विशिष्टा किमाकृतिरेवाथ व्यक्तिरेव, अथ विकल्पिते कि समुच्चिते किमिति । तथा किमाकृतिविशिष्टसम्बन्धविशिष्टा व्यक्तिरेव, अथ व्यक्तिविशिष्टसम्बन्धविशिष्टाऽऽकृतिरेवाथ विकल्प उत समुच्चयः । एवं समुदाये-नापि योज्यम् ।

तथा सम्बन्धविशिष्टव्यक्तिविशिष्टाकृतिरेवाथ संबन्धविशिष्टाकृतिविशिष्टा व्यक्तिरेवाथ विकल्पोऽथ समुचयः । एवं समुदायविशिष्टपक्षाः कल्पयितव्याः ।

तथा कि जात्यैव विशिष्टेन सम्बन्धेन विशिष्टा व्यक्तिः, अथ व्यक्त्वैय विशिष्टेन सम्बन्धेन विशिष्टा जातिरथ विकल्पोऽथ समुज्ञयः। एवं समुदायेनापि विशिष्टता योज्या। तथा कि सम्बन्धेनैव विशिष्टया जात्यैव विशिष्टा व्यक्तिरुतैवं-विधया व्यक्त्यैव विशिष्टा जातिरथ विफल्पोऽथ समुच्चयः।

एवं समुदायेनैव विशिष्टयेत्यपि योजियतव्यम् । एवं जातिलिङ्गयोजीति-कारकयोजीतिसंख्ययोश्च प्रत्येकं जातिव्यक्तिपक्षविकल्पितसमुच्चितपक्षोत्थानं दर्शियत्वा व्यक्तेलिङ्गादीनां च दर्शियतव्यम् । तथा लिङ्गसंख्या लिङ्गकारक- संख्या कारकयुगलान्यपि विकल्प्य प्रत्येकद्वित्रिलिङ्गादिसहितैकजातिव्यक्तिविक-ल्पास्त्रियोगपञ्चयोगाश्रया दर्शयितव्याः।

एवं शब्दस्वरूपस्य पुनर्जात्यादिभिः सह ।
एकद्वित्रचतुष्पञ्चषद्कैः सह विकल्पना ॥ ९४४
एते चात्यन्तनिष्कृष्टाः पक्षा यद्यपि न स्थिताः ।
बुद्धचा तथापि भिद्यन्ते जातिद्रव्यगुणादिवत् ॥ ९४५
सर्वत्रेन्द्रियलिङ्गाभ्यां भेदः स्तोकोऽवगम्यते ।
शब्देन तु सुसूक्ष्मोऽपि वस्तुभागो विभज्यते ॥ ९४६
पदात्प्रभृति चैवं या प्रज्ञा ज्ञातुर्विजृम्भते ।
पुष्पिता सा पदार्थेषु वाक्यार्थेषु फलिष्यति ॥ ९४७

## भाष्योक्तपक्षद्वयस्य समर्थंनम्

अत्र चाऽऽकृतिरेवेति हृढः पक्षोऽयमेकतः । इतरे त्वन्यतः सर्वे व्यक्तिपक्षानुयायिनः ॥ ९४८ व्यक्तौ निराकृतायां च समस्तानां निराक्रिया । सुलभेति न सर्वेऽमी भाष्यकारेण दिशताः ॥ ९४९ न चैतस्मान्न सन्त्येव न चैते निष्प्रयोजनाः । विकल्पिता हि जिज्ञासोः प्रज्ञाविकसनक्षमाः ॥ ९५० दिश्तिष्विप सर्वेषु विचारः क्रियते द्वयोः । का शब्देनाऽऽकृतिव्यक्तयोष्ण्यते काऽनुगम्यते ॥ ९५१

ततश्च—विचारमुखसिद्धचर्यं स्वरूपं तावदेतयोः । प्रक्तपूर्वमुपन्यस्य याथात्म्येन निरूप्यते ॥ ९५२

## पुनरुक्ति-समाधाने

ननु प्रथमपाद एवाऽऽऋतेनिरूपणादिदानीं प्रश्नोत्तरे मन्दप्रयोजने ? उच्यते--सत्यमेवाऽऽऋतिः पूर्वं प्रत्यक्षेण निरूपिता । संस्थानाशङ्क्रया त्वत्र सामान्यात्मा निरूप्यते ॥ ९५३

## संस्थानाकृत्योर्भेवप्रतिपादनम्

द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यमात्रमाकृतिरिति ।

द्रव्यादीनां च सामान्यं परापरिवभागवत् । वस्तुत्वं प्रथमं तत्र द्रव्यत्वाद्यपरं तथा ॥ ९५४ पुनर्वायुत्वतेजस्त्वजलत्वात्मत्विभन्नता । पृथिवीत्वाद् घटत्वं च तद्व्यिक्तिषु समाप्यते ॥ ९५५ वृक्षत्वात्परत्तश्चेष्टं शिशपात्वादि केवलम् । शर्परत्वाच्च गो-वाजि-हस्ति-पुंस्त्वादि गम्यते ॥ ९५६ वाजिकत्वादि चाश्वत्वात्कर्कादिस्तु गुणो मतः । हस्तित्वाद्भद्रमद्रादिदिङ्नागकुलजातयः ॥ ९५७ पुंस्त्वाद् बाह्मणकौण्डिन्यकठत्वादिसमाप्यते । तथा गुणत्वकर्मत्वरूपता जन्मतादि यत् ॥ ९५८ ततः शुक्लादि तद्वचिक्तगुणेषु प्रतितिष्ठति । शब्दान्तरादिभिः षड्भिः प्रमाणैः कर्मभेदः कर्मणामिष यागत्वहोमत्वादिविभागतः ॥ ९५९ व्यप्यायस्मृतेष्कं घातुभिः प्रविभज्यते । पुनर्विधानसंख्याख्या गुणप्रकरणान्तरैः ॥ ९६०

#### तार्किकमतजैमिनिमतयोद्यन्यासः

अन्ये तु भेदमाचार्याः कर्मणामेव मन्वते । अपि वाऽव्यतिरेकात्स्यादेशादेरेकरूपता ॥ ९६१ रूपशब्दाविभागाच्च वक्ष्येतद्धि जैमिनिः । एवं प्रपिद्धितं सर्वमर्थसामान्यमाकृतिः ॥ ९६२ न संस्थानं कुतो ह्येतदात्मादिगुणकर्मसु ।

सर्वेषु हि पार्थिवेषु गवादिघटादिषु संस्थानं भवेत्। अग्नितोयवाय्वाका-शादीनां तु पार्थिवद्रव्यपरिग्रहवशादाकारानुवृत्तिः कल्प्येत, न स्वातन्त्र्येण। दिक्कालात्ममनसां तु गुणकर्मणां च न कथंचिदिप संस्थानं संभवित। सामान्य-मात्रं तु सर्वास्वविशेषानुवृत्तिरूपं संभाव्यते। तस्मादेतदेवाभियेयाकृतिलक्षणम्, नावयवरचनासंस्थानाकृतित्वमवकल्पते।

> संस्थानस्य च नाशित्वात्प्रतिव्यक्ति च भेदतः। सामान्यव्यवहारित्वं नाऽऽकृतित्वेऽत्रकल्पते॥ ९६३

१ क. (टिप्पणियां) कथ्यते । २ क. दिग्नाग । ३. जै॰ सू॰ (६-३-४) इत्यत्रेति ग्रेषः ।

अथ संस्थानसामान्यमाकृतित्वेन गृह्यते । अश्वादिष्वपि तुल्यत्वाद्भवेदाकृतिसंकरः ॥ ९६४ न चावान्तरसंख्यानं सर्वगोपिण्डवृत्ति यत् । अश्वादिभ्यो निवृत्तं च गोशब्दालम्बनं भवेत् ॥ ९६५

तस्य ह्युपलक्षणालोच्यमानं न जातेरन्यल्लभ्यते, ततश्च जातिरेव सामा-न्यमिति न्यायेनाऽऽभद्यते । तेन प्रथमपादे रुचक-स्वास्तिक-वर्धमानकोदाहरणात्सं-स्थानाकृत्यभिधानाशङ्काक्षयादर्शनवदासीदित्येताभ्यां प्रश्नोत्तराभ्यां व्यावत्यते । अतश्च द्रव्यगुणकर्मणां यावित्कचित्राग्व्यक्तिभ्यः सामान्यम्, तत्सर्वमाकृतिरेवेत्य-भिप्रेत्य मात्रशब्दः प्रयुक्तः । असाधारणविशेषा व्यक्तिरिति ।

केचिदाहुः—असाधारणा विशेषा एव व्यक्तिः। विशेषव्यतिरिक्तव्यक्तव्य-भावादिति।

#### तन्निरासः

तत्तु नैवं विशेषेभ्यो व्यक्तिरन्यैव हीष्यते । खण्डमुण्डादयः सर्वे विशेषत्वेन संमताः ॥ ९६६ ते चान्यत्रापि दृश्यन्ते तथा जात्यन्तरेष्वपि । शावलेयादिभेदोऽस्ति तदपत्यान्तरेष्वपि ॥ ९६७

खण्डमुण्डादयस्तावदन्या अपि व्यक्तयो भवन्त्येव, गवयमहिषादिव्यक्तयश्च । शाबलेयोऽपि यथैकः तथाऽन्योऽपि यः शवलापत्यत्वेन गम्यते, स सर्वः शाबलेयः। एतच्चोभयवर्णनिमित्तम्, यादृच्छिकं वा, नामाऽन्यत्रापि विनियोगवशाद्वर्तत एव । तदपत्ये च शाबलेय इत्यसाधारणव्यपदेशानुपपत्तिः। विशेषव्यक्तिशब्दयोबंहु-वचनैकवचनान्तयोः सामानाधिकरण्यप्रयोगवचनभेदाददोषः।

#### अत्र शंकासामधाने

तस्मादसाधारणा विशेषा यस्यां सा व्यक्तिरित्येवं व्याख्येयस् ।

#### . स्वमतोपन्यासः

ननु पूर्वोक्तेन न्यायेन खण्डादीनामिप बहुव्यक्तिसाधारण्याद्वचिक्तव्यतिरिक्तानां वान्येषां केवलैक्तेकव्यक्तिगतानां विशेषाणामसंभवाद्वहुन्नीहिरप्यनुपपन्नः । उच्यते । नैव विशेषाणां प्रत्येकमसाधारणत्वमाश्चित्य व्यक्तिविशेषणत्वेनोपादानम् । कथं तिह् साधारणरूपाणामप्येकदित्रादिभेदेन क्वचिदुपलब्धानाम्, यदेकत्र पिण्डी-कृतानां ग्रहणम्, तदपेक्षमसाधारणविशेषत्वाभिधानम् ।

प्रविप्रका हि ये दृष्टा दृश्यन्ते संह्ताः पुनः । पिण्डासाधारणत्वेन तैर्व्यक्तिरुपलक्ष्यते ॥ ९६८ न चैकस्यां व्यक्ती ये समुदिता दृष्टाः त एव व्यक्त्यन्तरेऽप्यन्यूनामितिरिका दृश्यन्ते । य एवादृष्टपूर्वंस्तिस्मन्समुदाये संप्रति दृश्यते, स एवासाधारणतामापाद-यित । अनन्तभेदास्विप व्यक्तिषु नात्यन्तापूर्वविशेषणोपलक्षणोपादनं किंचिदु-त्कपिकर्षमात्रेण च सर्वत्रासाधारणोपलक्षणलाभात्परसामान्यापेक्षया च सर्वाण्ये-वावान्तरसामान्यानि विशेषव्यपदेशं प्राप्नुवन्ति । संवातावस्थायां च व्यक्तिविशेषणत्वात्तेषु विशेषशब्दः । एतच्च व्यक्तिविशेषणामन्यत्वमुपरिष्टाद्भाष्यकारोऽपि वक्ष्यत्येव, 'योऽर्थः सामान्यस्य विशेषणां चाऽऽश्रयः, सा व्यक्तिरित ।

# भर्तृहरिणा वाक्यपदीयेऽभिहितस्यार्थस्यानुवादः

तत्र 'केचिद् गोत्वादिषु विशेषत्वमञ्जीकृत्य सामान्यवाचिना शब्देनाऽनाभिधे-यत्वाद्यदेव महासामान्यं सत्ता-वस्तु-भावशब्दाभिधेयम्, तदेव शब्दस्वरूपव्यविच्छन्नं वा गोसत्तारूयमाकृत्यभिधानपक्षे वाच्यमिति मन्यन्ते ।

यथाऽऽहुः—अस्त्यर्थः सर्वशब्दानामिति प्रत्याय्यलक्षणम् । अपूर्वदेवतास्वर्गैः सममाहुर्गवादिषु ॥ इति ९६९ (वा. का. २लो.)

### तन्निरासः

तत्तु कक्ष्याविभागेन<sup>२</sup> सामान्यानां निरूपणात् । अयुक्तं न गवादीनां तत्र वाचकशक्तता ॥ ९७०

प्रतिनियतार्थविषया हि शब्दानां वाचकशक्तिरथािवत्या गम्यते । तत्रानन्ता-वान्तरसामान्यवचनानां द्रव्य-गुण-कर्मशब्दानामेव तावदसंकीर्णार्थत्वात्सत्तार्थत्व-मनुपपन्नम्, किमुत दूरान्तरितार्थगवादिशब्दानाम् ।

सत्तामेते वदन्तश्च न शुद्धां सविशेषणाम् । वदन्तीत्यभिधातुं हि शक्यं द्वेधाऽप्यसंभवात् ॥ ९७१

शुद्धवचनत्वे तावत्सर्वेषामेकार्थंप्रत्यायनात्पर्यायत्वप्रसङ्गः । पुनरुक्तत्वाच्चा-स्तिशब्दप्रयोगानुपपत्तिः ।

> गौर्नास्तीति प्रयोगश्च विरोधान्नावकल्पते । न हि सत्तैव नास्तीति कथंचित्संप्रतीयते ॥ ९७२

१. कक्ष्याशब्दः कोष्ठवाचा, द्रव्यत्वगुणत्वकर्मैत्वान्येकस्यां सत्तावान्तरसामान्यक्ष्यायां पृथिवीत्वादीनि द्रव्यत्वावान्तरसामान्यक्ष्यायां रूपत्वादीनि गुणत्वावान्तरसामान्य- कक्ष्यायां च वर्तन्त इति कक्ष्याविमागो ज्ञेयः ।

२. जायतेऽस्ति विपरिणमते वधंतेऽपक्षीयते विनश्यति इति निरुक्तोक्ताः षड् मावविकारा श्रेयाः । अत्र च योऽस्तिशब्देन द्वितीयो मावविकार उच्यते स एव सत्तेत्येतद्युज्यत इत्यर्थः ।

देशकालद्यपेक्षायामपि नैव सत्तायां नास्तित्वमभाधातुं युक्तम्, विभुत्व-नित्यत्वाभ्यां सर्वदेशकालव्यापित्वात् ।

> रुढिशब्दश्च नैवायं लोकदृष्ट्या प्रतीयते । ंतेन द्रव्यादिसामान्यं सत्तेत्येतन्न युज्यते ॥ ९७३

य एव ह्यस्तिशब्देन द्वितीयो भावविकार उच्यते । जायमानविपरिणा-माद्यवस्थसवंवस्तुषु विनश्यतापर्यन्तेषु वस्त्वाकृतिप्रतिपत्तिर्दृश्यते । तेन यदि नाम महासामान्यमिभधेयं प्रतिज्ञायते, ततो वस्त्वर्थः सर्वशब्दानामिति प्रत्याय्यलक्षण-मिति कामं वक्तव्यस्, न अस्त्यर्थं इति । न चावयवार्थपरित्यागेन सच्छब्द-सत्ता-शब्दौ वर्तेते इति भवच्छव्दवदेवास्तीति सङ्कावः सत्तेति, न तु वैशेषिकपरिभाषया यतो द्रव्यगुणकर्ममु सदिति प्रतीतिः सा वैशेषिकाभिमतसत्तासामान्यस्योपन्यास-निरासौ सत्तेति । एवंलक्षणा जातिः प्रतिपत्तव्या ।

> सेयमव्ययशब्देन वस्तुपर्यायवाचिना । भवत्साधारणार्थेन प्रसिद्धिरुपपादिता ॥ ९७४ अस्तित्वमस्तितेत्येवं दृश्येते प्रत्ययौ यतः । स वस्तुवचनः शब्द आख्यातप्रतिरूपकः ॥ ९७५ अप्रातिपादिकत्वाद्धि नाऽऽख्यातात्त्वतलौ स्मृतौ । अस्तिक्षीरा समासश्च तेन सद्वाचिनेष्यते ॥ ९७६

अस्तिक्षीरा गैरिति तिङन्तसमासत्वेनानुपसंख्यानादवश्यंभाविप्रत्ययलक्षणद्वारसुबन्तत्वयोग्याव्ययपदेन सह क्षीराशब्दस्यान्यपदार्थे बहुन्नीहिरभ्युपगन्तव्यः।
तत्र चायं सदर्थवचनः, सक्षीरा गौरिति प्रत्ययोत्पादात्। ततश्च वस्तुनि सति च
प्रयुज्यमानमस्तिशब्दमुपलभ्य तदर्थानुसरणप्रत्यासन्नं सच्छब्दं च देवात्तिलितं च
स्वार्थिकं देवतेतितिवत्तलमिहाप्यस्तिधातुवाच्यार्थविशिष्टकर्तृप्रतीतिमनङ्गीकृत्य
शुद्धधात्वर्थमात्रवचनावेव सच्छब्दसत्ताशब्दौ गृहीत्वैवं तार्किकैः कल्पितं सच्छब्दवाच्या सत्ता महासामान्यमिति। तदुक्तान्तगमनेऽनादराच्च पदवाक्यविद्धिरप्युपेक्षितं प्रसिद्धमिवेमामवस्थां प्राप्तं गवादिशब्दवाच्यत्वेनापि संभाव्यते।

१. क. गोत्वादिविशेषव्यवच्छिन्नं (इत्यधिकम्)

तदुक्तिति—यावद्याविद्ववादाय मुक्तकं दीयते मनः ।
अनवस्थादिदोषेण तावत्ताविद्वहन्यते ।

इत्यनेन न्यायेन चिरिनखाततद्यागादिगतशैवालवच्छुक्ततकंस्याप्रतिष्ठितत्वेन

निराकृतस्यापि पुनःपुनरुद्भवेन समापियतुमश्वयस्वात्ताकिकोक्तस्यान्तगप्रने—समापवे
अनादरादमियुक्तैरुपेक्षितत्वात्प्रसिद्धं सदिमां युक्तायुक्तविवारावस्यां प्राष्ट्रमित्यथैः ।

न त्वर्थाद्गम्यमानस्य वस्तुत्वस्यापि वाच्यता । धर्मान्तरत्ववृत्तेस्तु सत्तायाः कृत एव सा ॥ ९७७ वस्तुशब्दो हि रूढित्वाद् व्यक्तिजात्यन्तराश्रितम् । सामान्यं यद् ब्रवीत्येतद् गम्यतेऽर्थेर्गवादिभिः ॥ ९७८ शुद्धाभिधानपक्षस्य दुष्टत्वात्तैविशेषितम् । स्यमाणेन निरासहेतुना अस्य पक्षस्य निराकरणम

वक्ष्यमाणेन निरासहेतुना अस्य पक्षस्य निराकरणम् महासामान्यमिष्टं चेद्वाच्यं तदिष दुर्लंभम् ॥ ९७९

यदेवाऽऽकृतिविशिष्टव्यक्त्यभिधानपक्षे, व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षे वा निराकरण-कारणम्, तदत्रापि सुलभम्, विशेषणस्य पूर्वतराभिधानप्रसङ्गात् ।

गोसत्तां चापि गोशब्दो यदि नाम त्रवीत्ययम् । गोजात्या वा विशिष्टां तां वदेद् व्यक्तिभिरेव वा ॥ ९८०

तत्र—गोत्वजातिविशिष्टा चेंत्सत्ताऽनेनाभियीयते । उक्ताद्विशेषणादेव तिसद्धेः सा किमुच्यते ॥ ९८१

विशेषगमनिभधाय तिद्वशिष्टिविशेष्याभिधानासम्भवाद्विशेषणस्य च विशेष्योणाऽत्यन्तसम्बन्धात्पूर्वतराभिहितविशेषणभूतगोत्वसम्बन्धादेव सत्तावगमिसद्धेनं तत्राभिधानशक्तिकल्पनायामर्थापत्तिरप्यन्यथाऽप्युपपद्यमानफलत्वप्रतिहता सती न प्रवर्तते ।

तथा व्यक्तिविशिष्टसत्ताभिधानेऽप्येष एव निराकरणहेतुः । अनित्यसम्बन्ध-ज्ञानानन्तशब्दशक्तिव्यक्त्यभिधानपूर्वकैकसत्ताभिधानकल्पनायाश्च केवलव्यक्त्य-भिधानपक्षवदनुपपत्तिः ।

हरिणोक्तस्य दृष्टान्तस्य प्रतिक्षेपः

यत्तु अपूर्वदेवतास्वर्गैः सममाहुरिति । तत्राभिधीयते—

> नैवापूर्वादिशब्दानां सत्ता वाच्येत्यवस्थितम् । विशेषानेव तेऽप्याहुरथीपत्त्यादिकल्पितान् ॥ ९८२

केचिच्छ्रतार्थापत्या, केचिद्वाक्यशेषवाक्यान्तरपर्युपस्थापितार्थाविशेषवचना एव सन्तोऽत्यन्ताव्यभिचारिस्वार्थद्वारेण सत्तापदार्थो व्यभिचरतीति, लक्षणयैव तेभ्यः सत्ताप्रतीतिः।

१. धर्मान्तरेति — जात्याख्याद्धर्माद्धर्मान्तरस्वेन —द्वितीयमाविकारत्वेन वर्तंमानत्वा-दित्यर्थः ।

२ क. सत्तां गमयन्तोऽनिमधायकत्वेनावधार्यन्ते न इत्यधिकम् ।

कार्यसामर्थ्यमिन्द्रादिनिर्मिश्रसुखसंगतिः । सामान्येनाऽप्यपूर्वादि सत्तातोऽन्यत्तु लभ्यते ॥ ९८३

# अपूर्व-देवतास्वर्गादिशब्दानामर्थान्तरपरत्वम् न सत्तावाचित्विमत्युपपादनम्

सर्वपदार्थानामेव कार्यार्थापत्तिगम्यानि सामर्थ्यानि सन्ति, यागादिजनितं च पुंसां फलप्राप्तिसामर्थ्यमपूर्वशब्दवाच्यं यागानुष्ठानात्पूर्वमभूतम्, अनुष्ठानोत्तर-कालं चापूर्वं जायत इति यौगिकत्वादेवापूर्वशब्दाभिधानं सर्वत्र लभ्यते। तथा दीव्यन्ति, द्योतन्ते वा चन्द्रादित्याग्निमहनक्षत्रतारकादिरूपेण वायवश्च सतत-गत्या स्तूयन्ते सर्वर्मन्त्रौरिति देवाः सुज्ञानशब्दसम्बन्धा विशेषरूपैरेवेति, न सत्तागोचरत्वं प्रतिपद्यन्ते। तथा स्वर्गशब्देनापि नक्षत्रदेशो वा वैदिकप्रवाद-पौराणिक-याज्ञिकदर्शनेनोच्यते। यथा हि वेदे 'ये हि जना पुण्यकृतः स्वर्गं लोकं यन्ति, तेषामेतानि ज्योतीषि नक्षत्राणि, तथा चेष ज्योतिष्मन्तं पुण्यलोकं जयति' इति। यदि वेतिहासपुराणोपपन्नं मेरुपृष्ठम्।

अथ वाऽन्वयव्यतिरेकाभ्यां विभक्तं केवलमेव सुखं यत्संवत्सरादिष्वनुभूयमानं दुःखसाधनशोतोष्णक्षतिपासादिसमस्तद्वन्द्वरिहतार्थापित्तिसिद्धदेशान्तरानुभवनीयम्। तच्च यद्यपि तादृशमदृष्टपूर्वम्, तथाऽपि मिश्रानुभवादेव विवेकेनोद्धृत्य स्वर्गं- शब्दार्थत्वेन ज्ञायमानं सत्तां गमयतीति, न तदिभिधानमपेक्ष्यते ।

तेनाऽपूर्वादिशब्दार्थाः समाः सत्यं गवादिभिः । स्वशब्दाभिहिताः सन्तः सत्तां रुक्षयितुं क्षमाः ॥ ९८४

## संशयस्योपसंहारः

अतश्च नैव गोशब्दो गोसत्तामिभधास्यति । गोत्वाख्याकृतिवाच्यत्वसन्देहात्तु विचार्यते ॥ ९८५ कृतः संशय इत्येतत्कार्ययोग्यार्थनिणयात् । व्यक्तिमात्रपदार्थत्वं मन्यमानेन चोद्यते ॥ ९८६ उच्यते कार्ययोगित्वाद् गम्यते व्यक्तिवाच्यता । शब्दशक्त्यनुरोधात्तु नाऽऽकृतेर्व्यतिरिच्यते ॥ ९८७ शक्ति-कार्यसंवादादेव शब्दार्थगोचरात् । कि समञ्जसमित्येवं नाऽविचार्याऽवधार्यते ॥ ९८८

# पूर्वपक्षः

कि तावत्प्राप्तम्—

प्रयोगचोदनाभावाद् व्यक्तिर्वाच्या न तूभयम् । अर्थैकत्वं यतो युक्तमविभागाद् द्वयोर्गतिः ॥ ९८९ नित्यं यथैव शब्दानामाम्नातानां प्रयोजने ।
अर्थप्रत्यायनार्थत्वात्तद्वशेनाऽवधारणा ॥ ९९०
एवं सर्वपदार्थानां वाक्यार्थप्रत्ययाङ्गता ।
यथा सिध्येत्तथा कार्यं तेषां रूपनिरूपणात् ॥ ९९१
आकृतियंदि शब्दार्थः कस्य स्युः प्रोक्षणादयः ।
केन चेज्येत न त्याग आकृतेरुपपद्यते ॥ ९९२
अमूर्ता ह्याकृतिनित्या नाऽवधातादिभाजनी ।
तद्विधः प्रतिषेधो वा तेनास्या नावकल्पते ॥ ९९३

'त्रीहीनवहन्ति, पशुं संज्ञपयित, सोममिषपुणोति, पावयित, सोमेन पशुना त्रीहिभिश्च यजते' इति यावन्त एवमादयो विनाशिमूर्तिमिद्धिषयाः संस्काराः प्रयोजनिसद्धिषयाः तेषां प्रयोगचोदनाया आकृतावभावाद्। व्यक्तौ तु भावात्कार्यं अधानत्वाच्च पदार्थं प्रतोतेः, विध्यधीनत्वाच्च सर्वपुरुषचेष्टानामवस्यं विधिविषयत्वयोग्यवाक्यार्थंपूरणसमर्थंपदार्थं कल्पनमङ्गीकर्तव्यम्।

तथा यदि 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः, न कलञ्जं भक्षयितव्यम्' इत्यादिप्रतिषेध-विधानम्, तदिष प्राप्तिपूर्वंकत्वेन सापेक्षत्वाद् व्यक्तौ च प्राप्तिसम्भवादाकृतेश्वा-निधकारात्, असत्यां प्राप्तावनर्थंकमेव स्यात् । तस्माद्येन शब्दार्थेन प्रयोगचोदनां भावो भवति, स एवाभ्युपगन्तुं न्याय्यः न तत्त्वज्ञानमात्रदृष्टसिद्धवर्थंपदार्थं-कल्पना युक्तेति ।

स्यादेतत्, व्यक्तिसम्भवत्त्रयोगचोदनासु व्यक्त्यर्थः ततोऽन्यनाऽऽकृत्यर्थं एव भिविष्यतीति । तदसत् । न्यायेन हि स्थितमेकस्य शब्दस्यार्थेन्यम्, अनवस्थित-सम्बन्धानेकादृष्टवाचकशक्तिकल्पनिवकल्पदोषप्रसङ्गात् । सम्बद्धानां चार्थाना-मन्यतराभिधानेनैवेतरत्र प्रतिपत्तिसिद्धेः । कथं तर्ह्याकृतिप्रत्यय इति चेदत आह—अविभागात् इति । यतस्तु नित्यमेव व्यक्त्याकृत्योरिवभागः तस्माद् व्यक्तिरभिहिता सती शक्नोत्येवाऽऽकृति गमियतुम् । तदुक्तं तद्भूताधिकरणे । ध्यस्य तु पदस्य योऽर्थोऽभिधेयत्वेनाऽऽश्चितः तस्य तत्परिहारासम्भवादवश्यं तत्रस्थस्यवार्थान्तरं लाक्षणिकत्वेनाऽभ्युपगन्तव्यमिति । अपि चाऽऽकृतिपदार्थंकस्य व्यक्तिषु साधारणानेकान्तिकत्वान्निणंयो न स्याद् व्यक्तिपदार्थंकस्य पुनरत्यन्तान्त-भूताकृतिनिश्चयसिद्धेनं शब्दव्यापारकल्पनोपपत्तिः । तस्माद् व्यक्तिरेव शब्दार्थं

१ क. (टिप्पण्यां) भाजनम् । पा० ।

२ क. प्राष्ठितूर्वकत्वम् ।

३ क. विमामादिति।

४. जै० (१-१-७) **।** 

५. तत्रस्थस्येति तस्मिन्निवार्थं वर्तमानस्य शब्दस्येत्यर्थः।

नाऽऽकृतिः । न च विकल्पसमुच्चय-सम्वन्ध-समुदायान्यतरविशिष्टान्यतराभिधान-पक्षाः सम्भवन्ति, अविभागादेव सर्वेपामपि ज्ञानसिद्धेः ।

> अपि चाद्रव्यशब्दत्वाद् व्यक्तेरेवाभिधेयता । सामानाधिकरण्यं हि नाऽऽकृत्यर्थं-गुणार्थयोः ॥ ९९४ ३० ॥

### ।। आकृतिशक्तयधिकरणम् ॥

न्या ० सु ० — अत्र माष्यकारणाथ गौरित्येवमादयः शब्दाः किमाकृतेर्वाचकाः सन्तो वाच्यार्थे प्रमाणमुत व्यक्तेरिति गवादिविशेषणोपादानान्न सर्वशब्दानामेतिद्वचारिवधेयतेति सूचितम् । तत्र नेषां शब्दानां व्यावृत्तिविवक्षितेत्यपेक्षायां जातिशब्दानामेवोदाहरणत्वमङ्गीकृत्य, तद्वधितिरक्तानां व्यावृत्तिरिति दर्शयतुमाहः इहेति । आस्यातशब्दार्थंस्य द्वितीयाद्ये विचारियव्यमाणत्वान्तिपातोपमाणां च स्वतन्त्रार्थामिषायकत्वामावान्नामान्येवेहोदाहरणत्वेन गृह्यन्ते । तेषामिष षड्विधानां मध्ये शुक्छादिगुणानाम् एतयैव दिशा वाच्या शुक्छादेरिप नित्यतेत्यादिवार्तिकोक्तन्यायेनावान्तरभेदामावेन गुणशब्दानां जातिवाचित्वायोगात्, क्रियाणामप्यथंप्रत्यक्षे नित्य एवेति माष्येणावान्तरभेदस्य संस्थामावसूत्रे निराकृतत्वेन, यागादिशब्दानामिष जातिवाचित्वायोगात् पाकाद्यकोपाधियोगेन वाज्वेकत्र पाचकत्वाद्यक्ताकारे प्रत्ययोपपत्तेः । पाचकत्वादिजात्यमावेन तच्छब्दानामिष जातिवाचित्वायोगात्, देवदत्तादिशब्दानां च सङ्कृतितार्थंविशेषवाचित्वात् सर्वनामशब्दानां च सिन्नहितार्थंविशेषवाचित्वात् सर्वनामशब्दानां च सिन्नहितार्थंविशेषवाचित्वात् सर्वनामशब्दानां च सिन्नहितार्थंविशेषवाचित्वात् सर्वनामशब्दानां च सिन्नहितार्थंविशेषवाचित्वात्रातिशब्दानामेवात्रेवमादय इति सादृश्यवचनेनैव शब्देनैवोदाहरणत्वं सूचितम्यर्थं: । परमतेन चैतदुक्तम् ।

स्वमते तु---

### ततः शुक्लादितद्व्यक्तिगुणेषु प्रतितिष्ठति ।

इत्यादिना गुणकर्माणोरप्यवान्तरभेदाभ्युपगमादाख्यातार्थं विना पौनवक्तस्य चोत्तर-प्रस्थाने परिहरिष्यमाणत्वात् गुणक्रियाशब्दानामप्याख्यातानामपि चोदाहरणत्वमस्त्येव । तथा चोपसंहारमाष्यव्याख्याने गंवादिशब्दग्रहणं सर्वनामाख्यातशब्दानामन्तर्मावर्थमिति वक्ष्यति ।

नन्वेवं सित जातिशब्दा इत्येव स्पष्टत्वादुदाहरणिनदें ग्रः कार्यः । गोशब्दोदाहरणं तु किमथंभित्याशङ्क्रय, पूर्वाधिकरणे गोशब्दस्य गाव्यादिशब्दव्युदासेन साधुत्वाभिधानातक-स्मिन्नर्थं तस्य साधुतेति प्रासङ्गिक्षी । सङ्गितिसूचनार्थं तदुदाहरणिमिति दर्शं यितुमाह—तेषामपीति । गोशब्दमुदाहृत्य यिद्वचार्यते तत्पूर्वाधिकरणोदाहरणेन सहैतदिधकरणोदान् हरणस्यैकत्वं सङ्गितिसूचनाय दर्शयितुमित्यर्थः । ननु पदार्थाप्रामाण्यस्य शब्दे निरा कृतत्वात्किमाकृतेः प्रमाणमित्ययुक्तमित्याशङ्कृत्यावाचकव्यतिरेकजितते षष्ठ्या विनैव प्रामाण्यव्यतिरेकजितते इति व्याख्यातुमाह—कि पुनरिति । किमाकृतेर्वाचकाः सन्तो

वाक्यार्थे प्रमाणम्, अय व्यक्तिरिति व्याख्या अनेनोक्ता । व्यक्त्याकृतिवाचित्वसन्देहमुप-न्यस्योच्यते इत्यादिमाष्येण मध्ये चिन्तान्तरं कृतम् । तिकमर्थामत्याराङ्क्ष्य प्रकृतचिन्तो-पोद्घातार्थेत्वमाह —तत इति । न निर्णयार्थं विना कापि चिन्ता कर्तुं शक्या । न च निष्फला प्रतितिष्ठति । लौकिकवैदिकशब्दार्थभेदे च वैदिकशब्दार्थंचिन्ता निरुपाया । लौकिकशब्दार्थंचिन्ता च निष्फला स्थादित्याशयः ।

नन्वेवं सित प्रतिपदाधिकरणादिवत्प्रकृतिचित्तामनुषक्रमयैयोपोद्धातिवित्ता कस्मान्न कृतेत्याशङ्क्रधानन्तराधिकरणासङ्गितिग्रदाङ्गादिति दर्शयितुम्—तत इत्युक्तम् । प्रतिपदाधिकरणादौ तु नानन्तरसङ्गत्यपेक्षा, अन्यायादित्वादित्याशयः ततो व्यवस्याकृतिवाचित्व-सन्देहोपन्यासानन्तरं वक्ष्यमाणं पूर्वपक्षादिसान्यासिकं त्यागाहं कृत्वा सम्प्रतीदं तावदि-चार्यंत इत्यन्वयः । त्यागार्थात्सन्त्यासप्रातिपदिकात्तदहंतीत्यस्मिन्नथं ठगुत्पत्तेः सान्त्यासिक-पद्वपुत्पत्तिः । अहिताशङ्क्रानिराकरणार्थस्तुश्रव्दः ।

कि य एवेति शब्दविषयम् । कि त एवेति चार्थविषयं सन्देहमाष्यद्वयं तन्त्रेण व्याख्यातुम्—कि य एवेत्युक्तम् । उपायफलसिद्ध्यर्थत्वं प्रश्नपूर्वं विवृणोति - आहेति । शब्दग्रहणमर्थानामप्युपलक्षणार्थम् । ननु व्यक्त्याकृतिविचारफलोपाययोभिन्नविषयत्वेऽिप लौकिकवैदिकशब्दार्थेकत्वे यत्नः किमयं इत्यपेक्षायामाह—यदोति । एतस्या व्यक्त्याकृतिसिन्नधानचिन्ताया इति हेती पञ्चमी । एतच्छव्दो वेदविषयत्वद्योतनार्थः । निर्णयोपायव्याख्यानार्थम्—वृद्धत्युक्तम् । जातेरिमध्यत्वम्, व्यक्तेरनिमध्यत्वमिति निर्णयः, नान्ययेति शेषः ।
नन्वन्यत्वेऽिप लोकविषयेषा चिन्ता मविष्यतीत्याशङ्कश्चाह—प्रयोजनं त्विति । शङ्कानिराकरणार्थंस्तुशब्दः प्रयोजनामावमुपपादयि सम्मूि तिति । आशङ्कामिप्रायमनूष्य
निराकरोति—यदोति । नन्वेषं तिह वेदविषयेव चिन्ता, अन्यत्वेऽिप यूपादिशब्दिनिणयोपायसम्मवात्तेत्स्यतीत्याशङ्कथाह—स्यादिति । वृद्धव्यवहारस्थाने क्व प्रयोगानुसरणमेवाकृतिवाचित्वानिर्णयोपायः न यूपादिवचनव्यक्तिविषयंगश्चयणादित्याशयः । अतः शब्दार्थान्यत्वे एकाङ्गविकल्दाच्चिन्तयमनारम्या स्यादित्याह—तेनेति ।

ननु शब्दार्थानन्यत्वे फलोपाययोमिन्नविषयःवेनैकाङ्गवैकल्याविषयः स्यादि<mark>त्या-</mark> शङ्कपाह—अभेवे इति । शब्दार्थान्यानन्यत्वचिन्तायाः प्रकृतचिन्तोपोद्धातत्वोपसंहारपूर्वकं पूर्वपक्षमाह—तेनेति ।

अनेन च तत्रान्यपूर्वपक्षप्रतिज्ञामाध्यं व्याख्यातम् । अत्र व्यपदेशभेदाद्ग्पभेदाच्चेति हेतुद्वयं भाष्यकृतोक्तम् । तत्र व्यपदेशभेदस्य भाष्यकृतैन व्याख्यातत्वाद्रपभेदं व्याच्छे— नियतिति । वैदिकेषु पदेषु नियतः स्वरः, लौकिकेष्वनियतः । वैदिकेषु च छन्दोविषयत्या विहितस्य प्रकृतिप्रत्यययोलीपस्य, आगमस्य वा वर्णविकारस्य वा सद्भावः । लोकिकेष्व-सद्भावः तत्कृताद्रपभेदादित्यर्थः ।

नन्वेवं सति छान्दोग्यवाह्यणेषु स्वरनियमाभावाद् गवादिशब्देषु च प्रकृतिलोपाद्यभावात्र भेदः सिद्ध्येदित्याशङ्क्षय, धम्मंभेदाभिप्रायेण रूपभेदं व्याख्यातुमाह-अध्यायेति । अधीयतेऽस्यामिति व्युक्ष्यस्याच्ययनितिथिः अध्यायो द्वितीयादिः अष्टम्याद्यन्ध्ययनितिथिः अध्यायः । वेदवाक्यान्यध्याये यज्ञोपक्षोतेनैव त्रैविणिक्षेनैव च प्रयोज्यानि, लीकिकान्य-नध्यायेऽप्यनुपनीतेनापि चातुर्वंण्येनापि च प्रयोज्यानि, अप्रयोज्यत्वेनाप्रेध्यत्वेन च हेतुना परिचयंया प्रसादितो यो गुरुस्तदुच्चारणपूर्वंकं वेदवाक्यानि प्रयुक्तानि, यहच्छ्या प्रयुक्तानि लीकिकानीति, धम्मंभेदाद्यथा लीकिकवैदिकवाक्यानामन्यत्वम् । तदन्यत्वाच्च वाक्याधन्यत्वं तथा पदानां धम्मंभेदात्यथा लीकिकवैदिकवाक्यानामन्यत्वम् । तदन्यत्वाच्च वाक्याधन्यत्वं तथा पदानां धम्मंभेदात्पदार्थानं च पदभेदाद् भेद इति पूर्वंपक्षं प्रतिज्ञायाऽन्वयः । धम्मं-मेदान्यश्चेण कथं पदभेदः ? कथं च पदभेदमात्रेण पदार्थभेद ? इत्याद्यङ्काद्वयनिराकरणायं हेतुगर्मविशेषणसहितदृष्टान्तोपादानम् । शब्दाभेदे धमंव्यवस्थावैय्यथ्यपित्तेस्तरसाफल्याय शब्दभेदः कल्प्यते । तद्भेदे चौत्सिगिकोऽयंभेदः संज्ञा चोत्पत्तिसंयोगादित्यनेन सेत्स्यितं पदादृष्टार्थप्रतिपत्त्यर्थस्य शब्दस्यादृष्टार्थेन धर्मेण प्रयोजनामावादर्यप्रतिपत्त्वर्थंमेव धर्मापेक्षेत्रस्यर्थंप्रतिपत्त्यर्थस्य शब्दस्यादृष्टार्थेन धर्मेण प्रयोजनामावादर्यप्रतिपत्त्वर्थः।

ननु वैदिकपदानां लौकिकेम्योऽत्यत्वे सम्यन्धप्रहणामावेनार्थानवधारणादर्थान्यत्वेन पूर्वपक्षो न युक्त इत्याशङ्कयाह—यदौति । लौकिकार्थासम्मव एवानर्थंन्येन वेदाप्रामाण्या-पादनायाऽन्यत्विमपेण पूर्वपक्षिणो वस्तुमिमप्रेतः । निर्विषयत्वाच्य प्रकृतिविन्तानारम्मायैव वेदाप्रामाण्योपपादनायोच्यत इत्यविरोध इत्याशयः । अग्निवृंत्राणि जङ्कनिदत्यन्यदिदं रूपमिति मार्घ्यं न्यूनाधिकक्रमान्यत्वाद्यमावेन रूपभेदानुपलव्येरयुक्तमाशङ्कय व्याचष्टे—स्वरेणेति । लौकिकस्यानियतस्वरत्वात्स्वरानपेक्षस्यार्थप्रतिपादकत्वम्, वेदे तु स्वरित्यमान्त्योऽपि सहकारीति सामग्रीभेदाद् गौगौर् इति वर्णातिरेकवत्स्वरातिरेकात्पदान्यतेत्याशयः ।

धम्माभिप्रायो वा रूपशब्द इति व्याख्यान्तरमाह्—अध्यायेति । कर्माव्युत्पन्नाव-ध्यायानध्यायशब्दौ । यदा शदाचिश्चेन केनचिद्यथा कर्थाचिदध्येयः न वैदिक इत्यर्थः ।

यद्वा अग्निवृंत्राणि जङ्क्षनदिति वैदिकस्याग्निश्चन्दस्य वृत्रहननसमर्थंवस्तुवाचित्वाव-गमो लोकिकः। व्युत्पन्नाग्निश्चन्दवाच्यस्य च ज्वलनस्य तदसामध्यात् अर्थान्तरं चाव्युत्पन्न-स्यैव शक्त्यान्तरकल्पने गौरवापत्तेः गत्यर्थंस्यागिषातोः 'शोनिनंलोपश्चेति' सृत्रेणोणादिके निप्रत्यये कृतेऽग्निश्चन्दव्युत्पत्त्यवधारणान्न प्रकृतिप्रत्ययान्वाख्यानभेदेनाव्युत्पन्नाल्लौकिका-दिग्निशब्दाद् व्युत्पन्नस्य वैदिकस्याग्निशब्दस्य रूपान्यतामिप्रतेति व्याख्यान्तरमाह— वृत्रेति । शब्दान्यत्वाच्चेति पदान्यत्वेन पदार्थान्यत्वप्रतिपादकं भाष्यं स्वष्टत्वान्न व्याख्यातम् ।

अपि चेत्यादिभाष्यं लोकसिद्धानामेव गवां देवसम्बन्धनिमित्तोत्तानवहनात्मकधर्म-विशेषप्रतिपादकत्वेनास्य वाक्यस्य अन्यार्थंत्वलिङ्गत्वाभावादयुक्तमाशङ्कोपपादयितुमाह— विश्वषेति । यथा 'यो विदग्धः स नैक्ट्रंत' इति स्वरसतो विदग्धोहेशेन नैक्ट्रंतत्विधिः प्रतीयमाना उत्पत्तिशिष्टदेवतावरुद्धे देवतान्तरविश्वयोगाद्यो नैक्ट्रंतः, स विदग्ध इति-वचनव्यक्तयन्तराङ्गीकरणेन 'प्रकरणे सम्भवन्नपक्षों न कल्प्येतेत्यन्न भाष्यकृता सनः। तथात्र 'वषट्कर्तुः प्रथममक्ष' इतिवत् समासान्निष्कृष्य गोमात्रस्योद्देशायोगात् देवगवानां चोत्तानवहनवदसिद्धत्वाविशेषात् कथंचित् सिद्धेश्रोतानवहनस्यापि सम्मवाद्यच्छव्ययोगः प्राथम्यिनत्याद्युद्देश्यलक्षणमित्यवेन न्यायेन प्राथम्योपात्तोत्तानवहनोद्देशप्रतीतेस्तदुद्देशेन गोशब्दवाच्यत्वविध्याश्रयणात्स्वरसतः प्रतीयमानस्य देवगवोद्देशेनोत्तानवहनविधौ मङ्गः इत इत्यथैः।

नन्वेवं सित य उत्ताना वहन्ति ते देवानां गोशब्दवाच्या इति वेदवावयगतपदपौर्वा-पर्याक्रोचनेनालौकिकस्याप्यथंस्य यूपादिवत्प्रतीतिसिद्धेलाँकिकवैदिकशब्दार्थान्यत्वेऽपि व्यवस्याकृतिचिन्तोपपत्तेष्पोद्धातोऽनथंकः स्यादित्याशङ्क्ष्याह सर्वेषां चेति । नन्वर्थावगत्य-मावे कथमस्यार्थान्यवोदकतेत्याशङ्क्ष्यापातप्रतिमानेन लिङ्ग्मेतत्पूर्वंपक्षिणोक्तम् । परमार्थ-तस्तु शब्दान्यमेवार्थान्यहेतुरिति दशंयितुमाह—ग्राह्यत्वादिति । स्वाध्याय एवोपनीतेनैव श्रेविणकेनैव शुश्रूषासाधितगुष्ठसम्प्रदायेनैव च ग्राह्यत्वं वैदिकानां धम्मः । यदाकदाचिन्नेन केनिच्छ्या कथंवित् न ग्राह्यत्वं लौकिकिमिति धम्मेभेदः । आदिशब्दो नियतानियतस्वराच्छामग्रायः । नियतः पदैर्वाक्यरचना वेदे, लोके त्वनियतः । तद्द्वारा वैदिकानोमानि पदानि, लौकिकानीति व्यपदेशभेदः । वाक्यभेदिवन्यमत्वात् व्यपदेशभेदस्य, न पदभेदा-पादकतित्याशङ्कानिराकरणार्थम् —नियतेत्युक्तम् । पदरचनात्मकत्वात् वाक्यानां पदभेदं विना तद्भेदायोगाद्वाक्यभेदिनवन्धनत्वे पदभेदस्येतरेतराश्ययत्वापक्तः स्वरादिनियमानियमकृतपदस्वरूक्षयनेदनिवन्धनत्वे पदभेदस्येतरेतराश्ययत्वापक्तः स्वरादिनियमानियमकृतपदस्वरूक्षयनेदनिवन्धनत्व एव व्यपदेशभेद इत्याशयः । धर्मभेद-व्यपदेशभेदाक्ष्यां शब्दानां भेदः तद्भेदाच्याचानामित्यर्थः । मिन्नानां वर्णानामकार्थप्रतिपादनिवनध्यत्वेऽर्थभेदस्येतरेतराश्ययं स्यादित्याशङ्कानिराकरणार्थं पदभेदे कारणान्तरस्य पूर्वोक्तस्योपन्यासः ।

वनस्पते हिरण्यपणेति सामानाधिकरण्यनिर्देशे लोकसिद्धस्य वनस्पतेहिरण्यपणेत्वस्यानुपलिविविरोधेन वनस्पतिशब्दवाच्यत्वप्रतीतेः, घृतस्य च मधुशब्दवाच्यत्वप्रतीतेर्वाक्यस्वारस्यादेव स्पष्टत्वन्न तत्प्रतिपादकं भाष्यद्वयं व्याख्यातम् । सिद्धान्ते यथामाष्यं सुयोजमपि
सूत्रमाकृत्यधिकरणपूर्वपक्षेत्रत्यथा योजयिष्यमाणत्वाद्विवेकार्थं योजयित—प्रयोगेति ।
तेष्विति । लोकिकवैदिकश्वव्यार्थेष्वत्यर्थः । अविमागादिति सूत्रावयवावतारणार्थम्—
तस्मादित्युक्तम् । य एवितिमाष्येण प्रयोगचोदनामावादित्यकारप्रश्लेषं विना व्याख्याय,
इत्तरयेत्यनेनाकारप्रश्लेषेण व्याख्यानान्तरं कृतम् । तत्रैकत्वेऽनेकत्वे चोमयमावप्राधावेकत्वे
सिति पुनर्वचनस्य परिसंख्यार्थंत्वापत्तेद्वितीयमेव व्याख्यानं सम्मतमिति सूचियतुमादौ
व्याचण्डे—भेदे सतीति । आश्वव्याख्यानं व्याचण्डे—एकत्वे सतीति । तस्मादेकशब्दत्वमिति
माष्यम् । सौत्रपर्थपदं शब्दस्याप्युपलक्षणार्थमिति दर्शयतुं द्वेषार्थेकत्वपदं व्याचण्डे—
क्रयंकत्विमिति । एतदेव प्रपञ्चयति—काब्देति । ननु प्रयोगचोदनामावादित्यनेनैव शब्दार्थेकत्वसिद्धेरिवमागादित्यनर्थकं हेत्वन्तरामिधानार्थत्वे वा शब्दैक्यमात्रविषयत्वेनाव्यापकत्या
दौर्बल्याद् बलवित हेतौ प्रयुक्ते दुर्बलोपन्यासः विलक्षे भवतीत्यनेन न्यायेन पूर्वमुपन्यस्येतेत्याश्वन्नाच्यत् इति माष्येण पूर्वस्य प्रयोजनामिधानार्थत्वादेतदेव हेत्विमिधानमित्युक्तत्याश्वन्यत्वे दिति माष्येण पूर्वस्य प्रयोजनामिधानार्थत्वादेतदेव हेत्विमिधानमित्युक्त-

मामाति । तस्मादिष्टापत्तिरूपहेत्विभवानप्रतीतेरयुक्तमाश्च द्वायाह—प्रयोगेति । लिङ्कदर्शन-बलेनात्रैको वेदवादी पूर्वपक्षी रूपभेदादिनान्यः शुष्कतार्किकः तत्र पूर्वः शुष्कतार्किकस्य त्विदं प्रत्यवस्थानमित्याशयः । अत इति स्पव्छोपे पश्चमी इदमिप्रप्रेत्याहेत्यर्थः अविमागं पञ्चघा व्याचध्टे---तदुच्यत इति । स एतायं गोशव्द इति प्रत्यमिज्ञानरूपप्रत्ययस्य लौकिक-वैदिकशब्देष्वविमागादित्यर्थः । रूपाविमागादित्यनेन विलक्षणरूपाप्रतीतेरित्युक्ते घटपटयोर-ज्ञायमानत्वावस्थायां वैलक्षण्याप्रतीतावैनयामावात्तन्मात्रेणेक्यासिद्धिमाशङ्कय----न्नायमानये:-लाँकिकवैदिकशब्दयोरित्युक्तम् । सादृश्यनिमित्तभ्रान्त्यध्यवसितैकत्ववशैनापिः वैलक्षण्या-प्रतीत्यपपत्तिमाशङ्क्य ज्ञायमानयोरर्ययोरवश्यं कथंचिद्वैलक्षण्येन मान्यं तदमावात्त्विह भेदो नास्तीत्याशयः । वाक्यतत्समुहमात्रनिबन्धनस्य पदवर्णानां तदन्तर्गतत्वादयं न पदवर्णविषयत्वस्यैते लीकिका इमे वैदिका इति व्यपदेशस्य वस्तुतः पदवर्णेषुं विभागामावा-दित्यर्थः । वस्तुतो वानयनिवन्धनस्तत्समूहनिबन्धनो वाऽयं व्यपदेशः तदन्तगंतनिमित्तया त् भ्रान्त्या पदवर्णविषयत्वमनेनोपात्तमित्यौपाधिकत्वान्नासौ पदवर्णानां भेदमापादयती-त्यारायः । राज्यानां प्रतिनियतविलक्षणामिन्यञ्जकाभिन्यङ्गचत्वनियमात्तदाभावो वात्राभेद-हेत्रक्त इति-तथैत्यनेनोक्तम् । लक्षणेत्यनेन लक्षणाभेदो लक्ष्याभेदे -हेत्रक्त इत्युक्तम् । छन्दिस माषायां वेति विशेषणेन मित्रलक्षणिक्षतानां सिद्धान्तिनामि भेदाम्यूपगमात्तद्वया-वृत्तिसूचनार्थम् — बहुतरेत्युक्तम् । अत इत्युपसंहारमाष्यं व्याचष्टे — प्रश्वक्षेति । तांश्चेति मार्घ्यं चुकारेण शब्दैक्यमर्थंक्ये हेतुं सूचयतीति व्याचध्टे--एकेति । यच्चोक्तमिति मार्ध्येण लिङ्गदर्शनान्यनुभाष्य नास्तिवचनमित्यादिनोत्तानवहनानुवादेन गोशब्दवाच्यत्वविधित्वमस्य निराकृत्य गवानुवादेनोत्तानवहनविधित्वमुक्तं तद्वचाचब्टे —यथाश्रुतेति । गोमधुवनस्पति-शब्दानां यार्थान्तरद्योतिका श्रुतिरुपन्यास्त्रा सा न्यायसिद्धार्थेकत्वाविरोधेन प्रयोजनेनोत्तान-बहुनादिगुणमात्रा नातः परा व्याख्येयेत्यर्थः । अनन्तरोक्तार्थेकत्वसायकशब्दैकत्वलक्षण-न्यायपरामर्शार्थं ययाश्रुतत्वं लोकसिद्धत्वं विशेषणमुक्तम् । न च गुणमात्रान्यत्वेनार्थान्यत्वं भविष्यतीति दृशन्तपूर्वंकमाह—यथा हीति । अस्तु वा गुणान्यत्वेन देवसम्बन्धिनां गोमधुवनस्पतीनां भेदः तथाप्यगृहीतसम्बन्धत्वेन तेषां वाच्यत्वायोगाद्वैदिकानामपि गवादि-शब्दानां लौकिका एवार्था इति मत्वाह—न चेति । दक्षिणादिसाधनत्वेन च विहितानां गवां देवसम्बन्धिनामस्वत्वेन दातुमशक्यत्वान्मनुष्यसम्बन्धितैव निश्चीयत इत्याह— मनुष्येति । देवसम्बन्धिनश्च वनस्पतेर्मेश्वतस्य गुणान्यत्वेन लौकिकवनस्पतितो भेदेऽपि कमंभुमिगतयज्ञसाधनत्वायोगाद्वैदिकस्यापि वनस्पतिशब्दस्य लौकिक एवार्थं इत्याह-एवमिति । लीकिकस्य च मृतस्य देवसम्बन्धान्मघुत्वेन लीकिकान्मघुतोभेदेऽपि देवसम्बन्धा-पादितरसवीयंविपाकात्पूर्वं घृतस्य म्युत्वामावेन मधुपर्कादिसाधनत्वायोगाद्वैदिकस्यापि मधुशब्दस्य लौकिक एवार्थं इत्याह - यहिवति । सर्वेषां च वैदिकशब्दार्थानामन्यत्वे सत्युत्तानादिशव्दार्थानामप्यज्ञानान्त तदनुवादेन गवादिशब्दवाच्यस्वं विधातं शक्यमिति. प्रतिपादनार्थं 'यदि चान्य' इति माष्यं व्याचष्टे - न चेति ।

मधुगुणमात्रान्यतापरत्वे कार्योपयोगामावाद्वाक्यानधंक्यं स्यादित्याश्रङ्कानिराकरणार्थं न चेति माध्येण स्तुत्यर्थत्वमुक्तम् । तत्र निरालम्बनस्तुत्यनुपपित्तमाशङ्क्रमालम्बनमाह— अत इति । लौकिकानामेव गवदीनां यज्ञादौ विनियुक्तानामिह स्वगं वै त्वालोकं गमयिष्याम इत्यादिदशंनेन स्वगं लोकप्राप्तेदंवसम्बन्धप्रमावादुक्तानवहनाद्यलौकिकमुणान्तरप्राप्तिमंविष्यतित्याश्यः । स्वगंगमनामावेऽपि वा भूमिगतानामेव गवां 'देवादव यामियंजते द्वाति च' वा ज्योगिक्तामिः स च ते गोपितः सहेत्यादिदर्शनाद्देवोद्देशेन त्यक्तानां दुःखसागरतारणा-थंत्वावगतेष्तानवहनत्वादिगततारणगुणयोगेनोक्तानवहनप्रतिपादनमित्यालम्बनान्तरमाह — अथ वेति ।

यद्वोत्तानवहनामावेऽपि देवानां तथा प्रतीतेस्तदालम्बनमुत्तानवहनप्रतिपादनिमत्यालम्बनान्तरमाह—पृथिवीति । दृष्टिवशाद्वोत्तानवहनप्रतिपादनिमत्यत्राप्यतीतेनान्वथः । कथं देवानामुत्तानवहनदृष्टिरित्यपेक्षायां—पृथिवीगोलकत्रैलोव्यभ्रमणादिनेत्युक्तम् । पृथिवीगोलकस्य भ्रमणे कि प्रमाणिक्यपेक्षायां—पुराणोक्तेनेत्युक्तम् । नतु सत्यपि भ्रमणे कथमुत्तान्वहनदर्शेनित्यपेक्षायामाह—यथेवेति । अधोदेशस्योपरिदर्शनं परिवर्त्तं विप्रतीपीमावं विना न युक्तमिति भूमेविप्रतीपिभावात्तद्गतानां गवामुक्तानवहनदर्शेनमुपन्नमित्यर्थः । तस्मादित्यपसंहारभाष्यं व्याचष्टे — तस्मादित ।

यदेति प्रकृत्तविचारानुसन्धानमाध्यं व्याचष्टे — इतोति । थोतृबुद्धिप्रयनाय पक्षान्त-राण्यपि दर्शयतुमौचित्यप्रतिज्ञां तावत्करोति - ही चे त । यद्यपीत्यनेन माध्यकारोऽपि यत्र पदोच्चारणानर्थं वयं तत्र व्यक्तिरर्थः अन्यत्राकृतिरिति माष्येणो मयपक्षम् अस्त विशेषणत्वेनाकृति वस्यति विशेष्यत्वेन व्यक्तिमित्यनेन चाकृतिविशिष्टायामाकृतौ वर्त्ततेत्य-नेन च व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षं दशैयिष्यीतति सूचितं तानि दशैयितुं जातिव्यक्त्योस्ता-वदष्टपक्षीमृहिशते---नियोगेनेति । नियोगशब्देन च नियमम्, विना पक्षद्वयं विशिष्टावेत्यनेन च पक्षद्वयमुक्तम् । एतेषामेवाष्टानां पक्षाणां परस्परव्यतिकरेणापराम् षण्णवितपक्षान् सुचयितुमाह - एत इति । जातिव्यक्त्योरेवोद्दिशनां नियमादिपक्षाणां लिङ्गादिसिद्धित्र-योगेन संहतात्मिनः, असंहतात्मिनश्च सह सम्प्रधारणे विविक्तोद्देशेन, परस्परव्यक्तिकरेण चापरांडवतृहंश चतुः शतानि च पक्षान् वक्तुं योजना कार्येत्याह—लिङ्गीत । नियोगेनेति इलोकं व्याचप्टे प्रथमं तावदिति । एते पक्षा इति इलोकार्धं व्याख्यातुं पण्णवित्यक्षा-नाह - तयेति । द्वावाम्यामित्यनेन विशेषणविशेष्यभावनिरपेक्षाम्यां व्यक्त्याकृतिस्यां समुच्चिताम्यां विशिष्टः सम्बन्धो गोशब्दस्यार्थं इति चतुर्थः पक्षो लाघवायान्ते दिश्वत इत्येकाऽष्टपक्षी । किमाक्करयैव विशिष्टसमुदायः कि व्यक्त्यैवाऽचाऽक्रत्या व्यक्त्या वाज्य सम्बन्धेनाऽथाकृतिविशिष्टया व्यक्त्याऽथ व्यक्तिविशिष्ट्याऽकृत्या अथ व्यक्त्याकृतिभ्यां परस्परविशिष्टाम्यामथ विशेषणविशेष्यत्वनिरपेक्षाम्यां समुच्चिताम्यां व्यक्त्याकृतिम्यां परस्पर्विशिष्टाम्यामुत विश्लेषणविशेष्यत्विनरपेक्षाम्यां समुन्विताम्यां व्याक्त्याकृतिम्यामिति हितीया । किमाकृत्येव विधिष्टः सम्बन्ध एव गोशन्दस्यार्थः, अथ समुदाय एव अप

सम्बन्धो वा, समुदायो वाष्यसम्बन्धश्च समुदायश्च, उत व्यक्त्यैव विशिष्टः, सम्बन्ध एवाष्यसमुदाय एव अथ विकल्पोऽथ समुच्चयविशिष्टयाकृत्या कि व्यक्तिः, अथाकृत्यऽथ वा विशिष्टः सम्बन्ध एव । अथ समुदाय एव, अथ विकल्पोऽथ समुच्चयः । अथ एवं समुदायन विशिष्टः सम्बन्ध एव अथ सम्बन्धेन विशिष्टः समुदाय एव अथ विकल्पोऽथ समुच्चयः किमाकृतिविशिष्टया व्यक्त्याः विशिष्टः सम्बन्ध एव अथ समुदाय एव अथ विकल्पोऽथ समुच्चयः । अथोमाभ्यां परस्परविशिष्टाम्यां विशिष्टः सम्बन्ध एव अथ समुदाय एव अथ समुदाय एव अथ समुदाय एव अथ समुच्चयः । अथोमाभ्यां स्वतन्त्राम्यां विशिष्टः सम्बन्ध एवाथ समुच्चयः समुच्चयः इति चस्नोऽथपस्यः ।

सम्बन्ध एवेत्येत्रकारेण प्रतितयोगिभृतेन समुदायेन सह नियोगिवकरपसमुच्चयछपपक्षचतुष्टयसूचनात् पूर्वोक्ताभ्यां सह षड् मंबन्ति सम्बन्धवत्समुदायमि प्रत्याकृत्यादेविशेषणत्वपक्षः पूर्वंवत्सम्बन्धविशिष्टसमुदायपक्षमात्रातिरिक्तत्वेन योज्या इत्यर्थः। कि सम्बन्धविशिष्टसमुदायपक्षमात्रातिरिक्तत्वेन योज्या इत्यर्थः। कि सम्बन्धेनैव विशिष्टाकृतिरित्याकृतिग्रहणस्य व्यक्तयुपद्धक्षणार्थंत्वारिक सम्बन्धेनैव विशिष्टा व्यक्तिगीशव्दार्थोऽय समुदायेनैव
विशिष्टा अथ विकल्पमानाभ्यामृत समुच्चिताभ्यामित्यपरपक्षचतुष्टयीसूचनेन सप्तम्यष्टपक्ष्युक्ता। तथैतद्विशिष्टापीत्येतच्छज्देन सम्बन्धसमुदाययोः परामर्शादष्टभ्युक्ता किमाकृतिविशिष्टसमुदायविशिष्टा व्यक्तिरेवाय व्यक्तिविशिष्टसमुदायविशिष्टाकृतिरेवाय विकल्प उत्त
समुच्चय इति सम्बन्धवत्समुदायमि व्यक्त्याकृत्योविशेषणविशेष्यमावयोजनात् नवम्युक्ता।
सम्बन्धवत्समुदायस्यादिविशेषणत्वयोजनाद्शमी। सम्बन्धवत्समुदायमि प्रत्यादिविशेषणयोग्यंक्त्याकृत्योनियोगादिपक्षचतुष्टययोजनादेकादशी। विशेष्यविशेषणयोग्यंक्त्याकृत्योनियोगादिपक्षचतुष्टयकल्पनायाम् आदिविशेषणत्वेन सम्बन्धवत्समुदायस्यादिविशेषणत्वयोजनाद्
द्वादशी इति परस्परव्यतिकरेण षण्णवत्यष्टपक्ष्या सह चतुःश्चतं पक्षा भवन्ति।

लिङ्गकारकसंख्यामिरित्यनेन सूचितानपरांखतुर्द्श चतुःशवानि पक्षी संझेपेण दर्श-यति - एवं जातिथ्यङ्गयोरिति । कि लिङ्गमेव गोशन्दायाँऽय लिङ्गं वाय जातिर्वाय लिङ्गं च जातिथ्य, अथ जातिलिङ्गयोः सम्बन्धः, अथ समुदायः, अप लिङ्गविशिष्टा जातिः । अथ जातिविशिष्टं लिङ्गमित्याद्यामष्टपक्षीं दर्शयित्वा, किमाकृत्यैव विशिष्टः सम्बन्धो लिङ्गेनैव वेत्यादिथ्यक्तिस्याने लिङ्गं प्रक्षिप्य परस्परन्यतिकरेण षण्णवित्पक्षयोज-नया चतुःशतं रचयितव्यम् ।

कारकस्य जात्या सम्प्रधारणे द्वितीयं चतुः श्वतम् । संख्यायास्तृतीयम् । लिङ्गस्य ध्यक्त्या सह सम्प्रधारणे चतुर्थम् कारकस्य पश्चमम्, संख्याया षष्ठम्, लिङ्गसंख्याकारकयुगन् लस्य जात्या सह सम्प्रधारणात् सष्ठमम्, लिङ्गकारकयुगलस्य अष्टमम्, संख्याकारकयुगलस्य व्यक्त्या सहं सम्प्रधारणे दशमम्, लिङ्गकारकयुगलस्य कार्यकार्यः सहं सम्प्रधारणे दशमम्, लिङ्गकारकयुगलस्य कार्यकार्यः सहं चतुर्दशिमितिन्यायेन चतुः-धातेन सह पञ्चदश्च चतुःश्वतानि, षष्ठाधिकं सार्द्यंपक्षसहस्रं भवति । ४१ प्रन्यस्त्वेवं योज्यः । जातिव्यक्तिविषयंनियोगाविभिरष्टिमः पक्षैविकिल्पताः परस्पर-व्यक्तिरोण किल्पता येज्ये षण्णवितः पक्षास्तेषामाद्येरष्टिमः सह समुच्चितानां प्रत्येकं लिङ्गादीनां जात्या सह सम्प्रधारणायामुत्यानं दर्शीयत्वा व्यक्त्या सह दर्शीयत्व्यम् । तथा लिङ्गसंख्यादियुगलानि व्यक्तिरेण कल्पयित्वा लिङ्गादिसहितैकैकजा व्यक्तिविषया-पेक्षया विकल्पा दर्शीयतव्याः । लिङ्गदीनां कियतां जात्या, व्यक्त्या वा सम्प्रधारणेत्य-पेक्षायां प्रत्येकमेकैकेन द्वाम्यां युगलीभृताम्यां त्रिमिश्च लिङ्गादिभिः सहिताया एकैकस्या जातेव्यंक्तेश—विकल्प्य इत्युक्तम् ।

ननु लिङ्गादीनां प्रत्ययार्थंत्वात्प्रातिपदिकवाच्यत्वेन चिन्ता न युक्तेत्याशङ्कय - वियोगेत्युक्तम् । स्त्रियां यत्प्रातिपदिकं वर्त्तं इति व्याख्यादश्नंगद्वयाकरणेत्तावज्जाति-व्यक्तिविल्ञङ्गस्यापि प्रातिपदिकार्थंतेष्टेति त्रिकप्रातिपदिकार्थंवाचित्वात्ते त्रियोगाः । निपातोपसर्गंवत्प्रत्ययस्यापि द्योतकमात्रत्वेन वाचकत्वामावात्संख्याकारकयोरिप प्रातिपदिकार्थंत्वं
येऽम्युपगच्छन्ति ते पञ्चकप्रातिपदिकार्थंवाचित्वात्पञ्चयोगाः तन्मतात्र्यणेनेमे विकल्पा
इत्ययः । सम्बन्धसमुदायानपेक्षत्वे वा लिङ्गादित्रयेण सह जातिव्यक्त्योयांगस्तवपेक्षत्वे
पञ्चमिरिति व्यवस्थया विकल्पविषयप्रदर्शनम् । ये तु वैयाकरणाः शब्दस्वरूपस्यागि
वाच्यत्वमिच्छन्ति, तन्मतेन तस्यापि जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकसंख्यामिःसंहतासंहतात्मिः सह सम्प्रधारणेन त्रिषष्ठघष्टपक्षीमिश्चतुकत्तराणि पञ्चशतानि पक्षान्सूवयितुमाह — एवमिति ।

षट्कै: सहिति द्वितीयेन सहराब्देन सप्तकसाहित्यं विविधितम् । जात्यादिमिः सप्तिनिरेक्कैको द्विकैस्त्रिकैथतुष्कैः पञ्चकैः पट्कान्यां चेत्येतैः सप्तकेन सहितैः सह राब्दस्वरूपस्य विकल्पनेत्ययः । कि जातिरेव गोधन्दार्थः, अथ गोशन्दस्वरूपम्य, अथ जातिर्वि राब्दस्वरूपं वा अय जातिश्व राब्दस्वरूपं च, अथ सम्बन्धः, अथ समुदायः, अथ जातिविशिष्टस्वरूपं वा अय जातिश्व राब्दस्वरूपं च, अथ सम्बन्धः, अथ समुदायः, अथ जातिविशिष्टस्वरूपं स्वरूपं स्वरूपं वा जातिरित्येवमेकैकशः सप्ताष्टपत्तीदंशं यित्वा, जाति-व्यक्ति-जातिः सम्बन्ध-जाति-समुदाय-जाति-छिङ्गजातिकारकजातिसंख्याद्विकैः पञ्चिमः सम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसमुदायव्यक्तिछिङ्गच्यक्तिरुप्तिसम्बन्धविङ्गसमुदायसम्बन्धिलङ्गसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धसमुदायसंख्याद्विकैनैकैनैकिविशितिर्द्यपद्वियो दर्शयतव्याः ।

जातिन्यक्तिसम्बन्धजातिसम्बन्धसमुदायजाविसमुदायिञ्ज्ञजातिलिञ्ज्ञकारकजाविकार कसंस्यात्रिकः पश्चिमः व्यक्तिसम्बन्धसमुदायव्यक्तिसमुदायिञ्ज्ञकारकसम्बन्धिक्तिः कारकसंस्यात्रिकः सम्बन्धसमुदायिञ्ज्ञकारकसम्बन्धकारकसंस्यात्रिकारकसंस्यात्रिकेश्वतुमः सम्बन्धसमुदायिञ्ज्ञकारकसम्बन्धकारकसंस्यात्रिकैरित्रमिः सममुदायिञ्ज्ञकारकसमुदायकारकसंस्यात्रिकाम्यः द्वाम्यां लिञ्जकारकसंस्याृत्रिकेनैकेन पश्चद्यजातिन्यक्तिसम्बन्धसमुदायजातिसम्बन्धसमुदायिञ्ज्ञजाविसमुदायिञ्ज्ञकारकजाविश्चिङ्गकारकसंस्याचतुष्कैस्त्रिमः सम्बन्धसमुदायिञ्ज्ञकारकसम्बन्धिञ्जकारकसम्बन्धिञ्जकारकसम्बन्धिञ्जकारकसम्बन्धिञ्जकारकसम्बन्धिञ्जकारकसम्बन्धि

रकसंख्याचतुष्काम्यां द्वाम्यां समुदायलिङ्गकारकसंख्याचतुष्केनैकेन दश जातिव्यक्ति-सम्बन्धसमुदायलिङ्गजातिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकजातिसमुदायलिङ्गकारकसंख्यापच्यके -स्थिमिर्व्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकसंख्यापच्यकाम्यां द्वाम्यां सम्बन्धसमुदायलिङ्ग-कारकसंख्यापचकेनैकेन षट्जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकजातिसम्बन्धसमुदाय-लिङ्गकारकसंख्याषट्काम्यां द्वाम्यां व्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकसंख्याषट्केनैकेन तिस्रः सष्ठकेन वैकेति षट्पच्यादष्टपक्ष्यः प्रथमाभिः सष्ठमिः सह त्रिषष्टिरष्टपक्ष्यश्चतुष्ठतराणि पच्यश्चतानि पक्षाः पूर्वगणितन षष्ठश्विकेन सार्द्धेन पक्षसहस्रेण सह चतुःषष्ठश्वधिकं पक्ष-सहस्रद्वयं मवति । परस्परव्यत्विकरादेतेषां बह्वोऽपराः सम्भवन्तोऽपि नोच्यन्ते ग्रन्थगौरव-मीतितः।

नन्वेतेषां पक्षाणां विशेषणविशेष्यभावसंहतान्यत्वेऽपि स्वरूपनिष्कर्षामावेन भेदेनाऽमावान्न भेदेनोपन्यासो युक्त इत्याशङ्क्ष्माह—एते चेति । यथा जात्यादीनां निष्कर्षामावेऽप्यन्वयव्यतिरेकप्रसूत्या भेदवुद्व्या भेदः तथैषामिष पक्षाणां स्वरूपभेदामावान्निष्कर्षामावेऽपि विशेषणविशेष्यभावाद्यन्वयभ्रसूतमाभेदवुद्व्या भेदो मविष्यतीत्यर्थः । ननु सत्यिप
भेदे प्रत्यक्षादि नैवाववां भेदानामग्रहणात्कथं तत्पूर्वंकशब्दविषयतैताववां भेदानां विचायंते
इत्याशङ्कश्चाह—सर्वत्रेति । प्रत्यक्षेणेन्द्रयसंयुक्तद्रव्यधम्मंतत्समवेतजाविगुणिक्रया-तत्समवेवगुणत्वािःसामान्यग्रहणात्, अनुमानेन च स्वव्यापकािनवद्गतीष्ण्यभाष्यकरत्वादिग्रहणादनेकात्मकवस्तुप्रतीतेविवेकामावात्स्तोकभेदप्रतीतिः । शब्दस्य तु सर्वात्मकवस्तुविषयतायाभेकेनैव गोशब्दादिना सर्वात्मकवस्तुप्रतीतिविद्धेः शुक्लादिशब्दानार्थंक्यापातादेकैकाशनिष्कृष्टशक्तिकत्वेनाऽशान्तराणां लक्षणात्सिद्धज्ञानत्वादवाच्यत्वावगतेः सूक्ष्माशिववेचकत्तया सर्वभेदवोधकत्वं युक्तमित्याश्चः ।

ननु सामान्यविशेषवाधादेर्जातिव्यक्तिवाच्यत्वविचारमात्रासिद्धेः पक्षान्तराणि निष्प्रयो-जनत्वान्न कार्याणीत्याशङ्क्रचाह्-पदादिति । शङ्क्रघमानसर्वेवाच्यान्तरिवप्रतिपत्तिनिरासं विना वाच्यतत्त्वानवधारणाञ्च पदार्गावधारणपूर्वकवाच्यार्थावधारणसिद्धिरित्याश्चयः । सौकर्यार्थं पूर्वोत्तरपक्षविमागमाह – अत्र चेति । नन्वेतावता पक्षाणां विद्यमानत्वेन सप्रयोजनत्वेन च माध्यकारानुपन्यासे कि कारणमित्याशञ्जूषाह--व्यक्ताविति । अन्वय-व्यतिरेकावगम्यसामान्यमात्रशक्त्यपर्यालोचननिबन्धनत्वसाम्यात् व्यक्तिपक्षे सम्बन्धादीनामपि वाच्यत्वं कस्मान्न स्यादित्याशङ्कोत्थानात्तात्पर्यास्रोचनेन च व्यक्तिपक्षे माष्यकृतोपन्यस्ता इत्यर्थः। नन्वनुपन्यासाद्भाष्यकृतोऽसत्त्वामिप्रायः निराकरणसिद्धेनं निष्प्रयोजनत्वामिप्रायो वा कस्मान्न कल्प्यत इत्याशङ्क्ष्याह-न चेति । सङ्कावप्रयोजन-यो हक्तत्वानानयोर मित्राययोमं च्ये कश्चित्सम्मवतीत्याद्ययः । एतस्माद्भाष्यकाराप्रदशं-नारकारणादित्यर्थः । नन्वेवं सति व्याख्यातृभिरुपपत्तयोऽपि सर्वेषु पक्षेषु प्रत्येकमुपन्य-स्योपन्यस्य निराकार्या इत्याशङ्कथाह—विशतेष्वपीति । शब्दशक्यपर्यालोचनस्य पूर्वपक्ष-बीजस्य सर्वेषु तुल्यत्वादित्याशयः।

का पुनरिति भाष्येणाकृतिव्यक्त्योः प्रश्नपूर्वंकं स्वरूपनिरूपणं कृतम् । तस्य प्रयोजनमाह—ततश्चेति । विषयावधारणं विचारमुखम् । ननु सम्बन्धादीनामपि विचार-विषयत्वात्किमिति स्वरूपं न निरूपितमित्याशङ्क्यः प्राधान्येनाकृतिव्यक्त्योरेव विचार-विषयत्वमनन्तरोक्तम् ततश्चेत्यनेन कारणतया परामृष्टम् । अकृतिस्वरूपनिरूणस्य पौनवन्त्यमाशङ्कते — निन्वति । परिहरति — सत्यिमिति । मात्रशब्दं सर्वसामान्यव्याष्ययं-त्वेन व्याख्यातुं माध्यपाठपूर्वकं सामान्यानि विभवति- ब्रच्येति । प्रथमशब्देन परशब्दः कुतिश्वदब्याकृतत्वात्सर्वंसामान्योक्तत्वामिश्रायेण व्याख्यातः । गुणत्वकर्मत्वयोरादिखब्दे-नोपाद्यानम् । द्रव्यत्वावान्तरसामान्यानि विभजति—पुनरिति । वायृत्वादीनां भिन्नतेत्यर्थः। पृथिवीत्वस्य तद्भेदघटत्वादिसामान्योक्तघा ज्ञातुं शक्यत्यादनुपन्यासः मनोभेदस्य चात्मभेदाधीनस्वादात्मस्वसामान्योक्त्यैव मनस्त्वसामान्यसिद्धेरनुपन्यासः। पृथिवी-त्वावान्तरसामान्याविधभेदेन विमजति--पृथिवीत्वादिति । पृथिवीत्वात्परं पाश्चात्यं घटत्वं घटन्यक्तिषु समाप्य, एतेषु घटत्वं तद्वचक्तिष्वन्यं सामान्यमित्यर्थः। घटत्वादीन्यन्यानि षटत्वेनैव व्यास्यातानि । वृक्षत्वात्तु पृथिवीत्वादान्तरसामान्यात्पर्र शिशपात्वाद्येवाऽन्त्यं सामान्यमित्याह—वृक्षत्वादिति । शरीरत्वात्परं गोत्वादीत्याह—शरीरत्वाच्चेति । मनुष्यत्ववाची पुंस्त्वशब्दः । गोत्वात्परस्य सामान्यस्याभावात् त्यागेनाश्वत्वात्परं वाजिकत्वाद्यन्त्यं सामान्यसित्याह—वाजिकत्वादि चेति । नन् कर्कत्वशोणत्वादेरप्यवान्तर-सामान्यस्य भावान्त वाजिकत्वादेरन्त्यतेत्याराङ्क्य-कर्कादित्तितः। अस्वत्वैकार्थसम-वायिश्कावान्तरसामान्यं कर्कत्वम् । रक्तावान्तरसामान्यं शोणत्वमित्यर्थः । हस्तित्वात्परा मद्रादिजातयोऽन्त्या इत्याह - हस्तित्वादिति । आदिशब्देन मृगजात्युपादानं ताश्र दिङ्नागकुळजातास्वेव हस्तिव्यक्तिषु वर्त्तंन्त इति दिङ्नागकुळज्ञव्देनोक्तम् । मनुष्यत्वात्प-रोऽवान्तरसामान्यभेदो ब्राह्मणत्वं ग्राह्मतात्वसामान्यावान्तरभेदात्कीण्डिन्यत्वादी सामान्ये समाप्यत इत्याह पुंस्त्वादिति । द्रव्यावान्तरसामान्यानि विभज्य गुणकर्मावान्तर-सामान्यानि विमज्य, गुणकर्भावान्तरसामान्यानि विभक्तुमाह - तथेति । गुणत्वस्य रूपतादि यदवान्तरसामान्यम्, कर्मत्वस्य च जन्मतादि, ततः परं यच्छुक्लत्वादिरूपावान्तरसामान्यं तच्छ्वलत्वादिसामान्यव्यक्तिभृतेषु मासुरधूसरादिषु गुणेषु प्रतिविष्ठतीति समाव्यते। शुक्लत्वादेः परं सामान्यं नास्तीत्ययः।

ये तु घुक्लत्वाद्यवान्तरसामान्यस्य कर्कत्वादेव्यंक्तिभृता गुणाः तेषु घुक्लत्वादि न प्रतितिष्टतीति विशेषसूचनार्थंस्तच्छव्दः : असिद्धस्य कर्त्तुः स्वात्मलामफलकव्यापारसामान्यं जन्मत्वम् । सिद्धस्य कर्त्तुंरनात्मलामफलकव्यारसामान्यं—यागत्वादिशब्देनोक्तम् ।

कर्मत्वावान्तरसामन्यस्य जन्मत्वस्यावान्तरसामान्याभावात्तत्यागेनान्यात्मलामफलक-सिद्धकतृंव्यापारात्मककर्मावान्तरसामान्यानि यागत्वादीनि विभजति—कर्मणामपौति । कम्मावान्तरसामान्यं यागत्वादि यजतिददातीत्यादिभिर्धातुमिर्विमागेनोक्तमित्युक्तेन यजदेव-पूजासङ्गितिकरणदानेषु हूदानादनयोर्डुदाल्दान इति त्रयाणामिष दानवाचित्वेन पर्यायतया स्मृतत्वास्कथं विभागार्थहेतुतेत्याराङ्क्षयाऽपर्यायेत्युक्तं प्रक्षेपपरस्वत्वापादंनवाचित्वेन लोक-तोऽयंभेदावगतेन्यांकरणस्य राज्यान्वाख्यानमात्रार्थंत्वेनार्थतात्पर्यामावात्स्वत्विनृष्यंशोप-लक्षणमात्रार्थंत्वेन च यिजजुहोतिस्मृत्योदीनराज्दोपपत्तेदीनपर्यायस्मृत्योतसारणिमव त्याग-त्वादेरप्यवान्तरिवभागोऽम्यासादिभिः क्रियत इत्याह—प्रविभज्यत इति । विधानराज्येतास-कृद्धिधरम्यासो—नासकृच्छ्र तिमात्राभित्युक्तम् । संख्योत्पत्तिगता द्वयादिका संख्याऽप्यत्य-लिङ्गेव । गुणो पूर्वसंयोगार्हः, अनुपादेयसम्बन्धसचिवो सिन्निधः प्रकरणान्तरम् ।

ननु यागत्वादिजात्यभ्युपगमे यजत्यादीनामपि विचारविषयत्वोपपत्तेर्जातिशब्दा एव चिन्त्यत इति किमित्युक्तमित्याशङ्क्षचाहु-अन्ये त्विति । कम्मंणामेव यागहोमादिरूपेण भेदः, न यागादीनां ज्योतिशोमदर्शपूर्णमासादिरूपेणेति येषां मतम्, तदिमप्रायेण जातिशब्दा-नामेवोदाहरणतोक्तेत्याद्ययः । कि तेषां यागादिभेदामावभ्रान्तौ कारणमित्यपेक्षायाम् अपि वाऽव्यतिरेकाद्रपशब्दावियागाच्य गोत्ववदैककम्यं स्यान्नामधेयं च सत्त्ववदिति (६.३.१२) षष्ठाधिकरणसिद्धान्तसूत्रगतमैककम्यं शब्दं भ्रान्तिकारणं दर्शयतुमाह — अपि चेति । ऐक्य-शक्दोक्तस्य प्रत्यमिज्ञानस्य साद्व्यनिमित्तत्वाशङ्कानिवृत्त्यर्थं देवतोहेशपूर्वंकद्रव्यत्यागात्मक-रूपाभेदात्तत्व्रतिपादकयज्यादिशब्दाभेदाच्च कम्मंभेदे प्रमाणामावान्न साहश्य-निमित्तता युक्तेत्युक्तन् । द्रव्यान्तरेण नीवारादिना कृतस्य कम्मंणो व्रीह्यादिद्रव्यकाहर्शेपूर्णमासादेयी-गाद् भेदापत्तेनं प्रतिनिध्युपादानं युक्तमिति प्रतिपादनार्थेन 'क्रियाणामाश्रितत्याद द्रव्यान्तरे विभागः स्यात् (६-३-११) इति पूर्वपक्षसूत्रेणोक्तमाश्रयभेदेन भेदं निराकत्त् गोत्ववदिति दृशान्तितम् । यथा सत्त्वस्य गोत्वादेः पदार्थंस्य गौरित्याद्यमिन्नं नामधेयमभेदापादकम्, तथा प्रतिनिधिनिष्पादितेऽपि कर्मणि दर्शपूर्णमासादिनामधेयं याज्ञिकैः प्रयुक्तमभेदापादकमिति युक्त्यन्तरम् । प्रत्यिमज्ञानेनैवैक्ये सिद्धेऽभ्युच्चयमात्रत्वान्नेहोपन्यस्तम् । प्रतिनिधिनिष्पा-दितकर्मविषयविषयस्याप्यस्य न्यायस्य विष्यन्तरिविहितेष्विप तुल्यस्वं मन्वानानामिन-प्रायेणैतदुदाहृतम् । एवं सामान्यानि विमज्य, सर्वेव्याप्त्यर्थेत्वेन माध्यं व्याचष्टे-एवमिति । नन्वाकृतिशब्दस्य संस्थानवाचित्वमक्षपादाद्युक्तं परित्यज्य, जातिवाचित्वं किमित्युक्तमित्याशङ्क्रचात्मादिषु द्रव्येषु, गुणकमंसु चामावादित्याह —नेति ।

क्व पुनः संस्थानमस्ति, क्व वा नेत्यपेक्षायामाह ।

पाणिवेषु संस्थानं स्वामाविकम्, जन्मादिषु औपाधिकमिति निरूपणम्—सर्वेषु होति । पाणिवेषु स्वामाविकं संस्थानम् । अग्नेज्वं अनादिन्धनसंस्थानानुसारिसंस्थानमेददर्शनात् तोयस्य चाधारभूते पात्रसंस्थानानुसारिसंस्थानमेददर्शनात्, घटाद्यविच्छिक्षाकाशस्य चावच्छेदकघटादि-संस्थानानुसारिसंस्थानमेददर्शनात्, वायोश्च घटाद्यविच्छक्षाकाशस्थारिणो घटादिसंस्थानानुसारिसंस्थानमेददर्शनाद्, वायोश्च घटाद्यविच्छक्षाकाशस्थारिणो घटादिसंस्थानानुसारिसंस्थानमेददर्शनाद्, वायोश्च घटाद्यविच्छक्षाकाशस्थारिसंस्थानमेददर्शनादौपाधिकम् । यद्यपि क्वचिद् वृष्टुधदकोद्व्यंगतज्वालादौ पाणिव-द्रव्यपरिग्रहामावेऽप्याकारः संस्थानापरपर्यायः प्रतीयते, तथापि विकक्षणाकारस्याप्यग्नि-तोयव्यक्तिव्वग्नितोयव्यक्त्यनुवृतैक आकारस्थ पश्चरचनात्मकसंस्थानशब्दवाच्यो योऽमिधेयाकृतिलक्षणं स्यादित्यनुवृत्तिश्चवेन सुवितस् ।

कल्प्येतेत्यनेनीपाधिकत्वं दशितम् । दिगादीनां तु न स्वामाविकं संस्थानम्, भाव्यौपाधिक-मित्यथं: । नन्वनुगर्तकाकारप्रत्ययवेद्यत्वाज्जातिरप्याकारामावे न सम्भवतीत्याशङ्क्र्याह— सामान्येति । संस्थानाख्याकाराभावेऽप्येकाकारप्रत्ययवेद्यः सर्वस्वव्यक्त्यनुगतो विजाती-येभ्यो व्यावृत्तो निरालम्बनबुद्ध्ययोगाद् बाह्मण्यादिवक्षापह्नोतुं शक्य इत्याशयः ।

सर्वेषु स्वविशेषेष्वनुवृत्तिरेव रूपं यस्येति विग्रहः । उपसंहरति —तस्मादिति ।

नन्नाकृत्यादिषु संस्थानासम्मवेऽपि गवादिषु सद्भावाद् गवादिश्वश्वानां संस्थानात्मकाकृतिवाचित्वं मवध्यतीत्याशङ्क्ष्याह्—संस्थानस्य चेति । नानाव्यक्त्यनुगतनित्यसामान्याम्युपगमात्संस्थानस्याकृतित्वे सामान्यं वाच्यमिति व्यवहारो न युज्यत इत्यथः । संस्थानसामान्यस्य त्वाकृतिलक्षणत्वेन गोत्वाद्याकृतीनां वैलक्षण्यं सिद्व्येदित्याह्—अथेति ।
नन्ववान्तरसंस्थानसामान्यस्याकृतित्वाम्युपगमान्न सङ्करापित्तरित्याशङ्क्ष्याह्—व चेति ।
गोशब्दालम्वनत्वासम्मवे कारणमाह् —तस्य होति । नन्ववं सित संस्थानस्याकृतित्वशङ्काः
कारणामावात् कि तन्निराकरणार्थेन सर्वसामान्यानामाकृतित्वाभिधानेनेत्याशङ्कर्याह—
तेनेति । येन संस्थानस्याकृतित्वं न युक्तम्, तेन निराकृतिमिति । तेनेत्यस्य योजना शङ्कोपोद्बलनाय दृष्टान्ताभिधानम् ।

ननु सामान्यशब्देनैव संस्थानशङ्कानिवृत्तिसिद्धेः सवंसामान्यव्याप्त्ययों मात्रशब्दोऽनयंक इत्याशङ्क्षयाह—अतःचेति । सर्वं सामान्यमाकृतिरित्यमिप्रेत्य यो मात्रशब्दः प्रयुक्तः, सोऽतः शङ्काव्यावतंनात् कारणाच्छङ्काव्यावृत्त्यर्थमिति, यावदिति योज्यम् । कहितशङ्का-निवृत्त्ययंश्वकारः । व्यक्ती च सर्वशब्दानां वाच्येहाकृतित्वेन विविधता, न सामान्यान्त-राणीति शङ्कान्तरनिराससूचनार्थो वा ।

व्यक्तिस्वरूपनिरूपणार्थंस्यासाधारणेति माध्यस्थान्येषां व्याख्यानं दूषियतुमुपन्य-स्यति — असाधारणेति । गौगौरित्येकाकारप्रत्ययस्य सामान्याख्यानुवृत्ताकारविषयत्वाच्छा-बल्येयो बाहुल्येय इति अनेकाकारप्रत्ययस्य च विशेषाख्यव्यावृत्ताकारविषयत्वाद्य तद्वचिति-रिक्ताकारिभृतवस्तुसद्भावे प्रमाणमस्त्रीति, व्यक्तिश्वदस्य विशेषसमूहवाचित्वेन, वृक्षा वनमितिवद्वचनभेदे दोषाभावात् वृक्षाणामाश्रयो वनमितिवच्चाश्रय (विशेषाणामाश्रयो व्यक्तिरिति 'अग्नेक्तानामाध्यस्तु' व्यवहारस्य वृक्षाणामाश्रयो वनमितिवदुपपत्तेरित्यथंः) व्यपदेशोपपत्तेः कम्मंषारय एव युक्त इत्याशयः।

'आविर्मावितरोमावधरमं केष्वनुयायि यत् । तद्धमि यत्र वा ज्ञानं प्राग्धमंग्रहणाद् मवेद् ॥' अ० सू० इलो० १५२

इत्यनेन न्यायेन प्रत्यक्षस्त्रावयवानुवृत्तव्यावृत्तव्यतिरिक्तस्य धर्मिमणः साधितत्वात्तदः पत्तवो न युक्त इत्यमिप्रायेण दूषयति—तत्त्वितः । साधारण्यत्विविधणां नासाधारण-व्यक्त्यात्मकत्वं युक्तिमित्याह्—खण्डेति । एतदेव व्याचष्टे —खण्डेति । अन्योऽपीत्यने-नान्तरशक्तो शावलेयवर्णेऽपि शवलापत्य इत्येवं व्याख्यातः शवलाश्वदेन च तच्छव्दः

वार्तिकश्लोकस्य इत्यथं। शावलेयशब्दप्रकृतिभृतशवलाप्रातिपदिकपरामर्शायंत्वेन व्यास्यातः। एतच्वेत्यनेनादिशब्दोक्तं शवलास्यविश्वस्य साधारण्यं व्यास्यातम्। एतदेव शवलेति नामाऽन्यत्रापि व्यक्ती वक्तंत इत्यथंः। कथिमत्यपेक्षिते प्रकारद्वयमुक्तं यादृष्टिककत्वासिद्धी—सङ्कृतवशादित्युक्तम्। नामशब्देनावास्तवोऽपि वणंद्वयशून्योऽयं विशेषः प्रोक्तव्य इति सूचितम्। यादृष्टिकश्शवलापत्ये साधारण्यार्थं तदपत्ये वेति पुनवंचनं शावलेय इति नाम वर्त्तंत इत्याद्यनुषङ्गेण योज्यम्। ननु साधारण्येऽपि व्यक्तिमात्रलक्षणार्यन्तेनादोषो भविष्यतीत्याशङ्कश्राह—असाधारणेति। दोषान्तरामिधानार्यं चेदमुक्तम्। दोषान्तरमाह—विशेषेति। व्यक्तिशवव्यस्य समुदायवाचित्वामावान्त वृक्षा वनमित्ये-तत्तुल्यवेत्याशयः।

स्वमतेन व्याचण्टे-तस्मादिति । दोषधाम्यमाशङ्कते-नन्वित । या व्यक्तिः सौत्रं लक्षणेति लक्षणत्वेनोपादीयमानानां विशेषाणां समुदायेनासाधारण्येन च विशेषणाशुक्तम-साधारण्यम् । परमते तु विशेषव्यतिरिक्ताय व्यक्तेरमावेनोद्देश्यत्वायोगाद्ये विशेषास्ते व्यक्तिशब्दवाच्या इत्युद्देश्यानां विशेषाणामविशेषेण व्यक्तिविशेषशब्दयोः पर्यायत्वापत्ते-स्तन्निवृत्त्यर्थंम्, मृष्यामहे हृविषा विशेषणमितिवदेकस्मिन् विशेषणे कृतेऽर्थंसिद्धेविशेषणान्त-रस्य विवक्षितृमशक्यत्वाच्छ् तेनासाधारण्येन विशेषितानां व्यक्तिशब्देनेत्यर्थः । समुदायेन प्रत्येकमेव विशेषाणां व्यक्तिशब्दवाच्यत्वप्रसङ्गाद्वैषम्यमभिप्रेत्य विशेषणानुपपत्तेः परिहरति—उच्यत इति । ननु विशेषसमुदायाश्रयत्वमात्रेण व्यक्त्युपलक्षणसिद्धेः किम-साधारणविशेषणेनेत्याधङ्क्र्याह—प्रविभक्ता हीति । पिण्डात्मना समुदायात्मना साधारण-त्वेनेत्यर्थः । विशिष्टा व्यक्तिगंवादिशब्दवाच्यत्वेनामिमता । नासाधारण्यं विनोपलक्षयितुं श्वनेयत्याशयः । नन्वेवं सत्यत्यन्तसदृश्चयक्तिगतस्य खण्डािः विशेषसमूहस्यासाधारण्या-मावान्नोपलक्षत्त्वं स्यादित्याशङ्कश्चाह—न चेति । ननु प्रतिब्यक्त्यपूर्वविशेषाम्युपगमे विशेषानन्त्यापत्तेरदृष्टकल्पना गौरवं स्यादित्याशङ्क्रावाह—अनन्तेति । ननु खण्डत्वादीना-मनेकव्यक्तिसाधारण्ये कथं विशेषव्यपदेश्यतेत्याशङ्खभाह --परेति । व्यक्तेविशेषेम्योऽन्यत्वं पूर्वोक्तं भाष्यकृद्धचनेन द्रढयति —एतच्चेति । सामान्यस्य व्यक्तिपारतन्त्र्याद् व्यक्ते। सामान्याश्रयत्वं मुख्यम्, समुदाय्याश्रयत्वं तु वृक्षाश्रयो वनमितिवत् समुदायस्य तन्मध्ये समुदायिप्रतीतेरौपचारिकम् । न च सक्वच्छतस्याश्रयग्रब्दस्योमयरूपता युक्तेत्याग्रयः ।

व्यक्तिमाध्यस्य परव्याख्यादूषणेनाकृतिमाध्यस्य द्रव्याखनुगतसत्तासामान्यमेवाकृतिनं गोत्वाद्यवान्तरसामान्यमिति सत्तावाच्यत्ववादिनां व्याख्यां वृद्धिस्यां दूषियतुं तन्मतं वावदुपन्यस्यति—तत्रेति । उपन्यासार्थंस्तत्र शब्दः सर्वंशब्दानां पर्यायत्वशङ्कानिवृत्तये शब्दस्वरूपेण गोत्वादिना वा व्यवच्छेदामिधानम् । अत्रार्थे तदीयं रुलोकं पठिति—यथाहुरिति । अस्तीत्येवं रूपः सत्तासामान्यरूपः सर्वंशब्दानामर्थं इतीद्दशं प्रत्याय्यस्य वाच्यस्य लक्षणमाद्वः । तस्य गवादिपदेष्वपूर्वादिपदैः सह तुत्यत्वादित्यर्थः । अपूर्वादीनां हि शब्दंकगोचरत्वात् तेन च विश्वेषाप्रतीतेरस्ति किंचिदित्येतावन्मात्ररूपेण प्रतीतेरपूर्वादिन

शब्दानां शब्दावाचित्वावधारणात्तद्दृष्टान्तेन गवादिशब्दानामपि सत्तावाचिताऽनुमीयत इत्यर्थः । एतच्च 'सत्त्वप्रधानानि नामानि' प्रातिपदिकार्थः तत्तेत्यादिदशंनान्नामविषय-मेवेति सर्वशब्दस्तद्विषयतया सङ्कोचनीयः ।

दूषयति—तिस्विति । कक्ष्याशब्दः कोष्ठवाची । द्रव्यत्वगुणत्वकमंत्वान्येकस्यां सत्तावान्तरसामान्यकक्ष्यायां वर्त्तन्ते । पृषिवीत्वादीनि द्रव्यत्वावान्तरसामान्यकक्ष्यायाम् रूपत्वादीनि गुणत्वावान्तरसामान्यकक्ष्यायाम् रूपत्वादीनि गुणत्वावान्तरसामान्यक्ष्यायामित्येवमादिः कक्ष्याणां विमागः । तत्र द्रव्यशब्देने द्रव्यत्वसत्तयोनिश्चयं प्रतीतिमंवित । पृथिवीत्वादिषु सन्दिग्धा प्रतीतिः, गुणत्वादिषु त्वप्रतीतिरेव, गुणश्ववदाद् गुणत्वसत्तयोनिश्चयप्रतीतिः । कपत्वादिषु सन्दिग्धप्रतीतिः । द्रव्यत्वादिष्वप्रतीतिरेवत्यादिकक्ष्ययाविमागेन सामान्यानां प्रतिपादनात्मवंशव्दानां च सत्ता-वाद्तिवे द्रव्यशव्दाद् गुणत्ववद् द्रव्यत्वस्याप्यप्रत्ययापत्तेः । सत्ताद्वारेण वा प्रत्यये पृथिवीत्वादिवत् सन्दिग्धप्रतीतिप्रसङ्गाद् गुणत्वादाविष च ताद्दक्प्रतीतिप्रसङ्गात् सत्ता-वान्तरसामान्यविषयाणां द्रव्यादिशव्दानामेव तावद् सत्तावाचित्त्वमयुक्तम् । तत्रैवं सितं दूरान्तरितार्थानां गवादिशब्दानां सुतरां सत्त्वावाचकत्वे शक्तिनांस्तीत्यर्थः ।

दलोकं व्याचन्दे—प्रतिनियतेति । ननु द्रव्यादिशव्दानां द्रव्यत्वाद्यविच्छन्नशब्दवाचि-स्वाद्ययवस्या मविष्यवीत्याशङ्कानिराकरणार्थं विशिष्टामिधानपक्षं निराकरिष्यन्परानिम-मतमि शुद्धामिधानं विशिष्टामिधाने निराकृते यदि किष्यदङ्गीकुर्यात्ततस्तदिप निराकार्य-मिति मत्ना विकल्पयति तावत्सत्तामिति । आद्यं तावत्पक्षं निराकरोति—शुद्धेति । ननु देशाद्यपेक्षया घटादिवत्सत्तायां नास्तित्वामिधानं न विरोत्स्यते अत आह—देशेति । आ दशक्दो वस्त्विमप्रायो । यथाकाश्वस्य कूपपूरणेनोपलम्मप्रतिवन्धात्प्रतीयमानावस्था-पेक्षया नास्त्याकाश्वमित्युच्यते, तथात्रापीत्याशङ्कानिराकरणार्थः । मूत्तंद्रव्यावष्टम्भो ह्याकाशोपलम्मप्रतिवन्धकोऽन्वयव्यतिरेकाम्यामवगम्यते । न तु सत्तायाः किश्विदुपलम्म-प्रतिवन्धकमस्तीत्याशयः ।

व्यक्तिमात्रगतत्वेऽपि जातेराकाशादिव्यक्तीनां विभुत्वात् सत्ताया विभुत्वसिद्धिः । सत्ताशव्दस्य लीकिकव्यवहारे च जातिवाचित्वामावात्, सर्वशब्दानां महासामन्यवा-चित्वेऽपि सत्तावाचित्वामिधानं न युक्तमित्याह—रूढीशतः । लोकदृष्टभेत्यनेन गवादि-शब्दवत् सत्ताशब्दस्य लीकिकव्यवहारे प्रयोगामावाज्जातिवाचित्वनिषेधस्य लोकविरोधः परिहृतः ।

कि ति सत्ताशब्दवाच्यं युज्यत इत्यपेक्षायामाह —य एव हीति । योऽस्तिशब्देन द्वितीयो माविकार उच्चते । स एव सत्तेत्येतयुज्यत इत्यपेः । अनेन चास्तिशब्दोऽपि न वस्तुश्वापरपर्यायमहासामान्यवाचीति सूचितम् । द्वितीयमाविकारवाचिनोऽस्तेर्धातोः शत्रन्तात्तिल कृते सत्ताशब्दव्युत्पत्तेरित्याशयः । ननु वस्तुशब्दस्यापि द्वितीयमाविकारवाचिनत्वात्सत्तास्तिशब्दयोवंस्तुशब्दपर्यायत्वमिवश्विमत्याशब्द्वचाह — जायमानेति । प्रथमो माविकारो जायमानत्वम् । विपरिणामस्तृतीयः । आदिशब्देन वृद्धचपक्षमौ चतुर्थपश्चमावुन

पात्तौ । विनश्यता षष्ठः । सर्वश्वन्ते मावविकाररिहतेष्विपि नित्येष्वाकाशादिषु वस्तुत्वप्रतीतेनं वस्तुश्वन्दो मावविकारवाचीति सूचितम् । ततश्वास्तिश्वश्वदोऽपि न वस्तुत्ववाचीति
पूर्वस्चितमर्थं प्रकटयन्नस्त्ययं इति पाठं दूषयति—तेनेति । लोकिकप्रयोगामावाच्च
समुदायप्रसिद्धधात्मलामाने क्लृष्ठावयवार्थंत्यागेन समुदायस्य शक्त्यान्तरकल्पनं
प्रोक्षिण्यादिश्वव्यवन्न युक्तमित्याह—न चेति । सत्ताश्वदप्रकृतित्वात् सन्शव्दस्योपन्यासः ।
तस्माद्योगिक एव सत्ताश्वदे न रूढिरित्युपसंहरित—इतोति । यथा मवतीत्यास्यातस्यार्थं
मवन्निति मवच्छव्दो धात्वर्थंविशिष्टकर्तृवाचित्वाद्यौगिकः, तथास्तीत्यास्यातस्यार्थं
सन्नितिशब्दोऽपि । ततश्व सतो भावः इत्यस्मिन्नर्थं सच्छब्दात्तल्प्रत्ययोत्पत्त्या सत्तेति
प्रवर्त्तमानो योगिक एव ।

ननु सत्ताश्चदेन जातिः प्रतिपत्तच्या, वैशेषिकपरिमापैव हि तत्प्रति कारणम् । तान्यित्किचिदित्यथः । कीहशी परिमापेत्यपेक्षिते काश्यपीयं सूत्रं पठितम् । इतिकरणो वुद्घ्यपळक्षणार्थः । यतो वस्तुत्वान्महासामान्याद् द्रव्यादिषु सदिति वुद्धिमंवित, सा सत्तेति सूत्रायः । परिमाषाश्च्यद्वश्चंनात् परिमाषासूत्रत्वश्चः । निवर्त्तयितुं ळक्षणसूत्रममेवेदम्, स्वोत्प्रेक्षितत्वश्चोतनार्थन्तु परिमाषात्वामिषानमिति ळक्षणश्च्यते सूचितम् । कि पुनर्वश्चेषिकाणां सत्ताश्च्यस्य जातिवाचित्वप्रसिद्धौ कारणमित्यपेक्षायामाह—सेयिमितः । वस्तुपर्यायेण क्रमेण वक्तीति वस्तुपर्यायवाची, वस्तुत्ववाचीत्यर्थः । मवच्छद्यते सह साधारणो द्वितीयमावविकारक्षपोऽयोऽस्येति मवसाधारणार्थः । घटो मवति इत्यादिषूत्य-त्याक्यप्रथममावविकारवाचित्वेनापि प्रसिद्धस्य मवतेम् सत्तायामिति सत्ताक्यद्वितीयमाव-विकारवाचित्वस्मृतिवजाद्भवत्साधारणार्थंत्वमच्ययसंज्ञकस्यास्तिश्चदस्योक्तः । मवतिधात्वर्थमात्रवाचित्वेऽपि अव्ययास्तिश्चदस्य प्रकृत्यनुग्रहार्थं शतृप्रत्ययोपादानाद्वस्तुत्वद्वितीयं मावविकारक्षपार्थद्वयवाचिना अव्ययसंज्ञकेनास्तिश्चव्येनयं प्रसिद्धिकपपादितेत्व्यर्थः ।

कव पुनरव्ययास्तिश्ववो वस्तुत्ववाची दृष्ट दृष्ट इत्यपेक्षायामाह—अस्तित्वमिति । विग्योगिनिमित्ता पश्चमी यस्मादस्तिश्वव्दात्परौ त्वतलौ दृश्येते, स वस्तुत्ववाचीत्यर्थः । आक्ष्यातप्रतिष्ठपक इत्याक्ष्यातत्वभ्रान्तौ कारणमुक्तम् । नन्वाक्ष्यात (श्वव्द एवायं कस्माभ्र मवतीत्याशङ्क्ष्याह —अप्रातिपविकत्वाद्धीति । मवत्साधारणार्थंत्वमुपपादयन्नामाक्ष्यातत्वे कारणान्तरमाह—अस्तीति । तेनास्ति । शब्देन सह समासाम्युपगमादनाक्ष्यातत्वम्, तस्य च सन्शब्दवाच्यद्वितीयमाविकारवाचित्वावगमात् मवत्साधारणार्थंतत्यर्थः । एतदेव व्याच्छे — अस्तीति । अस्तिपदेन सह यो बहुवीहिः, सोऽव्ययसंज्ञकेन , नाक्ष्यातसंज्ञकेन । तस्यासुवन्तत्वेन समासायोगादित्युक्तेः । नन्वव्ययस्यापि सुक्लोपान्वाक्थानेन सुवन्तत्वाद-क्ययीमाववच्चाहत्य बहुवीह्यविधानात्कथं समासः स्यादित्याशङ्क्ष्य प्रत्ययलोपे प्रत्यय-कक्षणमिति स्मृतेः प्रस्थयलक्षणद्वारेण सुवन्तत्वमुक्तम् ।

१. धयं पा० २ पु० ना० ।

ननु सुबुत्पत्तेः प्रागसुबन्तताऽस्तीत्याशङ्कभावश्यम्मावित्वेन सुबुत्पत्तेः प्राथम्यमुक्तम् । आवश्यकत्वोपपादनार्थं प्रातिपदिकत्वेन योग्यतोक्ता । ननु यथा पठितवमामिति अप्रातिपदिकादि कादिप तिद्धतो जातः तथात्र तिङन्तस्यापि समासो मिवण्यतीत्याशङ्कभ्य तिङन्तेत्युक्तम् । तिङक्षेति सुत्रेणाहृत्य विधानात्तत्र तिद्धतो जातः । तिङन्तस्य तु समासत्वेनोपसंख्यानमित नास्तीत्ययंः । सदर्थवचन इत्यनेन सद्वाचिनः सच्छज्दस्यार्थपरत्वं व्याख्यातम् । कथमव्ययभ्यव्ये प्रसिद्धिकपपादितत्यपेक्षायामाह — तत्रश्चेति । वस्तुनि महासामान्ये सिति च द्वितीयमाविकारे सत्यं प्रस्ताव्यास्तिश्ववं प्रयुज्यमानमुष्यक्रम्य तदीयद्वितीयं भावविकाराख्यार्यानुसरणेन च कृत्वाव्ययास्तिश्ववं सह प्रत्यासम्नमदूरान्तरार्थं कर्तृप्रतीत्याविनेति द्वितीयमाविकारवाचित्यास्त्यर्थं स्वच्छज्दमुष्यकम्य, महासामान्यमप्यव्ययास्ति (शब्दवाच्यः सच्छब्दवाच्या सत्तत्येवं कल्पितमित्यर्थः । नन्तव्ययास्तिशब्दवाच्यत्य द्वितीयमाविकारस्य सच्छब्दवाच्यत्वेऽपि कयं महासापान्यस्य सच्छब्दवाच्यत्वकृत्पनमाशङ्कभ्रयाव्ययास्तिशब्द-वाच्यत्वहेतुना द्वितीयमाविकारदृष्टान्तेन तस्यापि सच्छब्दवाच्यत्वानुमानसूचनार्थं तार्किकैरित्युक्तम् ।

नन्वेवमिष तल्प्रत्ययाधिक्यात् सत्ताः) शब्दस्य कथं महासामान्यवाचितेत्याशङ्कष्य देवात्तिलितिस्मृतेर्यंथा देवतेति तल्प्रत्ययः स्वाधिकः तथाऽयमणीत्युक्तम् । नतु द्वितीयमाव-विकारे कृत्सञ्ज्ञकश्चन्नप्रत्योपात्तकनृंविश्येषणतया सच्छब्दवाच्यत्वेन सहाव्ययास्तिशब्द-वाच्यत्वेन सहाव्ययास्तिशब्द-वाच्यत्वेन सहाव्ययास्तिशब्द-वाच्यत्वेन सहाव्ययास्तिशब्द-वाच्यताऽनुमित्तसामान्यस्य वाधकतृंकत्वान्न तथानुमानं सम्मवतीति धर्मविश्वविपरीतसाधनात् विश्वते हेतुः स्यादित्याराङ्क्षय - इहापौत्युक्तम् । यथाऽव्ययास्तिशब्दवाच्ये द्वितीये मावविकारे कर्तृंविश्वषणत्व प्रतीनीस्ति तथेह सच्छाब्दवाच्ये द्वितीयमाविकारे भवतीमिष कर्तृंप्रतीति, सक्षीरेति समासोपपत्तये मुबन्तत्वयोग्य-प्रातिपदिकत्वयोग्यप्रातिपदिकत्वसिद्धचर्यं कृत्सञ्ज्ञकश्चप्रत्ययोच्चारणोपपत्तेरतन्त्रीकृत्य कर्तृंनिरपेक्षधात्वर्थमात्रवाची सच्छब्दः तत्समानार्थत्वाच्च सत्ताशब्दोऽपीत्ययः । नतु स्मृत्यमावाच्छब्दपरस्य तल्प्रत्ययार्थस्य स्वाधिकं तत्त्वमिवक्षाहेत्वमावाच्च कर्तृंप्रतीतेरतन्त्रीकरणमयुक्तिमित्याशङ्क्ष्यापारमाधिकाम्युपगममात्रशोतनार्थम्-गृहीत्वेत्युक्तम् । स्वाधिकं तलंगृहीत्वेत्युक्तम् । स्वाधिकं तलंगृहीत्वेत्युक्तम् । स्वाधिकं तलंगृहीत्वेत्यान्वयः ।

नन्यनेन न्यायेनाख्यातसञ्ज्ञकस्याप्यस्तिशब्दस्य द्वितीयमाविकारवाचित्वान्महा-सामान्यवाचितापि प्रसज्येतेत्यनिष्टापत्तिश्चङ्कानिराकरणायाख्यातप्रत्यययोज्वारणास्या-नन्याथंत्वेन कृतृंसंख्याकालादिप्रतीतेरतन्त्रीकत्तुं मशक्यत्वात्कतृंसंख्याकालादिनिरपेक्षशुद्ध-भात्वथंमात्रवाचित्वमाख्यातास्तिशब्दस्य नास्तीति सूचितुमेवकारः । सतश्चाख्यातास्ति-शब्दवाच्यद्वितीयभावविकारदृष्टान्तेनाऽव्ययत्वेऽस्तिशब्दवाच्यत्वहेतुता वस्तुत्वस्याख्यातास्ति-वाच्यमिहानुमीयमानं कर्तृंसंख्यादिविशिद्धत्वेनैवानुमीयेत यदव्ययास्तिशब्दवाच्यम्, तत्

१. अयं पा० २ पु० ना०।

कर्नुंसंख्यादिविशिष्टत्वेनास्यातास्तिशब्दवाच्यमित्यास्यातास्तिशब्दवाच्ये द्वितीयमावविकारे व्यासिदर्शनादित्याशयः । ननु वस्तुत्वजातेः सच्छव्दवाच्यता तार्किककत्विता पदवाक्यार्थं- तत्त्वज्ञीनराक्रियमाणा कथं प्रसिद्धि यायादित्याशङ्कातृ—तदुक्तेति ।

'यावद्यावद्विवादाय मुक्तकं दीयते मनः । अनवस्थादिदोषेण तावत्तावद्विहन्यते ॥'

इत्यनेन न्यायेन चिरनिखाततहागादिगतशैवालवच्छुष्कतकँस्याप्रतिष्ठितत्वेन निराकृतस्यापि पुनः पुनमःद्भवेन समापियतुमशक्यत्वात्तार्किकोक्तस्यान्तगमने समापने अनादरादमियुक्तैष्पेक्षितत्वात्प्रसिद्धं सदिमां युक्तायुक्तत्विचारावस्यां प्राप्तिमित्यथं: । प्रसिद्धचामासं चेदम्, न परमाथंतो नियुक्तानामेवं प्रसिद्धिरस्तीति च शब्देनोक्तम् । कि तदित्यपेक्षायामाह—येनेति । येन सत्ताया वस्तुत्वापरपर्यायमहासामान्यात्मक्तवेन गवादिशब्दवाच्यत्वेनापि संज्ञा सम्माव्यते । तत्सत्ताया महासामान्यष्टपत्विममावस्यां प्राप्तमित्यथं: ।

यद्वा युक्तायुक्तत्विचारस्य कः प्रस्तुतोपयोग इत्यपेक्षायामिदमुक्तम्, येन कारणेन सत्तायाः सामान्यरूपत्वे सित गवादिशब्दवान्यत्वेनापि न सत्ता सम्भाव्यते, तेन तिन्नरा-करणार्थं रूढिशब्दश्च नैवायमित्यादिनं न सत्ताश्चदस्य जातिवाचिता निराकृतेत्यर्थः। परमार्थतस्तु वस्तुत्वस्य जातिरूपस्यापि गवादिशब्दवाच्यत्वं नास्ति, किमुत सत्तायाः। जात्याख्याद्धमिद्धम्मिन्तरत्वेन द्वितीयमावविकारत्वेन वर्त्तमानत्वादित्याह् -- निचिति।

ननु वस्तुशब्दस्यापि निवासार्थाद्वसेर्घातोर्वसेस्तुन्निति सूत्रेणीणादिके तुन्त्रस्यये कृते व्युत्पत्तिसम्मवादनेकस्र नितरां प्रत्येकमेकमेव वसति वर्तंतइत्यवयवार्थंयोगेन सत्तादिषु सामान्यं सामान्यमित्येकाकार प्रत्ययालम्बनस्यानेकेष्वे कस्य प्रत्येकवृत्तित्वलक्षणस्यामिषाः-नादयौगिकत्वेन जातिवाचित्वं न युक्तमित्याशङ्कां निराकुर्वन्नर्थंगम्यत्वं विवृणोति—बस्तु-शब्दो होति । व्यक्तेः प्रत्येकवृत्तित्वामावादेवंविधयोगनिमित्तत्वे वस्तुशब्दस्य व्यक्ती प्रयोगानुपपत्तिप्रसङ्काद्यौगिकत्वासम्भवाभिधानार्थं व्यक्त्याश्रितत्वं वस्तुत्वसामान्यस्थोक्तम् । जातेर्जात्याश्रितत्वाभावाद्वस्तुशब्दस्य जातिवाचित्वे जातौ प्रयोगानुपपत्तिमाशङ्कर्य निःसामान्यानि सामान्यादीनीति वैभाषिकपरिभाषायाः प्रतीतिविरोधेनऽयुक्तत्वाज्जातेपि जात्याश्रयत्वं सम्भवतीति दर्शयतुं जात्यन्तराश्रितत्वमुक्तम् । नन्वेवं सति वस्तुत्वेऽपि वस्तुत्वप्रतीतेर्जात्यन्तराश्रयणायान्तरशब्दः । यथैव गोत्वरूपेण शाबलेयादौ गवाकारप्रत्यय-सिद्घ्यर्थं गोत्वमङ्गोकृतम्, न गोत्वे, तत्र गवाकारप्रत्ययस्य स्वरूपनिबन्धनोपपत्तेः। तथा जात्यन्तरे व्यक्ती च वस्त्वाकारप्रत्ययसिद्धचर्यं वस्तुत्वं जातिरिष्यते, तत्र स्वरूप-निबन्धनत्वेनैव वस्त्वाकारप्रत्ययोपपत्तेर्नापरा वस्तुत्वं जातिरङ्गीकार्येत्याशय: । शुद्धामि धानपक्षस्य द्रष्टत्वोपसंहारपूर्वंकम्, विधिष्टामिधानपक्षस्य दुष्टत्वं प्रविजानाति तावत् — श्रद्धति । दूषयति—यदेवेति । एतदेवं प्रपश्चियतुं विकल्पयति—गोसत्तां चापीति । आद्ये कल्पे दोषमाह-तन्नेति । एतदेवोपपादयति - विशेषणमिति । गोव्यक्तिविशिष्टसत्तामि-धानेऽच्येतमेव दोधमतिदिश्यति — तथेति । कल्पनागौरवापत्तेश्च केवळव्यक्त्यमिधानपक्षवि- धेषणभूतव्यक्त्यिभिधानपक्षोऽप्ययुक्त इत्याह्—अनित्येति । अनित्यः सम्वन्धः तस्य चान्वय-व्यतिरेकाम्यां विनाऽपि ज्ञानमनन्ताश्च शब्दशक्तयो यस्मिन्ध्यक्त्यभिधाने प्रसज्यन्ते तत्त-योक्तम् । दृष्टान्तं साध्यविकलत्वेन दूषितुमनुभाषते—तित्वित । दूषयित इलोकं-तन्नेति । क्लोकं व्याचष्टे—केलिदिति । श्रुतार्थापत्त्या पर्युपस्थापितस्यार्थविश्चेषस्य वचना वाचका इति पूर्वपदसमासाभिष्कृष्य योज्यं पर्युपस्थापनस्य नित्यपर्युपस्थापकसापेक्षत्वापर्युपस्थापित-शब्दस्य श्रुतार्थापत्तिसापेक्षत्वेऽप्युक्तरपदसमासाविष्यातः । श्रुतार्थापत्त्या अपूर्वं पर्युपस्था-प्यते । स्वर्गो देवताश्च वाक्यशेषैः अथंवादैर्वाक्यान्तरेश्च मन्त्रोपनिषदादिसिष्ठपस्थाप्यन्ते ।

ननु यद्यपि श्रुतस्वगंयागसाध्यसाधनसम्बन्धान्यथानुपपस्या यागजन्यः स्वगंतिपादन-सामध्यातिशयविश्वेषः कल्प्यते । तथापि समस्ववैदिकादृष्टाधंकम्मंजन्यातिशयानुगतमपूर्वं शब्दवाच्यं सामान्यं न सत्तातोऽन्यत् प्रमाणान्तरेण लम्यते । एवं सवनीयसूक्तादिमहेन्द्रादि-देवताविश्वेषावगमेऽपि सर्वदेवतानुगतं सामान्यं देवताशब्दवाच्यं न सत्तातोऽन्येन लम्यते । ये हि जनाः पुण्यकृत इत्यादिवाच्यश्चेषाच्च नक्षत्रलोकादिस्वर्गाविश्वेषावगमेऽपि न च वै स्वगंलोका इत्यादिवाक्यश्चेषम्योऽनेकस्वर्गावगतेः सर्वानुयायिक्ष्वगंशब्दवाच्यं न सत्तातोऽन्येन लम्यते इति वलात्सत्तैवापूर्वादिशब्दवाच्या स्यादित्याशक्त्रचाह—कार्येति । सामान्येनतेतित्यमभूतलक्षणे तृतीया । सामान्यक्ष्यपूर्वादिसत्तातोऽन्यदेव लम्यत इत्येवकारार्थे सुशब्दा । कि तदित्यपेक्षिते सर्वातिश्यानुर्वात्तस्वर्गादिकार्योत्पादनसामध्यंसामान्यमपूर्व-शब्दवाच्यम्, सर्वेन्द्रादिवेवतानुर्वात्तदीव्यतिशात्वर्थयोगित्वसामान्यं देवताशब्दवाच्यम्, सर्वेन्द्रादिवेवतानुर्वात्तदीव्यतिशात्वर्थयोगित्वसामान्यं देवताशब्दवाच्यम्, सर्वेन्द्रादिवेवतानुर्वात्तदीव्यतिशात्वर्थयोगित्वसामान्यं देवताशब्दवाच्यम्, सर्वेन्द्रादिवेवतानुर्वात्तदीव्यतिशान्ययं स्वर्गशब्दवाच्यमित्युक्तम् ।

दलोकं व्याख्यातुमपूर्वं ग्रब्दस्य वावत्सत्तातिरिक्तसामान्यवाचित्वमुपपादयति-सर्वेति ।
ननु लौकिकसाधनगतानां सामर्थ्यानां कार्यार्थासित्तगम्यत्वेऽप्यपूर्वं ग्रब्दवाच्यत्वाभावात्,
तद्वावयानां च वैदिकयागादिजन्यानां सामर्थ्यानां विशेषतः श्रुतार्थापत्तिगम्यत्वेऽपि सर्वं कर्मसामान्यविष्यमावेन सामान्यतः प्रमाणान्तरेणाऽनवगमात्सम्बन्धग्रहणासम्भवेन कथमपूर्वंशब्दामिधेयतेत्याशङ्क्रस्य यागादीत्युक्तम् । क्लुसावयवसमार्थ्यानुसारेणैवापूर्वं शब्दस्य
सत्ता वैदिककर्मजन्यातिशयविशेषवत्त्यं वान्तरसामान्याभिधायकत्वोपपत्तेनं पृथवसम्बन्धग्रहणापेक्षेति मावः ।

#### देवशब्दस्य सत्तावाचित्वनिरासः

देवताशब्दस्य सत्ताविरिक्तसवंदेवतावर्यंवान्तरसामान्यवाचित्वमुपपापयित —तथेति । दिवृक्कीडाविजिगोषाव्यवहारखु तिस्तुतिकान्तिगविष्विति सप्तस्वर्थेषु स्मृताद्दीव्यतेषांतोषं कि कृते देवशब्दव्युत्पत्तेः । सर्वेन्द्रादिदेवानुगतस्य क्रीडादिदीव्यत्यर्थयोगस्य सामान्यस्य सत्ता-विरिक्तस्य सद्भावात्सुज्ञानो देवसब्देन सह देवानां सम्बन्ध इत्यर्थः । सत्ताव्यावृत्त्यर्थो विशेषशब्दौपाधिकत्वाद्वा देवशब्दस्यापूर्वशब्दवदेव जातिवाचित्वित्राकरणार्थः । नतु क्रीडादिदीव्यत्यर्थयोगस्य प्रमाणान्तरेण देवेष्वनवगमात्कथं तद्योगिनिमित्तेन देवशब्देन सह सम्बन्धज्ञानिमत्याशङ्कश्चार्थान्तरानवगमेऽपि द्युत्यादेदीव्यत्यर्थस्य चन्द्रादौ प्रत्यक्षेणोप-सह सम्बन्धज्ञानिमत्याशङ्कश्चार्थान्तरानवगमेऽपि द्युत्यादेदीव्यत्यर्थस्य चन्द्रादौ प्रत्यक्षेणोप-

लम्माह्वशब्दप्रवृत्तिनिमित्तत्वं मिवन्यतीति दशंयितुम्—शोतन्ते वेत्युक्तम् । प्रह्यब्देनैव चन्द्रादित्योपादाने सिद्धेऽपि द्युत्यतिशयात्तयोः पृथगुपादानम् । पृथगुपादानं चन्द्रतारकेम्यो नक्षत्राणां द्युत्यित्शयात्पृथगुपादानम् । रूपेणेतीत्थम्भृतलक्षणे तृतीयायोजना तु दीव्यन्तीति व्युत्पत्त्या क्रीडाविदीव्यत्यर्थयोगात्सर्वे देवाश्चन्द्रादिरूपेण गगने स्थिता द्योतन्त इति दिव्यत्यर्थः । द्युतियोगाह्वाः दायवः सततगत्या दीव्यत्यर्थगतियोगाह्वाः शकार-वचनिपतिकरणम् । विरावस्यं कार्या-गत्येत्यत्र तु तृतीयैवेतिकरणार्थस्य लब्धत्वान्नेति करणापेक्षा । आर्थवादिकीनां स्तुतीनां विधिश्येष्टवेन देवता स्वरूपपरत्वामावान्मन्त्रेरि-त्युक्तम् । अस्य च ग्रन्थस्य क्रमेण दलोकगतेन्द्रादिपदोपात्तार्थविवरणत्वावगमात्सर्वेन्द्रादि-देवतागतदेवता । त्याऽस्मामिव्यत्यातम् ।

#### स्वर्गशब्दस्य सत्तावाचित्वनिरासः

स्वगंशवःस्य सत्तातिरिक्तार्थवाचित्वमूपपादियतुं नक्षत्रदेशो वा, मेरुपृष्ठं वा विशेष एव स्वर्गशब्दवाच्यः न सामान्यमिति प्रकारद्वयं तावदाह—तथेति । वैदिकेन प्रकृष्टेन स्पष्टेन वादेन, वन्मूलेन च पीराणिकानां मातल्यञ्जुंनसम्वादादिगतेन दर्शनेन याशिकानां धाइ गन्मस्तुवः संज्योतिषाऽभूनेत्यादिप्रोतसाहनमन्त्रार्थानुसन्धानरूपेण दर्शनेनेत्ययः । वैदिक-प्रवादद्वयं 'यथा वेद' इत्युपक्रम्योदाहृतम् । ननु न च वै स्वगंछोका इत्यादिदर्शनेनानेक-स्वर्गानुगतसामान्यं स्वर्गशब्दवाच्यमङ्कीकार्यंम्, न वा तत्सत्तातोऽन्यत्सम्भवतीत्याराङ्कानिरा-करणार्थंत्वेन निर्मिश्रसुखसङ्गतिरित्येतद्व्याचष्टे-अय वेति । केवलमेव सुखं स्वगंशव्दे-नोच्यत इत्यनुषङ्ग । मुलस्य केवलं दुःलाभिश्रत्वमुपपादयितुम्, दुःलाभावेऽप्यलम्पातदुःला-सद्भावेऽपि च व्यतिरेकाद्—दुःखाद्विभक्तिमत्युक्तम् । नन्वेवं सति कियत्कालं केवलसुख-स्येहापि दर्शनात् स्वर्गस्यामुब्मिकत्वं न स्यात् इत्याश्चक्क्य-यदित्युक्तम् । सर्वेमुखसाधन-सम्पन्नस्यापि पिपासादिदुःखाभावे स्वादूदकपानाद्यप्रवृत्तेः कंचित्कालं दुःखस्यापरिहायं-त्वादिदुःखस्य चापरिहार्यस्वाच्चिरकालं केवलसुखोपमोगस्यास्मिन् देशोऽनुपपत्तेः । परलोक-मोग्यत्वादल्पकालस्य च केवलसुलस्य स्वर्गशब्दानिमधयत्वात्पारलोकिकता सिद्धेत्यर्थः। नन् चिरकालोपभोग्यस्य केवलसुखस्य प्रमाणान्तरेणानवगुमारकथं सम्बन्धप्रहुणमित्याशङ्कां निराकूर्वंन्स्वर्गादिशब्दार्थंनिरूपणस्य प्रकृतसत्तावाचित्वनिराकरणोपयोगित्वमूपसंहरति — तच्चेति । यागादिजन्यस्य चिरकालकेवलसुखस्य प्रमाणान्तरेणाऽग्रहणेऽपि लौकिके एव मुखेऽन्वयन्यतिरेकाभ्यां दुःलामिश्रात्मुखान्निष्कृष्टे गृहीतसम्बन्धः स्वर्गशन्दोऽल्पकाले सुखे प्रत्यासत्तिजन्यदुःखापरिहारेणामिश्रत्वायोगात हैवल्येनैव चिरकालतासेपादिशिष्ट-मेवालौकिकं प्रतिपादयतीत्याशयः । स्वगंशब्दस्य सत्तावाचित्वनिराकरणोपसंहारेणेतरयो-रपि तुल्यन्यायसिद्धत्वात्पृथगनुक्तिः । अतश्रापुर्वादिशब्दमोग्यं गवादिशब्दानां स्वार्था-

१. अयं पा० २ पु० ना०।

मिषानेन मन्त्रागमकतयाऽस्मत्पक्षेऽप्युपपन्नमित्याह्—तेनेति । परपक्षिनिराकरणमुपसंहरित-अतःचेति ।

नन्वेवं तर्हि गोत्वादेरदवादिस्यो व्यावृत्तत्वेन विशेषक्पत्वादाकृतिवाच्यत्वपक्षोऽनुप्पन्नः स्यादित्याशङ्क्ष्याह—गोत्वेति । अश्वादिस्यो व्यावृत्तत्वेऽपि शावलेयादिष्वनुवृत्तेः सामान्यक्पताऽप्यस्तीत्याशयः । कृत इति सन्देहे तु प्रश्नमाश्यं हयोः प्रतीतेरेकाभिधानेनैवाविनामावादितरप्रतीतिसिद्धेः सन्देहहेतोः स्पष्टत्वादयुक्तमाशङ्क्ष्य, व्यक्तिपक्षतिश्रयानेनैवाविनामावादितरप्रतीतिसिद्धेः सन्देहहेतुप्रतिपादनार्थं गौरिति माध्यं प्रत्ययस्य व्यक्त्यान्कृत्योस्तुल्यत्वादयुक्तमाशङ्क्ष्य, प्रत्ययहेतुश्वदशिक्तकक्षणार्थंप्रत्ययशब्दाङ्कीकरणेन व्याच्छे— उच्यतः हति । प्रत्ययशब्दस्यानार्जवं द्योतियतुं व्यक्तमेण व्याव्यातम् । नन्वेवं सित्विकद्धाव्यमिचारित्वापत्तौ केनान्येन निर्णयः इत्याशङ्कृश्वाह—काक्तीति । नात्रान्येन निर्णयः, कि त्वनयोरेव वलावलावयारणेनेति मावः । प्रयोगचोदनामावादितिसूत्रं लोकवेदाधिकरण-सिद्धान्ते अन्यया योजितत्वाहिवेकायाकृत्यधिकरणपूर्वंपक्षेऽप्यावृत्या योजयति—कि ताव्यविति । लौकिक एवार्थो वेदेऽपीत्युक्तम् कोऽसावित्यपेक्षायां प्रयोगचोदनामावं पर्यालोच्ययया योजयति—कि ताव्यविति । लौकिक एवार्थो वेदेऽपीत्युक्तम् कोऽसावित्यपेक्षायां प्रयोगचोदनामावं पर्यालोच्ययया योजयति—कि ताव्यव्यवं द्ययोः प्रतीयमानत्वाद् व्यक्तिमात्रवाच्यत्वं न युक्तमित्याशङ्कानिराकरणार्थत्वेन व्याख्यातुम्—निवत्युक्तम् । एकस्य वाच्यत्वे द्वयप्रतीतिः कथमित्याशङ्कान् द्वयप्रतीत्युप्पप्ताव्याद्वेनाविनागादिति सूत्रावयवो व्याख्यातुः ।

ननु शक्त्यनुसारेण शब्दानां वाचकत्वाच्छक्तिश्वान्वयव्यतिरेकाम्यां जातावेव जातुं शक्यत्वात्कार्ययोगामावेऽपि तस्या एव वाच्यत्वम्, न व्यक्तेरित्यशङ्कष्ट्राह्—ितत्यिमिति । वाक्यार्थप्रतिपादनात्मकप्रयोजनकाले शब्दानामुच्चारितानां वाक्यार्थप्रत्यायनार्थंत्वानुसार्वेतद्वाक्यार्थंप्रतिपादनोपयोगिपदार्थंप्रतिपत्तिरेवंविधेन शब्दविमागेन मवतीति जाक्ष्वा, तथाविधशब्दविमागावधारणम् । शब्दविमागसन्देहामावेऽपि वाक्यार्थंविशेषोपयोगिशब्दार्थं-विशेषावधारणम् । तथा श्वेतो धावतीत्यत्रार्थंप्रकरणादिना गौरो निर्णेनिक्त इत्येवं वाक्यार्थंपरत्वावधारणे श्वेत इत्येकपदत्वम्, धावतेश्व निर्णेजनार्थतावधार्यते । अस्माद्देशाच्छीद्यं गच्छतीत्येतद्वाक्यार्थंपरत्वेऽश्वा इति पदद्वित्वं गत्यर्थत्वं च धावतेनिश्वीयते । एवं यथा येन प्रकारेण जातिवाच्यत्वनिरूपणरूपेण, व्यक्तिवाच्यत्वनिरूपणरूपेण वा पदार्थानां वाक्यार्थंप्रत्ययार्थंता मवित, तथा पदार्थानां जात्यास्थस्य व्यक्तचाख्यस्य वा रूपस्य निरूपणं कार्यं न शक्त्यनुरोधेन कार्यावसेयत्वेन तस्यास्तदानुगुण्येन कल्प्यत्वादिति माव। ।

प्रयोगचोदनामावव्याख्यानार्थंमालम्मनेति माध्यं व्याचष्टे—आकृतिरिति । ननु देवतोद्देशपूर्वंकत्यागसञ्कलपमात्रत्वाद्यागस्याकृतावप्युपपत्तिरित्याशङ्कय-नेत्युक्तम् । निष्किः यत्वेनाकृतेर्यंथेष्टविनियोज्यत्वलक्षणसत्तायोगात्स्वत्वनिवृत्तिरूपत्यागो न सम्भवतीत्याशयः । अतिदशब्दोपात्तमवधाताद्ययोग्यत्वमुपपादियतुभाह—अमूर्त्ता होति । अवधाताद्युत्तरकालं वा ब्रीह्यादेस्त्याज्यत्वादाकृतेश्वावधाताद्ययोग्यत्वात् त्यागानुपपत्युपपादनार्थोऽयं ग्रन्थः। श्लोकद्वयं व्याचष्टे—न्नोहीनिति । यावन्तोऽवधातादयः संस्कारा विनाधिमूर्तिमद्द्वव्य-विषयत्वादाकृतौ न युज्यन्ते, ये चावेक्षणादयो विनाधिमूर्तिमद्द्वव्यविषयत्वामावेऽपि यागापूर्वाख्यप्रयोजनसिद्व्यर्थत्वादाकृतेश्व यागसाधनत्वाभावाद्म तत्र युज्यन्ते । तेषां सर्वेषां या प्रयोगचोदना, तस्या आकृतावमावाद् , व्यक्तौ च मावाद्विधिविषयत्वयोग्यो यो व्यवत्याख्यः पदार्थस्तत्कल्पनमवश्याङ्कीकत्तंव्यमित्यन्वयः । कथं व्यक्तिविधिविषयत्वयोग्य-तेत्यपेक्षिते—वाक्यार्थत्यकृत्वम् । ननु विधिविषयत्वायोग्यत्वेऽप्याकृतेः सम्बन्धग्रहणसम्मवः हाच्यत्वं मविष्यतीत्याराङ्कय—कार्यत्युक्तम् । कार्योपयोगिन्येवार्थं सम्बन्धग्रहणसम्मवः नेतर्प्यत्याययः । कथित्यपेक्षायाम्—विष्यधीनत्वाच्वेत्युक्तम् । शब्दश्रवणानन्तरमाविन्या हि प्रयोज्यवृद्धग्रवृत्त्या तद्विषयज्ञानमनुमाय, तत्कारणत्वं शब्दस्य कल्प्यमानं प्रवृत्तेविष्य-धीनत्वात्तद्विषयज्ञानकारणत्वमेव कल्पयितुं युक्तमिति मावः । एतच्च पूर्वोक्तमेव विवरीतुं माष्यव्याख्यावसरेऽमिहितमिति न पौन्ष्वत्थ्यम् ।

आकृतेनिषेधविषयत्वासम्मवमुपपादयति तथेति । उपसंहरति --- तस्माविति । यद्यप्यन्वयव्यतिरेक्तनिष्कृष्टशक्तिवशैनाकृतेस्तत्त्वतो वाच्यतावघारियतुं शक्या, तयापि कार्यानीपयिकत्वेनास्याः पदार्थंकल्पनात्तत्त्वज्ञानमात्राददृष्टिसिद्घ्यर्थं स्यात्प्रयोगचोदनाविरो-घित्वात्त्वसावयक्तेत्यर्थः । अर्थेकत्विमति सुत्रावयवावतारणार्थं यत्रेत्याराङ्कामान्यं व्याचष्टे-स्यादिति । एतदाशङ्कानिराकरणार्यंत्वेन सुत्रावयवव्याख्यानार्थं मुक्तमिति मार्घ्यं व्याचष्टे -तिद्ति । केन न्यायेनेत्यपेक्षायामन्यायश्वानेकशब्दत्विमितिसुत्रं भाष्यकृताऽन्यायश्वानेकार्यत्व-मित्युहित्वा पठितमिति व्याचक्षाणः सुत्रोक्तं न्यायत्रयमाह-अनवस्थितेति । यववराहाः धिकरणोक्तन्यायपरामर्शार्थं वेदं भाष्यमितिन्याख्यानान्तरार्थं तत्र न्यायमाह -सम्बन्धानां विति । यथैव सहशानां प्रियङ्ग्दीर्घंशूकादीनामेकाभिषानेनैवेतरप्रतीतिसिद्धेयँवादिशब्दा-नामर्थेवयं स्थितम् । तथैव सम्बन्धानामप्येकाभिधानेनैवेतरत्र प्रतीतिसिद्धेरन्याय्यानेकार्थ-तेत्यर्थः । कथमित्याशङ्कामाध्यं व्याचष्टे - कथं तहींति । साद्व्यवत्सम्बन्धादप्येकामिधाने-नेतरप्रतीतिसिद्धानुक्तायामपि किमिह साद्श्यादेकाभिधानेनेतरप्रतीतिः, सम्बन्धाद्वेति विशेषजिज्ञासयोरन्वयः प्रश्नपूर्वव्याख्याने तु समञ्जस एव । व्यक्तिपदार्थं कस्येत्यादिमाध्य-मेतत्प्रश्तासम्बन्धत्वादुपेक्ष्य स्वयमिवमागादिति सुत्रावयवमेतत्प्रश्तापाकरणार्थत्वेनाऽव-तारयति—अत आहेति । इह च प्रश्नोत्तर एव सम्बन्धाद्भाष्यकृतः श्न्यहृदयाभिधाना-पत्तेरेतदाशङ्कापरिहारासामर्थ्याच्च शुद्धव्यक्त्यिमधानपक्षत्यागादाकृतिविशिष्टव्यक्त्यिमधान-पक्षविरयहार्यंत्वेनोत्तरमाष्यव्याख्याने प्रतिज्ञासंन्यासाख्यनिग्रहस्थानापत्तेः, च सत्रावयवेनैव सूपरिहरत्वेनासामर्थ्यायोगात्सुत्रावयवव्याख्योपेक्षाकारणामावाच्यैतत्सुत्रा-वयवव्याख्यानार्थं व्यक्तिसम्बन्धादित्युत्तरभाष्यम्, 'कथं व्यक्त्यन्तरेण प्रयोग' चाराङ्कान्तरमार्थ्यं माध्यकृतोक्तमपि लेखकैः प्रमादान्न लिखितम् । लिखितमपि प्रलीन-मिति प्रतिमाति ।

अवतरित सूत्राययवं व्यावष्टे—यतस्त्वित । शङ्कानिराकरणार्थस्मुशब्दः । एतच्च यत्र हि शुक्ल इति वा कृष्ण इति वा गुणः प्रतीतो भवति, भवति खल्वसावलङ्गुणवति प्रत्ययमाधातुमिति तद्भृताधिकरणमाष्येण तुल्यन्यायत्वादुक्तं मवतीत्याह् - तदुक्तमिति । नन्वालम्मादिचोदनासु व्यक्तेवांच्यत्वं रयेनचितादिचोदनासु त्वाकृतेरेव क्रियार्थत्वाल्लक्षिता-यारचाराव्वत्वेन धूमगम्याग्निवच्छाव्दक्रियान्वयायोगात्तस्या एव वाच्यताङ्गीकार्येत्या-राङ्मधाह—यस्य त्विति । राङ्कानिराकरणार्थंस्तुश्चव्दः । गौणलाक्षण्कत्वयोः शब्दस्य शक्त्यमावेऽपि तात्पर्यंसद्भावाच्छवश्चराल्लज्जते स्नुषेत्यादौ च पुत्रविशिष्टमार्यादिवाचिनः स्नुषादिश्चदस्य विशेषणभूतपुत्राद्यनमिषाने विशेष्यभूतमार्यामिधानाशक्तेः स्नुषादिश्चदा-मिहितस्यापि पुत्रादेल्लंज्जादिक्रियान्वयादशंनेन तात्पर्यंवृत्तेरेव पदार्थान्वयकारणत्वावसा-याल्लाक्षाणकाऽप्याकृतिः क्रियात्वं प्रतिपत्तुं शक्तेत्याश्यः । तस्य पदस्य तत्रस्यस्य तत्रैवार्यं वर्त्तमानस्येत्यर्थः ।

नन्वेवं सित व्यक्तेरिप लाक्षणिक्याः क्रियान्वयोपपत्तेर्जातिवाचितैव कस्मान्नेष्टेत्या-चङ्क्रचाह्—इत्यिप चेति । इति करणोऽयमेवशब्दार्थं । एवमपीत्युक्तं मवित । यद्यप्यमय-यापि क्रियान्वयो युज्यते, तथाप्याकृतेव्यंक्तिविशेषित्वश्चायकत्वामावाद्वचक्तेश्चाकृतिविशेष-निश्चायकत्वसद्भावादाकृतेरेव लाक्षणिकत्वं युक्तम्, न व्यक्तेरित्यर्थः । उपसंहरित— तस्माविति । ननु विकल्पादिपक्षान्तरसम्मवान्नायमुसंहारो युक्त इत्याशङ्कर्भाह् — न चेति ॥ ३०॥

मा • प्र • — साधु चब्द के प्रयोग के लिए सूत्र का निर्देश किया गया है, अर्थात् साधु शब्द का प्रयोग ही उचित है और साधुता के ज्ञान के लिए एक मात्र आधार व्याकरण शास्त्र है, व्याकरण के द्वारा ही शब्दों का साधुत्वानुशासन किया जाता है। अब विचार-णीय है कि वाचक राज्य का वाच्य क्या है ? कारण, राज्य के वाच्य के ज्ञान के विना पद की साधुता या असाधुता का निर्णय नहीं हो सकता है, इसलिए आचार्य कुमारिल-भट्ट ने स्पष्ट शब्दों से निर्दिष्ट किया है — "न हि वाच्यमविज्ञाय साधुत्वमवधार्यते" यह भी सत्य है कि शब्द के वाच्य के विषय में आचार्यों का एकमत नहीं है। वैयाकरण ने व्यक्ति को चन्द वाच्य माना है, मीमांसक एवं वेदान्तियों ने स्वीकार किया है कि जाति ही शब्द का वाच्य है और नैयायिकों ने जातिविशिष्ट व्यक्ति को वाच्य माना है। इस प्रकार मत्भेद रहने से प्रसङ्गक्रम में यह प्रश्न स्वामाविक है कि वैदिक शब्द का वाच्य क्या है ? इस विषय की विवेचना से पूर्व यह भी अवगत करना होगा कि वैदिक शब्द एवं उसका अर्थ मिन्न है या अभिन्न है ? क्योंकि, वैदिक शब्द और उसका अर्थ लीकिक शब्द और अर्थ से भिन्न है तब वाच्य-वाचकता के निरूपण अधिकरण की योजना नहीं हो सकती है, कारण, वैदिक शब्दों का अर्थ अपूर्व है अर्थात् अन्य प्रमाणों से जानने के योग्य नहीं है, तब वैदिक शब्द का वाच्य जाति है अथवा वैदिक शब्दों का अभिन्नेय व्यक्ति है-इसके निर्णय का कोई साधन नहीं है, यदि लोकिक और वैदिक धन्दों का अर्थ अग्रिज़ है, तभी इस अधिकरण की योजना सम्मव हो सकती है। क्योंकि

वृद्धों के व्यवहार से शब्दार्थ सम्बन्ध जानकर जाति या व्यक्ति की वाच्यता का निश्वय किया जा सकता है। लीकिक और वैदिक शब्द मिन्न हैं या अमिन्न हैं — इस संशय में पूर्वपक्षी का कहना है कि अमिन्न नहीं हो सकते हैं, क्योंकि लीकिक शब्दों का रूप मिन्न है, जैसे, लोक में देव शब्द का रूप देवै:, ब्राह्मण शब्द का रूप ब्राह्मणा:, आत्मन शब्द का रूप आत्मना होता है, किन्तु वेद में देवेसि:, ब्राह्मणास:, त्मना आदि रूप होता है। इसलिए लीकिक एवं वैदिक शब्दों का रूप मिन्न होने से वे दोनों अमिन्न नहीं हो सकते हैं। इसी प्रकार वर्ष में भी भेद है। जैसे वेद में कहा गया है— 'उत्ताना वै देवगवा वहन्ति' अर्थात् देवलोक की गौएँ उत्तानवाही अर्थात् चित्त होकर चलती हैं। "हिरण्यपणों वै देव वनस्पतिः" अर्थात् देवलोक के वृक्ष हिरण्यय पत्र होते हैं। इसी प्रकार "एतद् वै दैव्यं मधु यद् घृतम्" यह घृत देवों का मधु है। इस प्रकार घृत को मधु कहा जाता है। पूर्वोक्त उद्धरणों से लौकिक पद और पदार्थ से वैदिक पद और पदार्थ की सिन्नता ही लक्षित होती है।

इस पूर्वंपक्ष के समाधान में सिद्धान्तो का कथन है कि लीकिक और वैदिक घट्ट और अर्थ की एकता अर्थात् अभिकृता ही है। इसीलिए माध्यकार ने कहा है—"य एव लीकिका: शब्दास्त एव वैदिकास्त एव एवामर्थाः" जो लीकिक शब्द है, वही वैदिक शब्द है और जो इनका लोकसिद्ध अर्थ है वही वैदिक अर्थ है। क्योंकि, 'प्रयोग-चोदना-भावात्' इसीलिए प्रयोग चोदना अर्थात् कमंविधि सम्भव होती है या वेदवाक्य का उच्चारण सफल होता है। यदि वैदिक शब्दार्थ मिन्न होता तब उनका सङ्केतगृह अर्थात् सम्बन्ध ज्ञान नहीं होने से वेद की कमं विधि व्ययं होती और अर्थ के ज्ञान के लिए ही शब्द का उच्चारण किया जाता है, किन्तु वैदिक शब्द एवं अर्थ मिन्न होने पर वह अपूर्व अर्थात् प्रमाणों की सहायता से अज्ञेय होने से उसका अर्थवीध नहीं होता और अर्थ का बोध न होने पर वे अप्रमाण रहते, अतः लोक और वेद का शब्द और अर्थ अभिन्न है। इसीलिए कहा गया है—

'लोकावगतसामर्थ्यः शब्दो वेदेऽपि बोषकः'

अर्थात् वृद्धों के व्यवहार से ही शब्द का सामर्थ्य अवगत होता है। श्रीकिक और वैदिक शब्दों की अमिन्नता के लिए ही कहा गया है ''अविमागात्' यतः प्रत्यमिज्ञा रूप

प्रत्यय का विमाग अर्थात् भेद नहीं है।

आशय यह है कि लौकिक और वैदिक शब्द की अभिन्नता दृद्वर प्रत्यिभिन्ना से सिद्ध है तब उसको परस्पर भिन्न कैसे कहा जा सकता है? अवाधित प्रत्यिभिन्ना रहने पर जैसे वणों की अभिन्नता सिद्ध होती है वैसे ही लौकिक और वैदिक शब्दों में मी अवाधित प्रत्यिभन्ना होने से उनमें भेद नहीं रह सकता है। अतः लौकिक गोशब्द से वैदिक गवादि शब्द भिन्न नहीं है। वेद में जो गउ को उत्तानपादी कहा गया है—वह भी बिरुद्ध नहीं है, क्योंकि, उन स्थलों में गोल्व आदि विषय नहीं है, अपितु लोकप्रसिद्ध

गोत्व आदि का उत्तानवाहित्व ही विहित है। मस्यँलोक में गउ नाम से जो प्राणी प्रसिद्ध है, वह देवलोक में उत्तानवादी ही है। इसी प्रकार लोक प्रसिद्ध वृक्ष के विषय में स्वणं-मय पत्रत्व विहित है। इस कथन का यह कारण है कि मेरु पर्वंत पर यदि वनस्पित हिरण्मयपणंत्व हो सकता है, तो इसको अर्थान्तरवाची मानने की क्या आवश्यकता है? हम लोगों के लिए जो घृत है वह रस, बल के परिणाम से देवों के लिए उसको मधु मानने में कोई आपित नहीं है। किसी गुणवाद से पृथिवी गोलोक श्रैलोक्य भ्रमणादि से, पुराण के कथन से दर्शन की तरह तथा हम लोग दिव् को ऊपर देखते हैं, इसी प्रकार दिव्लोक के ऊपर होने से उत्तान वहन दृष्टि विरुद्ध नहीं है। सभी के लिए प्रसिद्ध नहीं है। सभी के लिए प्रसिद्ध नहीं है।

एवं हिरण्यपत्रत्वं मेरी यदि वनस्पतेः । देवलोके ततः शब्दः किमर्था नरवाच्ययम् ॥ यच्चैतद्धृतमस्माकं देवानां मध्यदं यदि । रसवीर्यादिमिस्तत्र न शब्दार्थोऽन्यया भवेत् ॥ न च सर्वाप्रसिद्धत्वे गम्यैकोऽपि कश्चन । तेनासिद्धैरसिद्धानां नास्यन्यस्वनिरूपणम् ॥

(त० वा० ९३८-९४०)

वृद्धव्यवहारसिद्ध घृत की आनन्दजनकता के साहश्य से घृत में मधुत्व आरोपित है। देवेमिः, ब्राह्मणासः, आदि रूप के भेद से घव्द का भेद स्थिर करना भी ठीक नहीं है, क्योंकि एक ही व्यक्ति को विभिन्न काल में विभिन्न परिधान के आधार पर भी भेद मानना पड़ेगा, किन्तु उस स्थल में रूप का भेद होने पर भी व्यक्ति स्वरूप का भेद नहीं होता है। क्योंकि स एवायम् (यह वही है) यह अभेद प्रत्यभिज्ञा रहती है। इसी प्रकार वैदिक शब्दों में भी कहीं किसी प्रकार का भेद रहने पर भी अभेद प्रत्यभिज्ञा होने से वे भिन्न नहीं है—यह मानना पड़ेगा।

शब्दैकत्वम् की जगह पर अर्थैकत्वम् — इस कथन का आशय व्यक्त करते हुए कहा कहा है कि अर्थेकत्व कहने से ही शब्दैकत्व अर्थेतः सिद्ध हो जाता है, इसलिए लाघवपक्ष का अवलम्बन कर सूत्रकार ने ऐसा प्रयोग किया है। वार्तिककार ने 'अविभागात्' इस हेतु का पाँच हेतु विकल्प प्रदिश्ति किया है — (१) प्रत्यिमज्ञा रूप प्रत्यय के अविभाग के कारण। (२) ज्ञायमान वैदिक और लौकिक दोनों प्रमेयों के रूपगत अविभाग के कारण। (३) वाक्य और वाक्य राश्चि के हेतुस्वरूप पद और वर्ण के विषयत्व व्यवहार के अविभाग के कारण। (४) उच्चारण करने वाले के स्थान एवं इन्द्रिय के प्रयत्न के अविभाग के कारण। (५) बहुतर प्रमेय के अनुगमनविषयक अविभाग के कारण, वैदिक और लोकिक शब्द और उसके अर्थ की अभिभाता से।

लोकव्यवहार एवं वेदव्यवहार में शब्द और अर्थ अभिन्न हैं -- यह अवाधित होने पर जाति में शब्द की शक्ति है या व्यक्ति में शब्द की शक्ति है - यह विषय विचारणीय होता है। पूर्वंपक्षियों का कहना है कि व्यक्ति को ही वाच्य मानना उचित है, अन्यवा सभी वेदविधियाँ निरथंक हो जायेगी—इसी को व्यक्त करते हुए कहा है—"प्रयोग-चोदनाभावात्"। जाति को शब्द का वाच्य मानने पर क्रिया एवं गुण के साथ उसका सम्बन्ध सम्मव नहीं है। क्योंकि गाय चर रही है, गौश्वरित", गौ सफेद है 'गौ: शुक्छ:' इत्यादि व्यवहार उत्पन्न नहीं होगा। जाति अठीत, वर्तमान एवं मविष्य समी गो व्यक्तियों के साथ सम्बद्ध होने से उसमें चरणिकया सम्मव नहीं है। जाति अमूर्त होने से वह अनाश्रय है, अतः शुकलत्व आदि गुणों का आश्रय नहीं हो सकती है न और न उससे वह उपरक्त हो सकतो है। पूर्वोक्त कारणों से 'ब्रीहीन प्रोक्षति' 'ब्रीहि का प्रोक्षण करें', कपिञ्जलान आलभेत' कपिञ्जल अर्थात तित्तिर जातीय पक्षिविशेष का यज्ञविशेष में वध करें आदि विधियाँ अनर्थंक हो जायेंगी, क्योंकि जाति का बघ तो सम्भव नहीं है, अतः जाति शब्द का अभिषेय नहीं हो सकती है। इसलिए, व्यक्ति को शब्द का अभिषेय मानना होगा, क्योंकि व्यक्ति में पूर्वोक्त क्रिया पूर्वोक्त गुण का होना सम्मव है। कोई गाय घूम रही है, कोई गाय बैठी है. कोई काली है, कोई सफेंद है इत्यादि व्यक्ति के अभिधेय होने में ही सम्भव है।

यदि यह कहा जाय कि जहाँ जाति के अभिष्येय मानने में दोष है वहाँ व्यक्ति को ही वाच्य माना जायेगा, और जहाँ जाति को वाच्य मानने में किसी प्रकार दोष नहीं है, वहाँ जाति को वाच्य माना जायेगा। ऐसा मानने पर शब्द को अनेकार्थंक मानना पड़ेगा। एक शब्द की अनेकार्थंता उचित नहीं है। इसी आश्य से सूत्रकार ने "अर्थें-करदम्" शब्द का एक शे अर्थं होना उचित है — यह कहा है।

इस प्रसङ्घ में यह जिज्ञास्य है कि जाति को प्रतीति कैसे होगी ? इसके समाधान में "अविभागात्" यह कहा गया है। जाति व्यक्ति से अत्यन्त मिन्न नहीं है। इसलिए, दोनों में भेदाभेद सम्बन्ध होने से व्यक्ति की प्रतीति के समय जाति की मी प्रतीति होगी। नैयायिकों का कथन है कि व्यक्ति में शक्ति मानने पर अनन्त शक्ति की कल्पना माननी पड़ेगी, अतः, जाति विशिष्ट व्यक्ति में शक्ति है।

"प्रयोगचोदनामावात्" प्रयोग चोदना का अर्थात् प्रोक्षण आदि उपदिष्ट कर्मी के आमाव से अर्थात् इन विधियों के असम्मव होने से व्यक्ति ही शब्द का वाच्य है। "अर्थेकत्वम्" के केवल व्यक्ति को ही वाच्य मानने पर सर्वत्र अभिषेय क्र वाच्य की एकता रहने से "अविभागात्" व्यक्ति का जाति से भेद न होने से व्यक्ति की प्रतीति होने पर जाति की भी प्रतीति होगी। व्यक्ति ही शब्द का वाच्य हो सकती है। जाति शब्द का वाच्य नहीं हो सकती है, क्योंकि, जाति को वाच्य मानने पर विधि विहित प्रोक्षण आदि कर्म असम्मव हो जायेंगे। व्यक्ति को वाच्य मानने पर सभी स्थलों में अर्थ की

एकता मी रहेगी, जाित व्यक्ति से अभिन्न है, अतः व्यक्ति की प्रतीित होने पर जाित की मी प्रतीित अनायास ही होगी अथवा "प्रयोगचोदनाभावात्" = विधिवाक्य का वाच्य की चोदना अर्थात् उच्चारण जन्य अर्थं प्रतीित का अभाव अर्थात् अप्रामाण्य होने से "अर्थकत्वम्" = लीिकिक एवं वैदिक अर्थं की एकता होने से अर्थात् अभिन्नता ही है, "अविभागात्" = विभाग अर्थात् वैलक्षण्य नहीं है। लीिकिक और वैदिक शब्द एवं उनका अर्थं अभिन्न है, क्योंकि, लीिकिक एवं वैदिक शब्द की अभिन्नता है, यदि अभिन्नता न मानी जाय तो विधि वाक्य का या वेदवाक्य के उच्चारण का अप्रामाण्य मानना होगा।। ३०।।

### अद्रव्यशब्दत्वात् ॥ ३१ ॥

शा० भा० — द्रव्याश्रयस्य शब्दो द्रव्यशब्दः, न तत्र द्रव्याश्रयवत्तनः शब्दो भिनेत्, यद्याकृतिः शब्दार्थो भनेत् । षड देया द्वादश देयाश्रवृत्तिकृतिः शब्दार्थो भनेत् । षड देया द्वादश देयाश्रवृत्तिकृतिः वडादिभिः संस्थाभिर्युज्यते । तस्मान्नाऽऽकृतिनत्तनः ॥ ३१ ॥

## अन्यदर्शनाच्च ॥ ३०॥

शा॰ भा॰—'यदि पशुरुपाकृतः पलायेत, अन्यं तद्वर्णं यद्वयसमालभेत' इति । यद्याकृतिवचनः शब्दो भवेत्, अन्यस्याऽहरूमभो नोपपद्येत । अन्यस्यापि पशुद्रव्यस्य सैवाऽऽकृतिः । तस्माद् व्यक्तिवचन³ इति ।। ३२ ॥ पूर्वपक्षः ।

भा० वि०—व्यक्तेरशब्दार्थत्वे हेत्वन्तरमाह - अद्रव्यशब्दत्वादिति । सूत्रं व्याच्यहे—द्रव्याश्रयस्येति, अद्रव्यशब्द इति । अद्रव्यः शब्द इतिच्छेदः, अनेन सौत्रं पदमनूदितम् तच्च गुणशब्द इति व्याख्यातं द्रव्याश्रयस्य शब्द इति, न च जातेरिप द्रव्याश्रयत्वात् कथं द्रव्याश्रयस्य शब्दो गुणशब्द एवेति वाच्यम्; द्रव्यत्वे नत्रा पर्युदस्ते तदन्यापेक्षायां द्रव्यमात्राश्रयत्वात् नेति; गुण एव द्रव्याश्रयस्य शब्द इत्याशयः, एवं पदार्थमुक्तवा नत्रध्याहारेण वाक्यार्थमाह—न तत्रेति । गवादिशब्दानामाकृत्यर्थत्वे तत्समानाधिकरणष्यवादिसङ्ख्यागुणवचनशब्दो न भवेदित्यर्थः, कृत इत्यत आह—न हीति । द्रव्यस्यैव गुणवत्त्वनियमादिति भावः । उक्तहेतुफलमाह—तस्मादिति । ततश्चाकृतिविशिष्टा वा; केवला वा व्यक्तिश्रबद्धार्थं इति भावः ॥ ३१ ॥

भा० वि०—इतश्च व्यक्तिश्शब्दार्थं इत्याह—अन्यवर्शनाच्चेति । सूत्रं व्याख्यातुं विषयमाह—यदीति । अन्यस्य प्रतिनिधेः विधानदर्शनाद्वचक्तिशब्दार्थं

१ ब. षट्वेया। २ ब. संस्थादिमि। ३ व. सेवतस्मा।

इति सूत्रार्थं व्यतिरेकमुखेन दर्शयित—यद्याकृतिरित्यादिना । अन्यत्वासंभवमुप-लक्षणं तद्वर्णत्वादेरसंभवस्यापि यस्मादाकृत्यर्थत्वे प्रतिनिष्यनुष्ठानासंभवः, तस्माद् व्यक्तिवचन इत्याह—तस्मादिति । इति शब्दः पूर्वपक्षसमाप्त्यर्थः ॥ ३२ ॥

त० वा०—गोशव्दादीनामाकृतिवचनत्वे गौः शुक्तः, 'अरुणया पिङ्गाक्ष्यैक-हायन्या गवा सोमं क्रीणाति' इति 'षड् गावो देयाः' 'एकां गां दक्षिणां दद्यात्, इत्येवभादिषु प्रयोगेषु सर्वेषां जातिगुणमात्रवचनत्वात्सामानाधिकरण्यं न प्राप्नोति ।

गोत्वस्य न हि सम्बन्धः शुक्लत्वारुणिमादिभिः।
येन षष्ट्यिप तावत्स्यात्कुतस्त्वेकार्थवृत्तिता ॥ ९९५
न हि गोत्वाकृतिः शुक्ला नारुणा नापि षड्गुणा।
व्यक्तिस्त्वेवंगुणा तस्माद्वयक्तेरेवाभिधेयता ॥ ९९६
मम हि व्यक्तिशब्दत्वात्सिध्यत्येकार्थवृत्तिता।
तव त्वद्वव्यशब्दत्वाद्भवेद्भेदो गवाश्ववत् ॥ ९९७

जातिगुणविशिष्टव्यक्तिवचनत्वेन, शुद्धव्यक्तिवचनत्वेन वा परयक्षे भवति सामानाधिकरण्यम्, तच्च तत्र द्रव्यम् । एवंविधमपि समानद्रव्यशब्दत्वं स्वरपक्षे न स्यादिति, नजा तदभावप्रसङ्गं दर्शयति ।

यत्तु भाष्यकारो विपरीतार्थेन द्रव्यशब्देनैव तदाश्रयगुणलक्षणया नत्रश्चासमर्थ-समासमङ्गीकृत्य न द्रव्याश्रयक्वनः शब्दो भवेत् आकृतिवादिन इत्याह । तदितिवलष्टम्, व्यधिकरणनिर्दिष्टगुणप्रयोगाहं चेत्युपेक्षितव्यम् । तत्रापि चेव-मक्षरार्थमात्रसम्भवयोजना । द्रव्याश्रयस्य गुणस्य यः शब्दोऽद्रव्यशब्दः । स आकृतेर्निर्गुणत्वादेकवाक्यसम्बन्धं गोत्वं शुक्लमित्यादिवन्न प्रतिपद्यते । सामाना-धिकरण्यचोद्यं तु स्वपक्षेऽप्यविशेषात्तदानीमप्यनुपपन्नमेवेति पूर्वेव व्याख्या कर्तव्या ॥ ३१-३२ ॥

[सु०

विशिष्टायाः, तदुपलक्षिताया वा व्यक्तेरिमधानाच्छुनलशब्देन च गुणविशिष्टायास्तदुपल क्षिताया वार्डिमघानात्तयोरचैकत्वे प्रमाणामावात्कथं सामानाधिकरण्यमित्याशङ्क्रघाह — मम होति । व्यक्तिपक्षे सर्वव्यक्त्याभिधानाद् गोशव्यस्य शुक्लायामिष गोव्यक्तौ वृत्तेः, शुक्लशब्दस्य च गोजातीयायामपि शुक्लब्यक्तौ वृत्तेरेकार्थासिद्धिः । जातिपक्षे तु व्यक्तेः शब्देनानुक्तत्वाल्लक्ष्यमाणायाश्चैकत्वे प्रमाणामावाद् गवाश्वशब्दयोरिव भिन्नार्थतेति भावः । (मम हि व्यक्तीति व्यक्तिश्वब्द:। न तव त्वद्रव्येति द्रव्यश्वद:। उत्तरार्धे पूर्वार्थस्य विपर्ययेणाव्यक्तिशब्दत्वादिति वक्तव्ये द्रव्यशब्दव्यतिकरेण मिश्रणेन गुणशब्दस्य गुणवचनशब्दस्य शुक्लादिशब्दस्य गुणवचनशब्दस्य गुणोपलक्षितद्रव्यवाचित्वमेव न तु गुगवाचित्वमिति व्यत्यिमघानपक्षे पूर्वपक्षमते सूचितमित्यन्वयः। व्यक्तिद्रव्यशब्द-व्यतिकरेण इति सूचितमित्यन्वयः । मम हि व्यक्तीति व्यक्तिशब्दः न बलत्बद्रव्यशब्देति च द्रव्यशब्द: तयो: झटित्यन्वयव्यतिरेकयोरेकविषयत्वोपस्थित्यै व्यक्तिशब्दस्य, द्रव्यशब्दस्यैव वा उभयत्र प्रयोज्यत्वौचित्येऽपि तयोः व्यतिकरः मिल्लक्योः प्रयोगः । तेन गुणशब्दस्य गुणवचनसंज्ञकशब्दस्य गुणव्यक्तिवाचित्वशङ्काया व्यक्तिवाचित्वपक्षे प्रसक्ता सा ) गुणशब्दस्य गुणोपलक्षितद्रव्यवाचित्वं न तु गुणव्यक्तिवाबित्वं जातिपक्षोक्तदोषसाम्या-दिवि सुचितम्।

रलोकं व्याचब्टे--जातीति । ननु गोशव्हेन कृष्णादिव्यक्तीनामप्यभिधानाच्छुक्ल-शब्देन चारवादिव्यवतीनामप्यभिधानात्कथं सामानाधिकरण्यमित्याश्च द्वाय - तस्वेत्युक्तम् । द्रव्यान्तरामिषानेऽपि .तस्यापि तावदिमिषानात्सा (मानाधिकरण्यसिद्धिरित्यपिशव्दार्थे च राज्यः । नन्वाकृतिपक्षोऽपि तर्हि जातिगुणाम्यां लक्षितस्य द्रव्यस्यै हरवमपि सम्भवतीति पाक्षिकं सा<sup>र</sup>) मानाधिकरण्यं स्यादित्याशाङ्कय - एवंविधमपीत्युक्तम् । व्यक्तिपक्षे मिन्नव्यक्तिवाचित्वेऽप्येकव्यक्तिवाचित्वं नित्यमस्ति । जातिपक्षे तु मिन्नार्थत्यसङ्कीणंमप्ये-साक्षात्सामानाधिकरण्यामावप्रसङ्गामिधानपरत्वेन कद्रव्यशब्दत्वामावप्रसङ्गादित्येवं व्याख्यानान्तरमाह—इतोति । ननु द्रव्याश्रयस्येति माध्येण द्रव्यशब्दस्य लक्षणया गुण-परत्वमुक्त्वा, न भवेदिति नलो भवतिनान्त्रयः कृतः । तत्किमित्यन्यया भवता व्यावगात-मित्याशास्त्रचाह—यित्वति । नयं द्रव्यशब्देन गुणलक्षणेत्यपेक्षायां—तत् द्रव्यमाव्ययोऽस्ये-त्युक्तम् । भेदाधिष्ठानत्वाच्चाश्रयाश्रयिमावस्य यत्र पदस्य युक्त इति व्यधिकरणत्वेन निर्द्धि घटस्य गुणस्य प्रयोगः तदहँत्वमप्यनेनैवोपपादितम् । अतिनिलष्टत्वोपपादनार्थं मप्रवान-मृतगुणविपर।तार्थेन प्रधानमृतार्थेन द्रव्यशब्देन लक्षणा । नजरूच मवत्यर्थसापेक्षस्य द्रव्यो-

अयं पा० २ पु० ना०।

अयं पा० २ पु० ना ।।

पसर्जंनत्वेनासमर्थस्य द्रव्यश्वहेन—समासाङ्गीकरणमुक्तम् । यद्यपि क्रिया न स्यादिति चेदर्थान्तरे विधानं द्रव्यमिति चेदित्यनुमावणसूत्रगतो द्रव्यश्वदः षढादिश्वदस्य द्रव्यवाचित्वामावादगरया गुणलक्षणार्थो व्याख्यायते, तथापोह द्रव्यश्वहेनेव गुणस्य वक्तुं श्वयत्वात्तत्लक्षणाश्रयणं युक्तमित्याश्चयः । किमेवं सत्ययुक्तमिदं माष्यमित्याश्चञ्च माह्—सत्रापि चेति । नात्र द्रव्यशब्देन समस्तास्य नवो भवत्यन्वयो विविधितः । कि त्वकार-प्रश्लेषेण गुणशब्देनाद्रव्यशब्द एव सौत्रे व्याख्यानायोक्तः । जातिशब्दस्याध्यद्रव्यशब्दत्वो-पपत्तेः कथं गुणशब्दस्यैवाद्रव्यशब्दतेत्याशङ्कानिरकरणार्थं द्रव्यत्वेन न पर्युदस्ते तदन्या-पेक्षायां द्रव्यकाश्चयत्वाद् गुण एव शोष्ठमुपतिष्ठते । जातिस्वनेकद्रव्यगुणकर्माश्चयत्वात्र शोष्ठमुपतिष्ठत इत्यद्रव्यशब्देन गुणाभिधानाद् गुणशब्द एवाद्रव्यशब्द इति—द्रव्याश्चयस्येत्युक्तम् ।

नन्वेवं सित नकारान्तरामानाञ्च द्रव्याश्रयनचन इति मार्थ्यं कथिमत्याश्रङ्कथाध्याहारेण योजियतुम्—स आकृतेरित्युक्तम् । स्वरूपेण शब्दस्य निषेद्घुमश्वयत्वाद्यस्यकृतिः
शब्दार्थं इति चानन्तरमिधानादाकृतिवाचिश्वदसम्वन्धिनश्चेदित्यथंलामं मस्ता —
एकवान्यसम्बन्धिमत्युक्तम् । नन्वेवं सत्यन्याय्यलक्षणासमर्थसमासदोषपरिहारादकरापंमात्रस्य सम्भवेनेषा योजनेति किमित्युक्तमित्याशङ्कश्चाह—सामानाधिकरण्येति । षड् गावो
देया इति समानाधिकरणनिर्दृष्टगुणशब्दोदाहरणाद् गोशब्दस्याकृतिवाचित्वे तत्सामानाधिकरण्यं षडादिशब्दानां न युज्येतेति पूर्वपक्षिणः सिद्धान्तवोधं प्रतीयते । तच्व भेदाधिष्ठानाश्रयाश्रयमावोवतेनिष्कृष्टगुणवचनस्याद्रव्यशब्दत्वावसायात्तस्य च व्यक्तिपक्षेत्रिप गुणव्यक्तिपर्यंवसायित्वेन द्रव्यव्यक्तिपरत्वामावाविश्रेषात्त्वानीमिप क्लेश्चेनाक्षरार्थयोजनायामध्यनुपपन्नमेवेत्यर्थः ।

का विह सूत्रस्य गतिरित्याशङ्कषाह — इतीति । यास्माभिन्यं क्तिद्रन्यशब्दन्यविकरेण व्यक्तिपक्षे गुणोपलक्षितद्रन्यव्यक्तिवाचित्वं गुणशब्दानां सूचियत्वा जातिपक्षे द्रव्यशब्दत्वा-मावात्सामानाधिकरण्यं न सम्मवतीति न्याख्या कृता । सैव युक्ता न तु या माध्यकृता गुणशब्दस्य व्यक्तिपक्षे गुणव्यक्तिवाचित्वमित्रदेय कृता । तिस्मन्व्याख्याने सामानाधिकरण्यामावप्रसङ्गस्योभयवादिसाम्येनाचोद्यत्वापित्तिरित्यर्थं ॥ ३१-३२ ॥

मा० प्र०—जाति को अमिधेय मानने पर गुणवाचक शुक्छ एवं संख्यावाचक षट् आदि शब्दों का अन्वय नहीं होगा। क्योंकि, जाति, गुण आदि का आश्रय नहीं है। व्यक्ति ही गुण, लिङ्ग, संख्या आदि का आश्रय है। अतः "अरुणया पिङ्गक्ष्यैकहायन्या गवा सोमं क्रीणाति" अर्थात् अरुणवर्णं, पीलीनेत्र एक वर्षं की गौ के द्वारा सोम का क्रयण करना चाहिए, इन स्थलों में अरुण आदि वर्णं, एका देया षड् देया द्वादश देयाश्वतुर्विश्चति देया एक गी छ गाये दें (कात्या॰ श्रौ॰ सू॰ ४।१०।१२, मा॰ प्र॰ श्रौ॰ सू॰ ५।२०।११) इत्यादि स्थलों की संख्या का, पशुना यजेत इत्यादि स्थलों में पशुगत पुंस्त्व का अन्वय नहीं हो सकता है, अतः जाति वाच्य नहीं है।

"अद्रव्यश्ववस्त्वात्" = द्रव्यशब्द अर्थात् द्रव्याश्चित गुण आदि शब्दों का अन्वय न होने से जाति अभिषेय नहीं है ॥ ११॥

मा० प्र० — जाति वाच्य नहीं हो सकता है, इस प्रसङ्ग में हेतु का प्रदर्शन करते हुए पूर्वपक्षी ने कहा है कि "यदि पशुक्पाकृतः पलायेत, अन्य तद्वण तद्वयसमालभेत" (कात्या० श्री० स० २५।९।१) यदि मन्त्र उच्चारण के साथ कुशा से स्पर्श किया गया पशु माग जाय तो उसी वर्ण के उसी अवस्था वाले अन्य पशु का आलम्भन यज्ञ में करें। इस वेदवाक्य में अन्य शब्द का स्पष्ट निर्देश मिलता है, जाति को वाच्य मानने पर जाति एक होने से अन्य पशु द्रव्य सम्मव नहीं है, अतः व्यक्ति शब्द का अमिधेय है, —यही युक्तिसङ्गत है।

"अन्यवर्शनात्" = अन्य शब्द का प्रयोग देला गया है 'च' = और यह पूर्वपक्ष है ॥ ३२ ॥

# आकृतिस्तु क्रियार्थंत्वात् ॥ ३३ ॥ सि०

शा० भा०—तुशब्तः पक्षं ब्यावर्तयति । आकृतिः शब्दार्थः । कृतः ? क्रियार्थत्वात् । श्येनचितं चिन्वोत इति वचनमाकृतौ सम्भवति यद्याकृत्यर्थः श्येनशब्दः । ब्यक्तिवचने तु न चयनेन श्येनव्यक्तिरुत्पाद्यितुं शक्यत इति, अशक्यार्थवचनादनर्थकः । तस्मादाकृतिवचनः ।

ननु श्येनव्यक्तिभिश्चयनमनुष्ठास्यते ? न साधकतमः श्येनशब्दार्थः, ईप्सित-तमो ह्यसौ श्येनशब्देन निर्दिश्यते । अतश्चयनेन श्येनो निवर्तयितव्यः । स आकृतिषचनत्वेऽचकल्प्यते ।

नन्भयत्र कियाया असम्भव एव व्यविदयते । नाऽऽकृतिः शब्दार्थः । कुपः ? क्रिया न सम्भवेदाकृतौ शब्दार्थे, त्रीहीन् प्रोक्षति इति । तथा न व्यक्तिः शब्दार्थः, क्रियेव न सम्भवेद् व्यक्तेः शब्दार्थत्वे, श्येनचितं चिन्वीत इति ।

१. तै॰ सं॰ ( -४-११)। २ व. व्यक्तिरूपमादातुं।

३. अत्र च, इष्टकाभिश्वीयमानं श्येनसदृशं चयनेन सम्पादनेदित्येवं विष्यर्थो भाष्यकाराणा-मभिन्नेतः । ग तु यथाश्रुतः श्येनाकृतिब्यक्त्योश्वयनेनोत्पादयिसुमगक्तिरिति ।

यद्युच्येत 'त्रीहोन् प्रोक्षति' इति व्यक्तिलक्षणार्थाऽऽकृतिरिति, शक्यमन्यश्रापि श्येनचितं चिन्वीत इति वदितुमाकृतिलक्षणार्था व्यक्तिरिति ।

कि पुनरत्र ज्यायः ? आकृतिः शब्दार्थं इति । यदि व्यक्तिः शब्दार्थो भवेद्, व्यक्त्यन्तरे न प्रयुज्येत । अथ व्यक्त्यन्तरे प्रयुज्यते, न तिंह व्यक्तिः शब्दार्थः । सर्वसामान्यविशेषविनिर्मुक्ता हि व्यक्तिरत्युच्यते । नैष दोषः । सर्वसामान्यविशेषविनिर्मुक्त एव प्रवित्वयते । यदि व्यक्त्यन्तरे सर्वसामान्य-विशेषवियुक्ते प्रवित्वयते, सामान्यमेव तिंह तत् ? नेत्युच्यते । यो ह्यर्थः सामान्यस्य, विशेषाणां चाऽऽश्रयः सा व्यक्तिः, व्यक्तिवचनस्य शब्दो न सामान्यस्य, विशेष वर्तते, तेषां त्वाश्रयमेवाभिदधाति । तेन व्यक्त्यन्तरे वृत्तिरदोषः । न हि तत्सामान्यम् ।

यदि व्यक्त्यन्तरेष्विप भवति, सर्वसामान्यविशेषवियुक्तायामश्वव्यक्तौ गोशब्दः किमिति न वर्तते । बाह—येष्वेव प्रयोगो दृष्टः तेषु वर्तिष्यते, न सर्वत्र । न चाश्वव्यक्तौ गोशब्दस्य प्रयोगो दृष्टः । तस्मात्तत्र न वर्तिष्यते । यदि यत्र प्रयोगो दृष्टः तत्र वृत्तिः, अद्य जातायां गवि प्रथमप्रयोगो न प्राप्नोति, तत्रा-दृष्टत्वात् । सामान्यप्रत्ययश्च न प्राप्नोति, इयमिप गौरिति, इयमिप गौरिति । इयं वा गौरिति, इयं वा गौरिति, इयं वा गौरिति स्यात् । भवति तु सामान्यप्रत्ययोऽदृष्ट-पूर्वायामिप गोव्यक्तौ । तस्मान्न प्रयोगापेक्षो गोशब्दो व्यक्तिवचन इति शक्यत आश्चियतुम् ।

एवं र्ताह<sup>®</sup> शक्तेः स्वभाव एषः, यत् कस्यांचिद् व्यक्तौ वर्तते, कस्यांचिन्न । यथा—अग्निक्ष्णः, उदकं शोतम्, एवमेतद् भविष्यतीति । नैवं सिष्यति । न ह्योतद् गम्यते कस्यांचिद्<sup>८</sup> व्यक्तौ वर्तते, कस्यांचिन्नेति ।

सत्यमेतत् । गोत्वं लक्षणं भविष्यतीति । यत्र गोत्वम्, तस्यां व्यक्ताविति । एवं तींह विशिष्टा व्यक्तिः प्रतीयेत । यदि च विशिष्टा, पूर्वतरं विशेषणमय-गम्येत<sup>९</sup> । न ह्यप्रतीते विशेषणे विशिष्टं केचन प्रत्येतुमहंन्तीति ।

१ ब. शब्दार्थो व्यवस्यन्तरे।

२ ब. एव वर्तिष्यते ।

३ ब. निशेषनिनिमुँक्त एव नितब्यते । यदि सामान्यनिशेषनियुक्तं (इत्यधिकम्) ।

४ ब. मेवामिवदति ।

५ ब. तस्मान्न तत्र।

६ ब. इयंवेति स्यात्।

७ व. तर्हि स्वमाव एव यस् ।

८ ब. कस्यां व्यक्तावर्तते कस्यां नैति । यत्र गोत्वम् ।

९ ब. विशेषोवगम्यते । न हांप्रतीतविशेषे ।

अस्तु विशेषणत्वेनाऽऽकृति वक्ष्यति, विशेष्यत्वेन व्यक्तिम्। न ह्याकृति-पदार्थंकस्य व्यक्तिनं पदार्थः, व्यक्तिपदार्थंकस्य वा नाऽऽकृतिः । उभयमुभयस्य पदार्थः । कस्यचित् प्राघान्येन विवक्षितं भवति, तेनात्राऽऽकृतिर्गुणभावेन, व्यक्तिः प्रधानभावेन विवक्ष्यत इति ।

नैतदेवम् । उभयोरुच्यमानयोर्गुणप्रधानभावः स्यातु । यदि चात्राऽऽकृतिः प्रतीयते शब्देन, तदा व्यक्तिरिव पदार्थ इति न शक्यते वदितुम् । कृतः ? आकृतिहि व्यक्त्या नित्यसम्बद्धा, सम्बन्धिन्यां च तस्यामवगतायां सम्बन्ध्यन्तर-मवगम्यते । तदेतदात्मप्रत्यक्षम्<sup>७</sup>, यच्छव्द उच्चरिते<sup>८</sup> व्यक्तिः प्रतीयत इति । कि शब्दातु, उताऽऽक्तेरिति विभागो न प्रत्यक्षः। सोऽन्वयव्यतिरेकाम्यामव-गम्यते । अन्तरेणापि शब्दं य आकृतिमवबुध्येत, अवबुध्येतैवासौ व्यक्तिम् । यस्तुच्चरितेऽपि° शब्दे मानसादपचारातु कदाचिदाकृति १° नोपलभेत, न जातु-चिदसाविमां १ व्यक्तिमवगच्छेत । ननु व्यक्तिविशिष्टायामाकृतौ वर्तते । व्यक्ति-विशिष्टायां चेद् वर्तेत, व्यक्त्यन्तरविशिष्टा न प्रतीयेत । तस्माच्छव्द आकृति-प्रत्ययस्य निमित्तम् । आकृतिप्रत्ययो व्यक्तिप्रत्ययस्येति ।

ननु गुणभूता प्रतीयत इत्युक्तम् । न गुणाभावोऽस्मत्पक्षस्य भे बाघकः । सर्वया तावत् प्रतीयते । अर्थाद् गुणभावः, प्रधानभावो वा । स्वार्थं चेद्रच्चार्यंते, प्रधान-भूता । अथ न स्वार्थम्, परार्थमेव, ततो गुणभूता । न तत्र शब्दव्यापारोऽस्ति ।

ननु च दण्डीति, न तावद् दण्डिशब्देन दण्डोऽभिधीयते, अथ च दण्ड-विशिष्टोऽवगम्यते । एवमिहापि न ताववाकृतिरभिधीयते, अथ चाऽऽकृतिविशिष्टा व्यक्तिगंम्येतेति । नैतत्साधु उच्यते । सत्यं दण्डिज्ञब्देन दण्डो नाभिधीयते, न त्वप्रतीते वण्डे वण्डिप्रत्ययोऽस्ति । अस्ति तु वण्डिशब्दैकदेशभूतो<sup>७३</sup> वण्डशब्दः, येन दण्डः प्रत्यायितः । तस्मात् साध्वेतद्यत् <sup>भ</sup> प्रतीते विशेषणे भ विशिष्टः प्रतीय<mark>ते</mark> इति । न र तु र गोशब्दावयवः कश्चिदाकृतेः प्रत्यायकः, अन्यो व्यक्तेः यत उच्येत,

४ व. भावेनवध्यत ।

६ व. इति शक्यं वक्तुं।

८ व. उच्चारिते।

११ व. दसी व्यक्ति।

१ व. पदार्थस्य ।

२ व. व्यक्तिपदार्थंस्य ।

३ व. उमय उभयस्य ।

५ ब. न तदा।

७ ब. तदेतत्प्रत्यक्षम् ।

१० व. कदाचित्राकृतिमुप । ९ व. यस्तूच्चारिते ।

१२ व. प्रत्यक्षस्य।

१३ व. दण्डिशब्दे एकदेशमूतो । १४ व. साध्येतत् प्रतीयते ।

१५ व. विशेषणविशिष्टं।

१६ ब. न गोशब्दावयवः। १७ क. नन्।

तत आकृतिरवगता, न गोशब्द आकृतिवचन इति । न च यथा दण्डिशब्दो न दण्डे प्रयुक्तः, एवं गोशब्दो नाऽऽकृतौ । तथंमेव निर्दाशतं केवलाकृत्यभिषानः इयेनशब्द इति । तदेवमन्वयव्यतिरेकाभ्यामसति श्वेनब्यक्तिसम्बन्धे श्येनशब्दो-च्वारणादाकृतिवचन इति गम्यते । न तु त्रीह्याकृतिसम्बन्धमन्तरेण त्रीहिब्यक्तौ शब्दस्य प्रयोगो दृष्टः । तस्मादाकृतियचनः शब्दः इत्येतज्ज्यायः ।।३३।। सिद्धान्तः ।

भा० वि०—सिद्धान्तमाह—इति । तदक्षराणि व्याचष्टे—तुशब्द इत्या-दिना । ननु क्रियार्थत्वे नालम्भनप्रोक्षणादिवाक्यं पश्वादिपदानां व्यक्त्यर्थत्वोप-पादनात् कथं तेनैव तेषामेवाकृत्यर्थत्वसाधनमित्याशङ्क्र्य विषयान्तरे तावत्सूत्रं योजयित—श्येनचितमिति । यद्ययमाकृतिवचनः श्येनशब्दः स्यात्, तह्येव श्येन-चितं चिन्वेतिति विहितं चयनमाकृतौ जात्युपाधौ संभवतीत्युपस्कृत्यान्वयः । अत्र हि मुख्यश्येनाकृतिव्यक्त्योरिष्टकाभिश्चेतुमशक्यत्वादिष्टकासाध्यं श्येनसदृशम् अग्न्याख्यं फलं श्येनशब्दार्थः । तत्र च नियतैकव्यक्तिसादृश्यस्य सम्पादियतुम-शक्यत्वात्, यया कथा च व्यक्त्या सादृश्यमुपादेयम्, तस्य चाकृतिमात्रप्रयुक्तत्वा-दाकृतिवचन एव श्येनशब्द इत्याशयः । नियतैकव्यक्तिसादृश्यं कस्मादशक्य-सम्पादकमत आह—व्यक्तिवचने त्वित । श्येनव्यक्तिरित तत्सादृश्यं लक्ष्यते । चिन्वोतेति विहितस्येष्टकाचयनस्य नियतैकव्यक्तिसादृश्यसम्पादनाक्षमत्वादिति भावः ।

ननु व्यक्तिसादृश्यस्यासम्पाद्यत्वेऽिष व्यक्तिवचनता शब्दस्य कस्मान्न भवेदत आह—अञ्चल्यार्थेति । यस्मादानर्थंक्यं व्यक्तिवचनत्वे स्यात्, तस्मादित्युपसंह-रति—तस्मादिति ।

ननु मुख्यश्येनव्यक्तेश्चयनोत्पाद्यत्वाभावेऽपि तदुत्पादकत्वेन विधेयत्वात् श्येनेश्चितं श्येनचितमिति व्युत्पत्तिसम्भवात् न सादृश्यार्थतयाकृतिवचनता श्येनशब्द-ः
स्याश्रयणीयेति चोदयित—ननु चेति । चयनस्येकव्यक्तिसाध्यत्वाभावात् बहुवचनं श्येनशब्दार्थस्यिप्सिततमत्वावगमान्न साधनत्वेन विधिस्संभवतीत्याह—न साधकतम इति । हि शब्दः स्मृतिप्रसिद्धिमवद्योतयित कर्मणि हन् इत्यस्मात् कर्मणीत्यधिकृत्य "कर्मण्यग्न्याख्यायाम्" इति सूत्रेण कर्मण्युपपदे कर्मणि च वाच्ये
चिनोतेः धातोः विवय्प्रत्ययस्मरणेन विववनतिचनोत्युपपदस्य श्येनशब्दस्य कर्मवाचित्वात् कर्मणश्चिप्सिततमत्वान्न तदर्थस्य श्येनशब्दस्य साधकतमार्थता युक्तत्याशयः, यत ईप्सिततमः श्येनः, न साधकतमः । अतः चयनेन श्येनो निवर्तयितव्यः, न श्येनश्चयनमित्याह—अत इति । एवं च श्येन इव चीयत इति

रयेनचित् तं चयने न भावयेत् इति साद्वयार्थःत्वस्यावश्याश्रयणीयत्वात् आश्रय-णीयाकृतिवचनतेत्याह—स आकृतिवचनत्व इति । तच्छव्द कर्मभूतश्येनविषयः ।

एवं सूत्राक्षरार्थमुन्त्वेदानीं तात्पर्यार्थं दर्शयितुमाक्षिपति—ताबबुभयन्नेति । असंभव इति च्छेदः । व्यपदेशं विशदयित—नाकृतिरिति । व्यक्तिवादिना आकृती शब्दार्थे न्नीहीन् प्रोक्षतीत्यत्र क्रियाया असंभवमात्रं व्यपदिश्यते । न तु श्येनचितं चिन्वीतेत्यत्र व्यक्ती क्रियासंभवोऽपि, आकृतिवादिनापि चिन्वीतेत्यत्र व्यक्ती क्रियाया असंभवमात्रम्, न तु प्रोक्षतीत्याकृतौ तत्संभवः, तेनोभयपक्षान्तिर्णयः इत्यर्थः । सिद्धान्त्यभिमतं स्वपक्षे विशेषमनुवदित—यवष्युच्येत इति । सर्वत्रा-कृतिश्ववद्यर्थः । न्नीहीन् प्रोक्षतीत्यत्र क्रियान्वययोग्यव्यक्तिलक्षणेति नाकृतिपक्षे काचिदनुपपत्तिरित्यर्थः, सर्वत्र व्यक्तिरेव शव्दार्थः, चयनवाक्ये तु कार्यान्वययोग्याकृतिलक्षणेति पूर्वपक्षिणा शक्यं विदतुमित्याक्षेता दूषयित—शक्यसत्रापीति ।

ननु तथाप्यन्यतरेणोपपत्तिमन्तरेण भाव्यमित्याशङ्कथ व्यक्तिपक्ष एवोपपत्य-तिशयं सूचितुमाह—कि पुनरिति । आलम्भनप्रोक्षणादिवाक्यानां बहुत्वाच्चय-नवाक्यस्य चैकत्वात् बह्वनुरोधेन चैकत्र लक्षणाश्रयणस्य न्याय्यत्वात् सङ्ख्या-कारकान्वयसंभवाच्च व्यक्तिपक्ष एव ज्यायानित्यर्थः।

एवमुपपत्तिमत्तरत्वेनाक्षेप्तृपूर्वपक्षे पर्यवसायिते तुशब्दम्चितमाकृतिपक्षस्यै-वोवपत्तिमत्तरत्वमादर्शयन् सिद्धान्ती परिहरति—आकृतिरिति । ज्याय इत्य-नुषङ्गः गामानयेत्युक्ते प्रथमं सामान्याकारप्रत्ययोदयात् विचित्रव्यक्तिबृद्ध्य-नुदयाद् व्यक्तीनां यथारुचि परिग्रहात् संबन्धग्रहणासंभवाच्च सर्वव्यक्त्यर्थत्वा संभवादाकृतिरेव शब्दार्थं इति भावः । अस्तु तर्ह्यकैका व्यक्तिरभिधेयेति तत्राह— यदीति । व्यवत्यन्तरेऽभिधेयरूपस्याभावादिति भावः ।

ननु केनचित्सामान्येन व्यक्त्यन्तरे प्रयोगो भविष्यतीत्याशङ्कर्चाह — अथेत्या-दिना । कुत इत्यत आह — सर्वेति । सर्वसामान्यविशेषेभ्यो वियुक्ता विभक्ता व्यतिरिक्तेति यावत्, असाधारणरूपत्वाद् व्यक्तेरिति भावः ।

ननु यथैका व्यक्तिस्सर्वसामान्यविशेषाद् व्यतिरिक्ता, तथा अपरापि, तेन तत एव सादृश्याद् व्यक्त्यन्तरे वितिष्यत इति शङ्कते—नैष बोष इति । उत्तरम्— यदीति । यदि व्यक्त्यन्तरमपि सामान्यिवशेषव्यतिरिक्तम् । तदा सामान्यमेवानु-वृत्तत्वात् सामान्यिवशेषव्यतिरिक्तवं नामेति तस्यैवाभिधेयत्वप्रसङ्ग इत्यर्थः । शङ्कते—नेत्युच्यत इति । इतिरेवंशब्दिप्यायः । नैव व्यक्त्यन्तरे सामान्यविशेष-विनिर्मुक्तवं निमित्तीकृत्य शब्दः प्रवर्तते इति एवं मयोच्यत इत्यर्थः । कथं तहर्युच्यत इत्यपेक्षायामाह—योऽथं इति । सामान्यविशेषाश्रयशब्देन सामान्य-विशेषव्यतिरिक्तं लक्ष्यते, तेन सामान्यविशेषव्यतिरिक्तवेनोपलक्षणेनोपलक्षितो योऽथंः, तस्माद् व्यक्तिः, सैव चाभिधेयेति मयोच्यत इत्यर्थः ।

ननु व्यक्तेः सामान्यविशेषाश्रयत्वे तयोस्तदन्तर्गतत्वात् कथं सैवाभिधेयेति, तत्राह—व्यक्तिविषयञ्चेति । सत्यप्याश्रयाश्रयिभावे निष्कृष्याश्रयमेवाभिवद-तीत्याह—तेषान्त्वित । शङ्कामुपसंहरति—तेनेति । सामान्यशब्दो विशेषस्या-प्युपलक्षणार्थः । सामान्यविशेषव्यतिरिक्तत्वाद् व्यक्त्यन्तरस्यापीत्यर्थः । परिहरति-यदीत्यादिना । सामान्यविशेषव्यतिरिक्तस्योपलक्षणस्य गोव्यक्त्यन्तरवदश्वव्यका-विप भावात्तत्रापि वर्तेतैवेत्यर्थः अतिप्रसङ्गं परिहरन्नाशङ्कते - आहेति । केवल-स्योपलक्षणस्याश्वादिव्यकावभावान्नातिप्रसिक्तिरित्यर्थः । तिह् यत्र प्रयोगो न दृष्टः, तस्यां गोव्यक्तौ न वर्तेत । इतरथाश्वव्यक्ताविप वर्तेतेति दूषयिति—यवीत्यादिना । किंचानुगतैकनिमित्ताभावे गौर्न पदा स्त्रष्टव्या इत्यादिप्रयोगमात्रेण गोव्यक्तिष्वनु-गतैकाकारप्रत्ययो न स्यात्। अक्षशब्दप्रयोगमात्रेण विदेवनादिष्वदर्शनात्। किंतु अनियतैकव्यक्तिविषयत्वात् सन्देह एव स्यादिति, अत्राह—सामान्यप्रत्यय-इचेति । अपूर्वगोदर्शनेऽपि नेयं पदा स्त्रष्टव्येति प्रत्ययदर्शनान्नेदिमष्टापादक-मित्याह—भवति त्विति । प्रयोगस्यानियामकत्वे फलितमाह—तस्मादिति । अस्तु तर्हि शक्तेः नियामदत्वमिति चोदयति—एवं तहींति । यस्यां व्यक्तौ शब्दस्य शक्तिः तत्र वर्तते, नेतरत्रेति तस्य स्वभाव इत्यर्थः । शक्तेर्वा कथं प्रतिनियमः इत्याशङ्कायां औष्ठ्यादिवत्तदनुभवादित्याह—यथेति । नैवमपि प्रयोगप्रवृत्ति-व्यवस्था सिद्ध्यतीति परिहरति—नैविमिति । कुत इत्याशङ्क्यौष्ठ्यादिप्रति-नियमवत् शक्तिप्रतिनियमस्याप्रत्यक्षतयां प्रयोगप्रवृत्त्यनुमेयत्वेन प्राक् प्रयोगादे-रविज्ञेयस्य प्रयोगव्यवस्थापकत्वानुपपत्तेरित्याह—न ह्येतदिति । अस्तु तर्हि जातिनिबन्धना प्रयोगव्यवस्थेति चोदयति सांख्यमेतदिति । अवगन्तुमिति विपरिगतस्यानुषङ्गः। कथमित्याह—गोत्वमिति। यंत्र गोत्वमुपलक्षणम्, तत्र गोशब्दो वितष्यते, यत्र तन्नास्ति। न तत्राश्वादिव्यक्ताविति शक्यमवगन्तु-मित्यर्थः । अपसिद्धान्तापत्त्या दूषयति — एवं तहींति । व्यक्तिमात्रप्रतीतौ गोत्वो-पलक्षितत्वाप्रतीतेरिति भावः। ततः किमत आह—यदि चेति। कुत इत्यत आह—नहीति । ततश्च पूर्वंतरमवगताया आकृतेरेव शब्दार्थंत्वापात इति भावः ।

एवं केवलव्यक्त्यभिधानपक्षे निरस्ते पूर्ववादी द्वितीयं प्रकृतिविशिष्टव्यक्त्य-भिधानपक्षमुपन्यस्यति—वस्तिति । आकृत्यभिधानमात्रमञ्ज्ञीकरोति कथमुभया-

१. सत्यमेतदिति मु. मा. यु. पा.।

भिषाने व्यक्त्यभिषानपक्षः ? तत्राह—विशेषणत्वेनेति । व्यक्तेः प्राधान्या-दित्यर्थः । एतदेव विवृणोति—नहीति । उभयमुभयस्येति । एवं हि सत्युभय-प्रतीतिः चयनालम्भनादिकियोपपत्तिश्च भविष्यतीत्याशयः । कस्तिहि विवाद-स्तत्राह—कस्यचित्वित । आकृतिवादिनः आकृतिस्वरूपम्, व्यक्तिवादिनस्तु तदित्यर्थः । फलितमाह— तेनेति । विवक्ष्यत इति सम्बन्धः । न व्यक्त्यभिषान-पक्षक्षतिरिति शेषः । उभयोश्च्यमानत्वे गुणप्रधानभाव एव निष्प्रमाणक इति परिहरति—नैतदेविमिति । उभयाभिधानमपि न संभवतीत्याह—यदि चेति । विशेषणतयाकृतेः पूर्वमिभिधेयत्वे, तत्रैवंशब्दस्योपक्षीणत्वादिति भावः ।

ननु जातिप्रतीतेविना व्यक्तिमपर्यंवसानाद् व्यक्तेश्च कार्यान्वियतया प्रत्येतव्य-त्वात् सापि शब्दार्थं एवेत्याक्षिपति—कृत इति । अनन्यलभ्यस्य शब्दार्थंत्वात् व्यक्तेश्चाकृतिसम्बन्धादिप प्रत्येतुं नास्याः शब्दार्थंतेति समाधत्ते—अकृति-रिति । आकृत्यवगतेः व्यक्त्यवगितं विना पर्यवसानाभावाद् सैव व्यक्तेरवगितः । न चैवं व्यक्तेरिप वाच्यत्वप्रसङ्गः अनिर्धारितक्ष्पाया एव तस्या अवगमान्निर्धा-रितक्ष्पाया अर्थप्रकरणादिलभ्यत्वादाकृतेस्तु निर्धारितक्ष्पत्वात् सैव शब्दार्थं इति भावः ।

नतु शब्दाकृतिप्रत्ययसिक्षधाने व्यक्तिप्रत्ययस्य आकृतिप्रत्यय एव हेतुः । न शब्द इति कथं निश्चयं इति चोदयित—तदेतदित्यादिना । न प्रत्यक्षः न स्फुट इति यावत् । परिहरित—सोऽन्वयव्यतिरेकाम्यामिति । व्यक्तिप्रतीतेराकृति-प्रतीत्यन्वयव्यतिरेकानुविधायित्वाच्छब्दान्वयव्यतिरेकानुविधानाभावाच्च स विभागो लभ्यत इत्यर्थः । तत्राकृतिप्रत्ययान्वये व्यक्तिप्रत्ययान्वयमाह—अन्तरेणा-पोति । प्रत्यक्षादिप्रमाणान्तरेणापीति भावः । अनेनैव शब्दव्यतिरेके व्यतिरेका-भावोऽपि दिश्तः । आकृतिप्रत्ययव्यतिरेके व्यक्तिप्रत्ययव्यतिरेका-प्रतिवि । मानसव्यभिचारो अनेकाग्रतादिः । यथा हि कदाचिदाकृति स्वतन्त्रा-मवब्यते, शब्दात् नैवमाकृतिमबुद्ध्वा व्यक्ति कदाचिदपीति भावः ।

भवत्वन्वयव्यतिरेकाभ्यामाकृतिप्रत्ययस्यैव व्यक्तिप्रत्ययनिमित्तत्वादाकृतिः शब्दार्थः तथापि व्यक्तिधर्मत्वेन तिन्नरपेक्षायाः प्रतीत्ययोगात् व्यक्तिविशिष्टेवाकृतिः शब्दार्थो भविष्यतीति शङ्कते—ननु व्यक्तीति । यदि व्यक्तिविशिष्टा जातिरिभधी-यत । तदा व्यक्तिपक्षोक्तदोषो व्यक्त्यन्तरे प्रयोगासिध्यादिरूपः प्राप्नोतीति परिहरति—व्यक्तिविशिष्टायाश्चेदिति । व्यक्तिविशिष्टानामपि व्यक्तिवदेनेकत्वा- दितिभावः । यस्मादनुगतस्यैव शब्दशक्तिप्रतियोगित्वं तस्मादाकृतिरेवानुगता शब्दार्थः । व्यक्तिप्रत्ययस्तु तदन्तभविनेति निगमयति—तस्मादिति ।

यदुक्तम्—आकृतेरनुवृत्तत्वेऽिप विशेषणतया गुणभूतत्वादन्येन केनचित्प्रधान-भूतेन भवितव्यमिति प्रधानं व्यक्तिः शब्दार्थः इति, तदनुवदित—निविति । शब्दात्प्रतीयमानस्य शब्दार्थत्वादाकृतेश्च तथाभावात्सैव शब्दार्थं इति परिहरित— न गुणभाव इति ।

ननु शब्दात्प्रतीयमानोऽपि गुणभूतैवाकृतिः प्रतीयत इति कथं शब्दार्थोऽत आह—अर्थादिति । अर्थः—सामर्थ्यम् । एतदेव विवृणोति स्वार्थश्चेदिति । चयनवाक्ये श्येनशब्दस्याकृत्यर्थंत्वादाकृतिः प्रधानभूता । प्रोक्षणवाक्ये तु व्रीहि-शब्दस्य व्यक्तिपरतया गुणभूता न गुणत्वप्रधानत्वयोः शब्दस्य व्यापार इत्यर्थः ।

एवं व्यक्त्यन्तरे प्रयोगानुपपत्या व्यक्त्यर्थंत्विनराकरणेनाकृत्यर्थंत्वे सर्माथते परः स्वोक्तमाकृत्युपलक्षितत्वपक्षमुत्थापयति—नन्विति । दण्डीत्यत्र ताविदिनि-प्रत्ययान्तेन दण्डिशब्देन न दण्डोऽभिधीयते । तथापि दण्डविशिष्टः प्रतीयते । एविमहापि नाकृतिरुपलक्षणभूताभिधीयते । व्यक्तयस्तु तदुपलक्षिताः अभिधीयन्ते इति न व्यक्त्यन्तरे प्रयोगानुपपत्तिरित्यर्थः । आकृतिविशिष्टा आकृत्युपलक्षितेति-यावत् । न चाकृतेरुपलक्षणभूताया दण्डो विशेषणभूतः कथं दृष्टान्तस्स्यादिति वाच्यम्; व्यावर्तंकत्वसाम्येन विशेषणोपलक्षणयोः दृष्टान्तदार्ष्टीन्तकभावोपपत्ते-रित्यवसेयम् । तदेतद् दूषयति — नैतदित्यादिना । दृष्टान्तेऽपि किमिति प्रत्ययेना-भिहितोऽपि दण्डो विशेषणमित्युच्यते कि वा अप्रतीतोऽपीति तत्राद्यमङ्गीकरोति-सत्यमिति । द्वितीयं प्रत्याह—न त्विति । केन तिंह दण्डः प्रत्यायितस्तत्राह— अस्ति तत्रेति । द्वितीयपक्षनिरासफलमाह-तस्मादिति । इहापि तर्हि गोशब्दावयवो गोत्वप्रत्यायकोऽस्तु तत्राह-न त्विति । यतोऽवयवसद्भावाद् हेतोः ततोऽवय-वादाकृतिरवगता न गोशब्द आकृतिवचन इत्युच्येत, सोऽवयवो नास्तोति योजना, तेनास्याखण्डशब्दत्वेनावयवाभावादप्रतीतस्य चाविद्यमानकल्पत्वेनोपलक्षणत्वा-भावादनेनैव गोत्वप्रतीतिराश्रयणीयेति भावः।

ननु यथा दिण्डशब्दस्य दण्डे प्रयोगाभावादेव विशिष्टवचनत्वमेवं गोशब्द-स्यापि कल्प्यताम्, अत आह - यथेति । नाकृतावप्रयुक्तः किं तु प्रयुक्त एवेत्यर्थः । कथमाकृतौ प्रयोगप्रतिपादनाय हि स्येनशब्दस्याकृत्यर्थता दिशतेत्यर्थः । केवलशब्दः प्राधान्याभिप्रायः । स्येनशब्द-प्रयोगस्याकृतिप्राधान्यमुक्तमुपजीव्य शब्दानामाकृत्यर्थत्वे हेत्वन्तरमाह—तदित्या-

दिना । यथा सत्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां चाकृतिवचन इति गम्यत इति सम्बन्धः । तत्र व्यक्त्यन्वयं विनेवाकृत्यन्वये प्रयोगान्वयमुदाहरति—असतीति । व्यक्त्यन्व-येऽप्याकृतिव्यतिरेके प्रयोगव्यतिरेकमाह—न त्विति । व्रीहिशब्दो भावप्रधानः, पूर्वं व्यक्तिप्रतीतेराकृतिप्रत्ययाधीनत्वेऽन्वयव्यतिरेकावुकौ । इदानीं चाकृतिप्रत्य-यस्य शब्दाधीनत्वम् इति भेदः । सूत्रतात्पर्यार्थमुपसंहरति—तस्मादिति ॥ ३३॥

त० वा०—िकं च नैवेष्टकाभिराकृतिसम्पादनमभ्युपगतस्, यतः स्वभावात्स्नाय्वाद्यारब्धद्रव्यसमवायित्वेनोपालम्भः स्यात्, पिष्टपिण्डसिह्वत्सादृःयसंपत्तिः
पक्षद्वयेऽपि चोदनार्थः । सा त्वाकृत्यन्तरिवलक्षणस्येनाकृत्या स्यात्, न तु व्यक्त्यन्तरविलक्षणस्येनिवशेषेणाऽसाधारणेन वा । निविकल्पत्वात्सामान्यविशेषानपेक्षं व्यक्तिमात्रसादृश्यमविधेयम्, सर्वद्रव्येषु तुल्यत्वात् । एकव्यक्तिपरिग्रहाच्च व्यक्त्यन्तरेण
सादृश्यं न कार्यं स्यात् । तस्माच्छ्येनचित्किया व्यक्ती शब्दार्थं न सम्भवति ।
न साथकतम इति । न ह्येवं स्मृतिः श्येनेश्वीयत इति श्येनचित्, कर्मण्यग्न्याख्यायाम्' (पा. सू. ३।२।९२) इति हि सा । श्येनं चयनेन साध्येदितीप्सिततमत्वम् ।
तत्रापि मुख्यासम्भवात्सादृश्यपरिग्रहः असाधारणे शब्दप्रवृत्यसम्भवात्,
अव्यपदेश्यत्वेन च सर्वत्राविशेषात्, सामान्याकारेण च निक्ष्पणे विकल्पात्,
व्यापकापेक्षया, व्याप्यसामान्यस्य नैव विशेषव्याप्यापेक्षयेतरत्राऽऽकृतिः । तत्र
विशेषपक्षे सम्बन्धानन्वाख्यान-व्यभिचार-सामान्यबुद्ध्यभाव-प्रत्यर्थशक्तिकल्पनादयो
दोषाः । न च यत्र संशयः तत्प्रत्याय्यः भवतीति निविषयता शब्दस्य ।

एतेन स्वतन्त्रोभयाभिधानमार्गः प्रत्युक्तः । व्यक्तिविशिष्टाकृतिमार्गोऽपि । 'नागृहीतिवशेषणा' इति न्यायाद् व्यक्तेः प्रथमग्रहणप्रसङ्गात् । सम्बन्धसमुदाय-योरपि स्वरूपप्रत्ययाभावात्सर्वत्रं चाविशेषादवश्यं सम्बन्धसमुदायिविशेषणताऽ-भ्युपगन्तव्या भवति । तत्रापि शक्तित्रयकल्पना । व्यक्त्यशे चोक्तदोषप्रसङ्गः । न च व्यक्त्याकृत्योभिन्नकार्ययोर्गुणप्रधाननानावस्थयोः समुदायोपगमनं युक्तम्, अनत्यन्तभेदाच्च । भिन्नधर्मौ सम्बन्धसमुदायौ न युक्तौ ।

१. 'अन्यदर्शनाच्च' इति पूर्वपक्षसूत्रगतं माध्यं स्वष्टत्वादुपेस्य, 'आकृतिस्तु क्रियार्थत्वात्' इति सिद्धान्तसूत्रगतं 'श्येनचितं चिन्वीत' इति वचनमाकृतौ सम्मवतीति माध्यं यथाश्रृतार्थमसङ्गतमिव मन्वानो दृष्टत्वेन बुद्धिस्यं दूषिगतुमुपक्रमते-किंचेत्यादिना ।

२. असाघारणेत्यारम्येतरत्राऽऽकृतिरित्यन्तो बार्तिकग्रन्थः यथा आकृतिः शब्दार्थः इत्या-रभ्य-शक्यत आश्रयितुमित्यन्तमाष्यग्रन्थव्याख्यानार्थस्तथा न्यायसुषायां विस्तारः।

आकृतिविशिष्टोऽपि व्यक्तिविशेषो नैव प्रतीयते । व्यक्तिविशेषवुद्धधभावाद् व्यक्तिमात्रमिति चेत् ? न तदानीं तस्याऽऽकृतितोऽन्यत्वेनानिरूपणात् । मात्रशब्दो हि सामान्यवाचीत्याकृतिरेवोच्यते । नानाकारेषु च वस्तुषु तद्भेदानुसारित्वाच्छ-क्तीनामन्वयव्यत्तिरेकाभ्यां गोत्वाकारनिबन्धनैव गोशब्दवाच्यत्वशक्तिर्गम्यते । तदेकाधारसामान्यान्तरावगतिविशेषाकाङ्क्षा वेत्यर्थव्याप्यव्याप्तिभ्याम् ।

अनत्यन्तव्यक्तिरेकाच्चाऽऽकृतेरमूर्तत्वाद्याश्रयदोषाप्रसङ्गः । सा हिः निष्कृष्ट-रूपा, कियायोगिनी तु व्यक्त्युपेता भवत्येवेति प्रोक्षणावेक्षणादि तु न कथंचिन्न सम्भवति । विशसनाद्यपि तु व्यक्त्यव्यतिरेकापेक्षया सम्भवत्येव । तथा हि—पश्चादिष्वपनीताङ्गेषु विशेषबुद्धचभावात्सामान्यरूपैव विशसनादिविशिष्टा बुद्धिर्देष्टा ।

नन्वेवमित्याऽऽकृतिः स्यात्, तेनांशेनेष्टैव । आश्रयान्तराविनाशात्तु सर्वेरप्य-विनाशोऽवश्यमेवैष्टव्यः । तेन यत्तावन्मात्रमेव तस्य विनाशः अनेकदेशस्य तु न कथंचिद्विनाशः स्यादित्युभयथा व्यवहारः । अत्यन्तव्यतिरेके तु नैष धमंविधि-विषयो व्यवतिष्ठेत । न च पश्चत्वममूर्तत्वात् । तदुपलक्षितं तु यद् द्रव्यम्, तद् द्रव्यत्वादृते न तादूप्येण गम्यत इत्येकार्थममवायादव्यापकत्वाच्च द्रव्यं गमयि-तव्यम्, तत्राप्यमूर्तत्वे दोषः । आश्रयोपलक्षणाच्च द्रव्यमात्रप्रसङ्गः । विशेषस्तु पशुत्वस्य वा द्रव्यत्वस्य वाऽव्यापकत्वादगम्यः । न वाऽप्रतीतं विधिना संबध्यते । न च यत्र संशयः तत्रतोतम् । न चान्यत्रोको धर्मस्तत्रासंभवादन्यत्र कार्यः । तस्मान्न सामान्यकृतो विशेषेषु युक्तः, विशेषा अपि व्यपदेशात्सामान्यमेवेत्य-मूर्तता । असाधारणेन तु नैव व्यवहारस्तस्मादनिरूप्यो धर्मविधिविषयः ।

सामानाधिकरण्यादि च प्रसिद्धिविपरीतं लक्षणया कल्प्यम् । भाष्यकारेण तु व्यतिरेकाभ्युपगमेनाऽऽश्रयमात्रगतिरुक्ता । विशेषरूपा न कदाचिद् व्यक्तिः प्रतीयते । योऽप्याश्रयिभावः, सोऽप्यौपचारिकः । सामान्याच्च विशेषलक्षणं तत्र नाऽऽश्रयितव्यम् । आक्षेपमात्रभावात्, अथ वैतद्विषय एवायं प्रपञ्चः ।

कि शब्देनाऽऽकृत्या वेति । अन्वयन्यतिरेकाभ्यां चाऽऽकृत्येति निर्णयः । यो हि धूमादिग्नमत्त्वं प्रतिपद्यते, तस्य तैक्ष्णेऽज्याकाङ्क्षा सिद्धा । मानसादपचरा-दिति । यो हि जाड्यात्सामान्यवाचितां हित्वा, कंचिदेव विशेषं यत्र सम्बन्धानु-भवः तं वाच्यं मन्यते, तस्य सामान्याप्रतोतेनं विशेषान्तरापेक्षा भवति ।

अथ वा यथा शब्दात्स्वतन्त्रामाकृति बुध्यते, नेवं कदाचिदाकृतिमबुद्ध्वा व्यक्तिमिति । केन तिहं गोत्वगोशब्दयोविशेषः ? व्यक्तिरेकांशस्यैकत्र विवक्षा ।

गोत्ववानिति तु स्फुटं प्रत्यथेन जातिमदिभिधानम् । विभागोपपत्तः । सामान्यस्य वोपलक्षणत्वास्य भेदपक्षदोधः । भेदानामेव चायं प्रत्येकं सर्वेषां वाचकः । यस्तू-पादीयमानत्वे संशयः, स संख्याधारिवषयः । उद्दिश्यमानेषु निर्णय एव । गवादि-शब्दग्रहणं सर्वेनामाख्यातशब्दानामन्तर्भावार्थम् । प्रयोजनं सामान्यविशेषशब्द-योरेकविषयत्वात्सामान्यशिष्टस्य विशेषशिष्टेनाबाधः पूर्वपक्षे ।

परमतेनाधिकरणं व्याख्याय स्वमतेन नामाख्यातयोरर्थनिणयः इति निरूपणम्

एवं वा—गौरित्येवंविधाः शब्दाः साधुत्वेन निरूपिताः ।
तेषामेवाभिधेयेऽर्थे व्यापारः क्वेति चिन्त्यते ॥ ९९८
चतुर्विधे पदे चात्र द्विविधस्याऽर्थनिर्णयः ।
कियते संश्योत्पत्तेनीपसर्गनिपातयोः ॥ ९९९
तयोरर्थाभिधाने हि व्यापारो नैव विद्यते ।
यदर्थद्योतकौ तौ तु वाचकः स विचायंते ॥ १०००
वाचकत्वेऽपि पाश्चात्यमनुयात्येवमादिषु ।
प्रतीयते विशेषो यः संश्येन स नाऽऽप्यते ॥ १००१
यदि ह्यर्थंद्वये बुद्धिनिपातोच्चारणाद्भवेत् ।
ततो विचारो जायेत न सामान्यधिया विना ॥ १००२

अाख्यातार्यविचारस्य भावार्याधिकरणे कृतत्वात् अत्र प्रकृत्यंविचारः

आख्यातस्यापि नन्वत्र न युक्ताऽर्थविचारणा ।

द्वितोयादावियं यस्माद्विस्तरेण करिष्यते ॥ १००३
कः पुनर्भाव दत्यादो विवेकेनार्थनिर्णयः ।
आख्यातस्य कृतस्तेन तिष्यन्ता नोपग्रद्यते ॥ १००४
प्रत्ययार्थस्य भावस्य वाच्यता प्रतिपादिता ।
प्रकृत्यर्थविवेकार्थं विचारः क्रियतेऽघुना ॥ १००५
प्रत्ययस्यापि वा तत्र भावार्थत्वे निरूपिते ।
सामान्यं वा विशेषो वा कि वाक्यमिति चिन्त्यते ॥ १००६

अत्र सिद्धस्यैव तत्र व्यवहारो भाष्यकृतः

या चोक्ता भाष्यकारेण यागादेरिमधेयता । सिद्धा सेह विवेकार्थं तत्र भावस्य भाषिता ॥ १००७

**१. नामास्यातोपसर्गं**निपातरूप इत्यर्थः ।

२. जै० सू० २-१-१ इत्यत्र भाष्यकारेण ।

यज्याद्यर्थेऽपि वा वाच्ये कि सामान्यविशेषयोः ।
अभिधेयमिति प्राप्ता चिन्ता कर्तुं कियापदे ॥ १००८
अपूर्वं कस्मादिति प्रधानविचारे न पुनरिक्तशंका
अपूर्वं भावशब्देभ्यो द्रव्यादिभ्यः किमिध्यते ।
एषा तत्र च चिन्तोक्ता शेषा प्रासिङ्गकी कथा ॥ १००९
नामाख्यातपदे तेन कस्यार्थंस्याभिधायके ।
किमाकृतेष्त व्यक्तेरिति चिन्ता प्रवर्तते ॥ १०१०
प्रयोगस्य प्रतीतेश्च तुल्यत्वाच्छब्दलक्षणे ।
व्यक्तिपक्षाभिधानाच्च संशयः प्रतिमाति नः ॥ १०११

संगतिसंशययोरुपपादनम्

कथं लक्षणसंबन्धिबन्तायाः प्रकृतेन वा ।
स्मृतिमूलविचारेण वक्तव्यं त्विदमादितः ॥ १०१२
इयं प्रासिङ्गिकी चिन्ता साधुराब्दे निरूपिते ।
उदाहृतस्य तस्यैव क्रियतेऽर्थविनिश्चयः ॥ १०१३
वक्तव्यः पूर्वमर्थश्चेच्छब्दरूपिनरूपणात् ।
न हि वाच्यमविज्ञाय साधुत्वमवधायंते ॥ १०१४
अनिश्चितेऽपि वाच्यत्वे व्यक्त्याकृत्योविवेकतः ।
साधुत्वं शक्यते ज्ञातुं तेन वाच्यमिहोच्यते ॥ १०१५
वाच्यमात्रे हि साधुत्वमविज्ञाते न लभ्यते ।
न चाऽऽकृत्या न च व्यक्त्या विना तन्नोपपद्यते ॥ १०१६

प्रकारान्तरेण संगत्युत्पादनम्

अथ वोक्तेन मार्गेण सर्वा व्याकरणस्मृतिः । प्रयाणमिति सिद्धस्य किंचिदत्र विचायते ॥ १०१७ व्यक्तिर्वाच्येति विज्ञानं न सन्मूलमसंभवात् । तेन व्याचरणेऽपीदृग् न प्रमाणं स्मृतिर्मता ॥ १०१८ स्मृतेस्तेनापवादोऽयं प्रामाण्यस्य क्वचित्कृतः । युक्तो लक्षणपादाभ्यां पूर्वया चापि चिन्तया ॥ १०१९

आकृतिपक्षेऽपि कियाया उपपत्तिव्यंक्तिमादायैव वाच्येति फलवैफल्या-भावशंका-समाधाने

> ननु चाऽऽकृतिपक्षेऽपि व्यक्तावेव क्रियाकिये । शब्दार्थे संभवात्तेन किमर्थेषा विचारणा ॥ १०२०

यद्यप्येवं न भेदोऽस्ति वेदार्थंकरणे नणाम् । दिध विप्रेभ्य इत्यादी फलं लोके भविष्यति ॥ १०२१ व्यक्तिपक्षे विकल्पः स्यात्कीण्डिन्ये दश्चितक्रयोः । सामान्यवाक्यदौर्बल्यात्तक्रमेवेतरत्र तु ॥ १०२२ वेदेऽपि च विशेषोऽस्ति वीहिप्रोक्षणचोदके । दध्नेत्यादिषु भेदश्च जायते होमचोदके ॥ १०२३ प्रोक्षणं पूर्वपक्षेऽपि कर्तव्यं लौकिकेष्वपि । वीहिषु श्रृतिसामर्थ्याद्वाधित्वा संनिधिकमम् ॥ १०२४ प्रकृतेष्वेव सिद्धान्ते श्रतिसंनिध्यनुग्रहात् । तत्रापि कृत्स्नमस्त्येव ब्रीहित्वं हि श्रतीरितस् ॥ १०२५ एवं होमेऽपि दध्यादौ प्रकृतेऽप्रकृतेऽथ वा । प्रकृते श्रुतिवाच्यस्य होमत्वस्यापि संभवात् ॥ १०२६ सोपपत्तिकमन्यज्ञ वक्तव्यमन्या दिशा। कर्तव्या तेन यत्नेन चिन्तेयं सप्रयोजना ॥ १०२७ नन् गौरितिशब्दादौ सर्वमेतद्विचारितम्। तेन तेन गतार्थत्वात्पुनश्चिन्ता न युज्यते ॥ १०२८

आकृतेरिभधेयत्वप्रतिज्ञा केवला कृता । तत्रेदानीं सहेतुत्वं तस्या एवाभिधीयते ॥ १०२९ यथा वाऽऽकृतिरित्यादौ भाष्यकारेण चोदितम् । पुनरस्याः प्रतिज्ञाया हेतुरप्यभिधास्यते ॥ १०३०

आकृतिक्वाब्दार्थं इत्यत्र हेतूपन्यासार्थमिति कथनम्

माकृतेश्शब्दार्थत्वं पूर्वंसिद्धं व्यक्तेर्धाच्यावाच्यत्वचिन्ता

यद्वोक्तस्तत्र सद्भावः शब्दार्थत्विमहोच्यते । या तु शब्दार्थता प्रोक्ता सेह सिद्धा न चिन्तिता ॥ १०३१ उक्ते वाऽप्यभिधेयत्वे जातेः सद्भावसिद्धये । व्यक्तिर्वाच्या न वेत्येतदगतार्थं विचार्यते ॥ १०३२ एतम्बन्ताप्रसिद्धचर्थंमिदं तावद्विचार्यते । शब्दार्थं लौकिकौ वेदे किमन्याविति संशयः ॥ १०३३

१. जै असू ० (१-१-५) इत्यत्र वृत्तिकारमतानुवादे शब्दार्थंसम्बन्धाक्षेपपरिहारप्रत्ये माज्यकारैरिति शेषः।

एकत्वे सित कर्तव्यो विचारः शब्दवाच्ययोः ।
भेदे तु संशयाभावान्न चिन्तावसरो यतः ॥ १०३४
शब्दार्थेन न कार्यं हि व्यवहारेऽथंलक्षणे ।
लौकिकव्यवहारार्थं तेनेदं न विचार्यते ॥ १०३५
वेदे तु प्रत्यभिज्ञाने शब्दार्थंविषये सित ।
विवेकः शक्यते ज्ञातुं प्रतीतेर्वाच्यगम्ययोः ॥ १०३६
अलौकिके च शब्दार्थं वाच्यवाचकरूपयोः ।
अज्ञातयोर्न जायेत सन्देहो वाच्यवस्तुनि ॥ १०३७
तेन प्रतीतशब्दार्थं निर्णयार्थंमिदं पुरा ।

शब्दिनत्यत्वाधिकरणे लौकिकशब्दानामभेदो विचारितः । अत्र लौकिकानां वैदिकानां शब्दानां भेदाभेदिवचार इति प्रकारान्तरम्

एकत्वं विद्यते नेति चिन्त्यं शब्दाभिधेययोः ॥ १०३८ संख्याभावादिति ह्येतसनु स्पष्टं निरूपितम् । शब्दस्य प्रत्यभिज्ञानान्नान्यतोच्चारणान्तरे ॥ १०३९ अभेदकारणं चात्र प्रत्यभिज्ञानमेव ते । अन्यत्तूपचयत्वेन तेन चिन्ता न युज्यते ॥ १०४० लौकिकेष्वेव शब्देषु तत्राभेदः प्रसाधितः । वैदिकानामभेदार्थं चिन्तनीयमिदं पुनः ॥ १०४१ व्यपदेशादिभेदाच्च कथं भेदो न जायते । तवानुक्तमिदं वक्तुं विचारोऽयं प्रवर्तितः ॥ १०४२ लौकिकवैदिकानां शब्दानामथंभेदाभेदिवचारः

एकत्वेऽिप च शब्दस्य सिद्धे तत्रेह चिन्त्यते ।

किमर्थो भिद्यते नेति तेनाप्यपुनरुक्तता ॥ १०४३
अर्थाभेदे च चिन्तेयं शब्दाभेदे तु सत्यिप ।
घटते कस्य वाच्यत्वं व्यक्त्याकृत्योद्धंयोरिप ॥ १०४४
व्यपदेशादिभेदेन शब्दे च प्रत्यभिज्ञया ।
भेदाभेदिनिमित्ताभ्यां क्रियते संशयोद्भवः ।

पूर्वपक्षः

कि प्राप्तमुच्यते भिन्नौ शब्दार्थौ लोकवेदयो: ॥ १०४५

व्यवदेशस्य भिन्नत्वादाख्याया लक्षणस्य च । स्वरोच्चारणभेदाच्च लोपव्यत्ययदर्शनात् ॥ १०४६ स्वरुयपादिशब्दैश्च स्पष्टभेदैः सह श्रृतेः। अनध्यायादिभेदाच्च शुद्रोच्चारणवर्जनात् ॥ १०४७ अश्वबालादिशब्दानां स्पष्टार्थान्तरदर्शनात् । अग्न्यादीनां च भिन्नत्वं भाष्ये यदभिधीयते ॥ १०४८ तदयुक्तं कियाभेदे कर्तुभदे हि नेष्यते । हन्ति कर्तृत्वमग्नेश्च पदार्थेभ्यः प्रतीयते ॥ १०४९ अशाब्दं विह्नशब्दस्य तद्वाच्यं कथमुच्यते । हननं कि कृतं नेति प्रमाणं चात्र नास्ति नः ॥ १०५० असता कथमन्यत्वं कर्मणाऽतः प्रतीयते । अपूर्वे वृत्रशब्दार्थे क्रियाशब्देऽप्यलीकिके ॥ १०५१ हन्तिकर्तरि विह्नित्वं कथमध्यवसीयते । स्तुतिमात्रपरत्वाच्च न विह्नत्वं विधीयते ॥ १०५२ अक्रियत्वाच्च भाष्योक्तैर्वाक्यैरित्यभिधास्यते । तेनोक्तस्यैव शब्दस्य त्रिवृदादेर्नवादिषु ॥ १०५३ वृत्तिरर्थेष्वपूर्वेषु वक्तव्या भेदसिद्धये।

### भेदपक्षे हेत्वन्तरोपन्यासः

यच्चान्यदिदमित्याह् र रूपभेदं क्रियाश्रुतेः ॥ १०५४ तदसत्यं न शब्दस्य भेदोऽर्थंगुणकारितः । तेन स्वरादिभेदेन वक्तव्या भिन्नरूपता ॥ १०५५ पूर्वोक्तेनैव भागेण नार्थभेदिनबन्धना । तस्माच्छब्दार्थयोर्भेदः स्पष्ट इत्यवधारिते ॥ १०५६ तावेव वेदे शब्दार्थौ लोके याविति भाष्यते । वेदस्यैव प्रसज्येत सकलस्याप्रमाणता ॥ १०५७ अविज्ञातार्थंसंयोगात्स्थितप्रामाण्यबाधया । प्रयोगस्याग्निहोत्रादेश्चोदनायाश्च जायते ॥ १०५८

१ क. कर्तुभेदो ।

कोकवेदयोः शब्दार्थानामनन्यत्वनिरूपणावसरे भाष्यकार इति शेषा ।

अभावः प्रत्ययार्थंस्य विधेरप्रतिपादनात् । अर्थान्तरे च शब्दस्य न प्रयोगो विघीयते । १०५९ वेदेनाशास्त्रहेतुत्वात्सम्बन्धस्येति हि स्थितम् ।

#### सिद्धान्तः

कि चाविभक्तरूपत्वं प्रत्यभिज्ञायते स्फूटम् ॥ १०६० वैदिकेष्वपि शब्देषु प्रत्यक्षेण पुनः पुनः । यदा विभागशब्देन शब्दस्योच्चारणे सति ॥ १०६१ गोत्वबद्धेः समानत्वान्न भेद इति कीर्त्यते । लक्षणस्याविभक्तत्वं शब्दानां वेदमुच्यते ॥ १०६२. सर्वथा शक्यते भेदो न वक्तं शब्दवाच्ययोः। एकत्वे याज्ञिकानां च श्रीसद्धिरनुगृह्यते ॥ १०६३ मीमांसा चापि वेदार्थतत्त्वनिर्णयकारणम् । व्यपदेशादिभेदैश्च न भेदोऽत्रानुमीयते ॥ १०६४ प्रत्यक्षप्रत्यभिज्ञाते वेदशब्देऽन्यरूपता । व्यपदेशादिभेदश्च स्वरभेदादिकारितः ॥ १०६५ स्वरादयश्च भिद्यन्ते वेदत्वात्किमिहोच्यते । स्वरुयुपादिशब्दानामन्यत्वेनेतरत्र च ॥ १०६६ नान्यत्वं युज्यते बाधातप्रत्यक्षप्रत्यभिज्ञया । वचनाद्धर्मभेदस्तु शूद्रविजतताऽपि वा ॥ १०६७ धर्मावुच्चारणस्यैतौ न शब्दस्य स्वरश्च यः। अश्वज्ञालादिशब्दार्थभेदे वचनकारिते ॥ १०६८ न च भिन्नत्वमन्येषु प्रज्ञातार्थेषु युज्यते। उत्तानानां च केषांचिद्रहतां न विधीयते ॥ १०६९ गोत्वं तेषामसिद्धत्वात्पदार्थाग्रहणादपि । विधेरन्यस्य शेषत्वात्स्तुतिरेषाऽवगम्यते ॥ १०७० उत्तानेत्यादिका तेन नातो भेदः प्रतीयते । तस्माद्यावेव शब्दार्थौ लोके पूर्व निरूपितौ ॥ १०७१

१. जै० सु० (३-२-२ ) इत्यत्र ।

 वेदे तावेव विज्ञेयाविति सिद्धं प्रमाणवत् । प्रकारान्तरोपन्यासेन प्रकृतस्यानुसन्धानस् यद्वा चैवं यदा युक्ता चिन्तेयं क्रियतेऽधुना ॥ १०७२ किमाकृतेः पदार्थत्वं कि व्यक्तेः कि द्वयोरिति । बहुवः प्रतिभान्त्यत्र पक्षाः प्रतिपदं च ये ॥ १०७३ ते च सर्वेऽभिधीयन्ते व्यामोहविनिवृत्तये। , गौरित्युच्चरिते सप्त वस्तूनि प्रतिभान्ति नः ॥ १०७४ जातिव्यंक्तिरच सम्बन्धः समृहो लिङ्गकारके। संख्या च सप्तमी तेषामष्ट्रपक्षी द्वयोर्द्धयोः ॥ १०७५ कि जातिरेव शब्दार्थी व्यक्तिरेवाथ वोभयम्। कि विकल्पोऽथ सम्बन्धः समुदायो निरूप्यताम् ॥ १०७६ जातिव्यंक्तिविशिष्टा वा व्यक्तिजीतिविशेषिता। जातिसम्बन्धयोरेवं सामान्यसमुदाययोः ॥ १०७७ जातिकारकयोश्चैवं संख्यासामान्ययोरि । लिङ्गसामान्ययोरेवमेकैकस्येतरैः सह ॥ १०७८ अष्टी पक्षा नियोक्तव्याः षड्भिः प्रत्येकमुक्तवत् एवमानन्त्यमेतेषां पक्षाणामिह गम्यते ॥ १०७९

पक्षाणामानत्येऽपि भाष्यमतेन पक्षचतुष्टयवर्णनम् ।
 पूर्वपक्षेऽपि चत्वारो भाष्ये चैते प्रदर्शिताः ।
 व्यक्तेरेवाभिधेयत्वं द्वयोर्वा स्वप्रधानयोः ॥ १०८०
 व्यक्तेर्जातिविशिष्टाया विपरीतमथापि वा ।
 उपन्यासेन चैतेषां ज्ञेयाः सर्वे प्रपिच्चताः ॥ १०८१
 निराकरणयुक्त्या च निषद्धा इति नोदिताः ।

तेनाऽऽद्यौ द्वावेव पक्षौ विचार्येते किमाकृतिः शब्दार्थो व्यक्तिरिति ।

भाष्यकारेण च संशयकारणम्कतं सामान्यप्रत्ययाद्वचक्तौ च क्रियासंभवा-दिति । एतदयुक्तम् । व्यक्तेरिप प्रतीयमानत्वात्कथं जातेरेव प्रतीतिष्ठपन्यस्यते ? यदि च व्यक्तिनं संप्रतीयेत, ततः संशय एव न स्यात्किमभिधीयतेऽनेनेति । न च क्रियासंभवोऽभिधेयत्वे कारणं व्यक्त्यन्तराणामिप प्रसङ्गात् । तेन पूर्वोक्तमेव संशयकारणं मन्तव्यम् । प्रयोजनप्रतीत्योः साधारणत्वात् शास्त्रान्तरे व्यक्तिपक्षाभ्यु पगमात्संशयः। यद्वा शब्द उच्चारिते सामान्यप्रत्ययाद् व्यक्त्याकृत्योः सामान्यात्तुल्यात्प्रत्ययात् व्यक्तौ च शब्दादाकृतावालम्भनस्पर्शनश्येनसदृशचयनादिक्रियासंभवात्सामान्ये व्यक्तौ च प्रत्ययात्क्रियासंभवादिति चोक्तम् ।

का पुनराकृतिः, का व्यक्तिरिति । कथं पुनरयं प्रश्नो यदा गौरित्येतस्य शब्दस्य कोऽर्थं इत्यत्र जातिनिकृपिता । नैष दोषः । येनैतन्न ज्ञातमसौ पृच्छिति का पुनराकृतिः ? का व्यक्तिरिति ? संदेहाद्वाऽत्र पुनरुभयिस्मिन्प्रतीयमाने का व्यक्तिः ? कियती वा जातिरिति । वैपरीत्येनैव कश्चित्पृच्छिति यदा शाबलेयादि-पिण्डान्न किचिद् व्यक्तं वस्त्वन्तरं भिन्नमुपलभ्यते, तदा कुतोऽयं विवेको व्यक्तिरियम्, जातिरियमिति ।

अथ वा व्यवहारार्थं सर्वैव चिन्ता कियते जातेश्च पदार्थत्वेऽपि व्यक्ते कियासं-भवाकिष्प्रयोजना चिन्ता । यतस्त्वसो प्रयत्नेनैतद्विचारयित । तेन नूनं काऽप्यस्य पिण्डादत्यन्तिभन्नव्यवहारयोग्या जातिरिभप्रेतेत्यभिप्रायः । तत्राऽऽह । द्रव्यपु-णकर्मणां सामान्यमात्रमाकृतिरिति । यो तावदज्ञानसंशयवादिनौ, तयोः स्वरूपकथनमात्रेणैव निराकरणं वक्तव्यम् ।

यस्तु विपरीतवादी तस्यैव निराकरणमभिषीयते। यद्यपि जातिव्यंक्तेर-रयन्तभिन्ना नोपलभ्यते, तथाऽपि शबलाकारे तस्मिन्नुपलभ्यमाने सामान्यबुद्धेरा-लम्बनं प्रथमपादोक्तेन न्यायेनाऽऽकृतिः। इतरा व्यक्तिः। न चानेन ग्रन्थेन जातेः सद्भावः, प्रमाणं वा प्रतिपाद्यते। व्यक्तिविवेकः केवलं कथ्यते। तेनैवाभि-प्रायेण मात्रशब्दप्रयोगः अन्यथा तस्य गतार्थतैव भवेत् यदप्युक्तं नूनं काऽप्यत्यन्त-भिन्ना जातिरभिप्रेतेति। तस्याप्युत्तरं द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यमान्नमाकृतिरभि-प्रेता, नात्यन्तव्यतिरिक्तेति। द्रव्यादीनां च सर्वेषां यत्सामान्यं सत्तारूपं तदनेन निर्दिश्यते, तिन्नर्देशेनावान्तरसामान्यानामिष निर्देशसिद्धिः।

यद्वा सामान्यशब्दस्य प्रत्येकसंबन्धाद् द्रव्यत्वादीनि त्रीणि सामान्यानि निर्दि-रयन्ते, सत्तया व्यवहाराभावात् ।

अथ वा मात्रशब्दप्रयोगाद् द्रव्यादिषु यावन्त्यवान्तरसामान्यानि, महासा-मान्यं च तत्सवंमिभधीयते। असाधारणविशेषा व्यक्तिरिति बहुत्रीहिः। असाधारणविशेषा यस्यां व्यक्तौ, सेयमसाधारणविशेषा, न त्वसाधारणाश्च ते विशेषाश्चेति सामाधिकरण्यं संभवति , उपरिष्टाद्विशेषाधारस्य व्यक्तित्वाभि-धानात्। स्मृतेश्चे। तेन सम्यगिभिहितं किमाकृतिर्वा व्यक्तिरिति।

१. नित्यद्रव्यवृत्तयो विशेषा इति स्मृति।।

# तत्र पूर्वपक्षः

कि प्राप्तम् । आलम्भन-प्रोक्षण-विश्वसनादिप्रयोगचोदनाया व्यक्तिपक्षे भावात्, अकृतिपक्षे चाभावात्, 'ब्राह्मणो न हन्तव्यः' 'सुरा न पातव्या' इत्यादिप्रतिषेष-चोदनायाश्च व्यक्तिपक्ष एव संभवाद्देवदत्त गामभ्याजेत्येवमादिलौकिकव्यवहार-चोदनायाश्चोपपत्तेव्यंक्तिः शब्दार्थं इति निश्चीयते । संख्याकारकोपपत्तेश्च । यदि हि व्यक्तिः शब्दर्थो भवति, ततो वृक्षौ वृक्षाभ्यामिति प्रातिपदिकाभिहितासु व्यक्तिषु प्रत्ययाभिहितद्वित्वादिसंख्या, करणादिकारकं वोभयमुपपद्यते, इतरत्र तु जातेरसंख्येयत्वादकारकत्वाच्चोभयमप्यनुपपन्नम् । लाक्षणिकव्यवत्याश्रयणं चाऽऽपद्येताम् । तथा च सर्ववैदिकवावयार्थानां लाक्षणिकत्वं स्यात् । व्यक्तिपक्षे च पुरुषो देवदत्त इति मुख्यशब्दसामानाधिकरण्योपपत्तिः । जातिपक्षे लाक्षणिकद्वारं सामानाधिकरण्यं कत्पयित्वयं भवेत् । तेनापि व्यवतेः पादर्थत्वमवसीयते । 'पशुमालभेत' इति च श्रुतेर्हृंदयजिह्वादिभिव्यंवत्यवयवैरुपरिष्टाद् व्यवहारो दृश्यते, न जात्या । कर्मभिरुच द्रव्यस्यापेक्षितत्वाद् व्यक्तिपक्षेऽपेक्षिताभिधानस्, नेतरत्र । सिद्धस्वरूपायाश्च व्यक्तेरभिधेयत्वं युक्तम्, नाप्रसिद्धाया जातेः । अतो व्यक्तिः शब्दार्थः ।

किमित्युभयं वाच्यं नाऽऽश्रीयते, प्रयोगप्रतीतिकियोपपत्तिरिति चेत् ? न । अनेकशिककर्पनाप्रसङ्गादेकाभिधानेनैव संबन्धादिरत्र प्रतीतेरुपपन्नत्वाद् व्यक्तेरे-वाभिधेयत्वम् । सामान्यप्रत्ययः कथमिति चेद् ? व्यक्तिसंबन्धादुपपत्स्यते । यत्रैव क्रियानुपपत्तिः, तत्रैव वाऽर्थापत्त्या व्यक्तिवचनत्वं युक्तम्, अन्यत्र तु पूर्वं-प्रतीतेर्जातिवचनत्वमेव न्याय्यमिति चेत् ? न । उक्तमार्गणानेकशिककरपनादि-दोषप्रसङ्गात् । अनवस्थितशब्दार्थंसंबन्धापत्तेः, संशयापत्तेश्च । व्यक्तिवादिनः कथं निर्निमत्तता व्यक्त्यन्तरे शब्दस्य प्रवृत्तिरिति चेत् ? तदाक्वतिचिह्ननिमित्तत्वाद् व्यक्त्यन्तरे प्रयोगस्याविरोधः ।

भाष्यकारस्तु कथं सामान्यावगितिरित्युपन्यस्याऽऽकृतिश्चिह्नभूता भविष्यती-त्युत्तरं ददाति, तदसंबद्धम् । कथं सामान्यप्रत्ययकारणे पृष्टे व्यक्त्यन्तरप्रयोग-निमित्तं कथ्यते । तेनाध्याहारेणैतद् व्याख्येयम् । कथं सामान्यावगितिरिति चेत् ? व्यक्तिसंबन्धात् । कथं व्यक्त्यन्तरे प्रयोगः ? चिह्नत्वादाकृतेरित्येवम् ।

यद्वा कथं सामान्यावगितिरिति चेदित्युपन्यस्ते, पूर्वपक्षवादी सामान्यावगित-मपह्नोतुमशक्नुवन्नाकृतिविशिष्टव्यक्त्यभिधानपक्षं परिगृह्णात्याकृतिश्चिह्नभूता-

व. संख्येयत्वाद् कारकत्वाच्चो ।

२. क. सामान्याप्रत्ययः कारणे।

विशेषणभूताऽभिधेया भविष्यति । अतश्च तत्प्रतीतिरचोद्या । तेन केवला, विशिष्टा वा व्यक्तिः शब्दार्थः । तथा च 'षड् देया' इत्येवमादिषु षडादिका संख्योपपत्स्यते अन्यं तद्वर्णमिति च व्यक्त्यन्तरेऽन्यशब्दोपपित्तस्तद्वर्मता च भविष्यति । अन्यथा व्यक्त्यन्तरानयनेऽपि जातेरन्यत्वादगुणत्वाच्चोभयमनुपप्तम् । तस्माद् व्यक्तिः शब्दार्थं इति प्राप्ते ।

#### सिद्धान्तः

अभिधीयते । नैतत् शब्दवाच्येतिः कि त्वाकृतिः पदार्थं इति विज्ञायते, 'श्येनचितं चिन्वोत' इति श्रवणात् । अत्र हि श्येनव्यक्ति चयनेन कुर्यादाकृति वेति वाक्यार्थौ स्याताम् । यावदिष्टकाभिः श्येनव्यक्तेः कर्तुमशक्यत्वात्, स्नाय्वादिभिरप्यनित्रृंत्तेरिष्टकाबाधाच्छ्येनव्यक्तेः प्रयोजनकल्पनाच्चिनोतेरमुख्यार्थत्वात् 'कर्मण्यग्न्याख्यायाम्' इति स्मृतिपरित्यागप्रसङ्गाच्च । चयनेन श्येनव्यक्ति कुर्यादित्येवं तावन्नोपपद्यते । तथाऽऽकृतेरपोष्टकाभिः कर्तुमशक्यत्वात् दैविनिमत्तत्वात्, प्रयोजनकल्पनाच्चिनोतेरयथार्थत्वप्रसङ्गात्समृतिबाधाच्चाऽकृति कुर्यादित्यपि नोपपद्यते । परिशेषाच्छ्येनिमव चितमग्निस्थलं चयनेन निर्वंतंयेदिति वाक्यार्थः । ततश्च यया कयाचिच्छ्येनव्यक्त्या सदृशस्याग्नेश्चेतुमशक्यत्वात् । सर्वव्यक्तिसादृश्यासंभवात्, अतीतानागतव्यक्तिसादृश्यानुपपत्तेश्च श्येनाकृतिसादृश्यसंपत्तिसंभवाच्चाकृतिः शब्दार्थं इति निश्चीयते ।

अथ कस्माच्छ्येनव्यक्तिभिश्चयनचोदनेयं नाऽऽश्रीमते 'श्येनचितं चिन्वीत' इति । तत्र भाष्यकारेणोत्तरं दत्तम् 'ईिष्सिततमो ह्यसौ' श्येनशब्देन निर्दिश्यते' इति । तद्युक्तम् । न ह्यत्र श्येनशब्दः स्वार्थः; न च सकलश्येनचिच्छब्दोत्तरकालं श्रुतत्वाद् द्वितोयायास्तदन्तो", येनेप्सिततमार्थप्रतिपादकः स्यात् । तेन कर्मण्यग्न्या-ख्यायामिति स्मृतेः श्येनशब्दार्थस्य करणत्वं निषेद्धव्यम् । कर्मणि हि कारके चिनोतेः विवप्तत्ययः स्मर्यते । यदि चिनोतिरग्न्याख्या भवति । न च चिनोतेः केवल-स्याग्निवचनत्वं संभवति । तेन क्वबन्तचिनोतिश्रुतेः श्येनचिच्छब्दस्य सकल-स्याग्निवचनत्वं निश्चीयते, न श्येनशब्दस्य पृथगर्थता । तेन न श्येनशब्दार्थं करणत्या विज्ञायते । यदि वासौ करणं स्यात्ततो लक्षणाभावात्तृतीयासमास-वचनानुपपत्तिभवेत् । तृतीया चाश्रुता कल्पनीया । श्रुतकरणत्वे इष्टकापरित्यागश्च

१. क. तद्वण्यामिति ।

२. क. दिष्टकादि:।

३. पा० सू० (३-३-९२)।

४. क. न ह्यसो ।

५. नच श्येनशब्दो द्वितीयान्त इत्यर्थैः।

स्यात् । सत्यां च गतौ प्रतिषिद्धाऽनेकश्येनव्यक्तिर्हिसा जायते, तेन करणत्वानुः पपत्तेः श्येनिमव चितमिन चिन्वोतिति वाक्यार्थः । अतश्योक्तेन न्यायेनाऽस्य वाक्यस्याध्यकृतिपक्षे संभवादाकृतिः पदार्थं इति ।

नैतदेवम् । न हि चयनिक्रयासंभवमात्रेणाऽऽकृतेरिभधेयत्वं लभ्यते, व्यक्तिपक्षेऽप्युपलम्भनादिक्रियासंभवात् । बहुत्वाद्यालम्भनादिवादयानां तदन्यथानुपपत्या व्यक्तेरेव पदार्थत्वमवसीयते । अथाकृतिपक्षेऽपि व्यक्तिलक्षणया तान्युपपत्स्यन्त इत्युच्यते, तदैतदिपि शक्यमेव वक्तुं श्येनवाक्ये व्यक्तिराकृतिलक्षणार्थेति । युक्ता चेकत्र लक्षणा, नेतरेषु बहुषु । अगत्या वा तृतीयासमासश्ययणं श्येनवाक्ये करिष्यते । संख्याकारकाद्युपपत्तिश्च व्यक्तिपक्षे तेन व्यक्तिः शव्दार्थं इति स्थिते अभिधीयते जातिरभिधेयेति ।

## कुतः-पूर्वं सामान्यविज्ञानाच्चित्रवृद्धेरनुद्भवात् । गामानयेतिवाक्याच्च यथारुचिपरिग्रहात् ॥ १०८२

गोशब्दोच्चारणे हि पूर्वमेवागृहीतासु व्यक्तिषु सामान्यं प्रतीयते तदाकार-ज्ञानोत्पत्तेः पश्चाद् व्यक्तयः प्रतीयन्ते अतश्चाऽऽक्रुतिप्रत्ययस्य निमित्तान्तरा-भावाद् व्यक्तिप्रत्यये च पूर्वंश्रतीतसामान्यनिमित्तत्वादाकृतिः शब्दार्थं इति विज्ञायते । यदि च व्यक्तयोऽभिधेया भवेयुः ततः तासां चित्रखण्डमुण्डादिविशेष-स्वरूपग्रहणाद्विचित्रा शब्दोच्चारणे बुद्धिः स्यात् । एकाकारा तूत्पद्यते । तेनाप्या-कृतिः शब्दार्थं इति निश्चीयते ।

### सामान्यस्य वाच्यत्वसमर्थनम्

गामानयेति चोदितेऽर्थप्रकरणाभावे यां कांचित्सामान्ययुक्तां व्यक्तिमानयिति, न सर्वाम्, न विशिष्टाम् । यदि च व्यक्तेरिभधेयत्वम्, ततः सर्वासां युगपदिभिहि-तत्वादशेषानयनं स्यात् । या वाऽभिधेया सैवैकाऽऽनीयेत, यतस्त्वविशेषेण जाति-मात्रयुक्ताऽऽनीयते । तेनापि सामान्यस्य पदार्थत्वं विज्ञायते ।

## ब्यक्तेर्वाच्यत्वेऽनुपपत्तिप्रदर्शनम्

व्यक्तिपक्षे च सर्वा वा स्वतन्त्रा व्यक्तयोऽभिधीयेरन्, व्यक्तिविशिष्टो वा समु-दायः, काचिद्वैका व्यक्तिरिति । तत्र सर्वव्यक्त्यभिधानं तावदयुक्तम् । अनेकवाचक-शक्तिकल्पनाप्रसङ्गादिनित्यशब्दार्थंसम्बन्धापत्तेरशेषव्यक्तिग्रहणाशक्तेश्च सम्बन्धा-ग्रहणे सति व्यवहारानुपपत्तेः । नित्यवद् गोशब्दस्याष्टशब्दवद् बहुविषयत्वादेक-

१. क. तदेतदपि।

वचनद्विवचनश्रुत्यसम्भवाद् गोशब्दाभिहितासु च सर्वव्यक्तिषु शुक्लगुणाभावे गौः शुक्ल इति सामानाधिकरण्यासम्भवात् । 'पशुना यजेत' इति च पशुशब्दोपात्ताभिः सर्वव्यक्तिभिर्यागस्य कर्तुमशक्यत्वात्ततश्च वेदप्रामाण्यप्रसक्तिः ।

### समुदायस्य वाच्यत्वनिरासः

एवं समुदायपक्षोऽिष न संभवति । तत्रापि हि विशेषणत्वेन व्यक्तयोऽिभ-धातव्याः ततश्चोक्तदोषप्रसङ्गः । व्यक्तिव्यतिरिक्तसमुदायकल्पना, तेन च व्यवहाराभावादिभिधानानर्थंक्यम्, समुदायिविनाशे च तस्याप्यनित्यत्वादिनित्य-शब्दार्थंसम्बन्धप्रसङ्गः । समुदायस्य चैकत्वाद् द्विवचनबहुवचनानुपपत्तिः सामाना-धिकरण्यासम्भवश्च चामूर्तेन यागाद्यसम्भवद्विदस्याप्रामाण्यम् ।

अथैका व्यक्तिरिभधीयत इत्युच्यते ? तत्रापि सम्बन्धानित्यत्वम् । काऽसाव-भिधीयत इत्यज्ञानाद्वचवहाराणामसम्भवः । सामान्यप्रत्ययानुपपत्तिद्विवचनबहु-वचनाभावप्रसङ्गः । प्राक् चाभिधेयव्यक्त्युत्पत्तेकत्तरकालं च प्रयोगासम्भवः । समाने च गोत्वे प्रतीतौ चेयभिधीयते, नेयमिति विशेषकारणं नास्ति ।

### एतावता वार्तिकेन व्यक्तिसमुदायपक्षौ दूषियत्वा जातिपक्षः समिथितः अपरभाष्यव्याख्यायाम्

अतः परं भाष्यार्थः । यदि चैका व्यक्तिरभिधेया भवेत्, व्यक्त्यन्तरे प्रयोगो न स्यात् अभिधेयव्यक्तेस्तत्राभावादत्यन्तविलक्षणत्वाच्च । सामान्यविशेषविनिमूंका हि व्यक्तिरित्युच्यते । न च सामान्यविशेषो मुक्त्वा व्यक्त्यन्तरेऽन्यदस्ति,
येन शब्दप्रयोगः स्यात् । ननु च यथैवेका सामान्यविशेषविनिर्मुका, तथा द्वितीया,
यतश्च यथैवेकस्यां सामान्यविशेषविनिर्मुकायां शब्दस्य प्रवृत्तिः एवमविशेषादितरत्रापि भविष्यति । यदि सामान्यक्ष्पम्, विशेषरूपं वा व्यक्त्यन्तरं स्यात्
ततो विलक्षणत्वाच्छब्दो न प्रवर्तते. यदा तु तदप्युभयविनिर्मुकं रूपम्, तदा
तुल्यरूपत्वादयुक्ता शब्दस्य प्रवृत्तिरिति । यद्येवं सामान्यविशेषविनिर्मुकत्वादेकत्रेतरत्र च शब्दो वर्तते; हन्त तर्हि सामान्यविशेषविनिर्मुकत्वमेव सामान्यं
शब्दस्याभिधेयं स्यादिति सिद्धो नः पक्षः । तस्याऽऽकृतिशब्दवाच्यत्वे केवलं
भवतः प्रद्वेष इति ।

पूर्वपक्षवाद्याह नैवं मयोच्यते सामान्यविशेषविनिर्मुक्तत्वाद् व्यक्ती शब्दो वर्तते व्यक्त्यन्तरे वेति, किन्तु सामान्यविशेषव्यत्तिरेकेणान्यापोहवद्व्यक्तिः कथ्यते। तत्र कथं सामान्यमेव तींह वाच्यमित्युच्यते। यो ह्यथंः सामान्यस्य विशेषाणां चाऽऽश्रयः, सा व्यक्तिः न सामान्यविशेषौ ततश्च यथैवैकस्यां सामान्य-विशेषव्यतिरिकायां व्यक्ती शब्दस्य वृत्तिः यथाऽन्यस्यापि भविष्यति ।

सिद्धान्तवाद्याह् —यदि तावत्सामान्यविशेषिविनर्मुकत्वाच्छव्दो वर्तते, ततः सामान्यमेव वाच्यम् । अथ समानं निमित्तं नास्ति, तदा व्यवत्यन्तरे वृत्तिनं प्राप्नोति । तदभावेऽिष चेद्वतेंत, ततोऽश्वव्यक्ताविष वृत्तिप्रसक्तरेतिप्रसङ्गः स्यादिति । नैवस् । सामान्यनिरपेक्षायामेव शब्दप्रवृत्तौ प्रयोगकृतव्यवस्थाश्रयणान्त्रातिप्रसङ्गो भविष्यति । यद्येवं प्रयोगवशेन शब्दो वर्तेत, ततोऽद्य जातायां गवि न दृष्ट इति शब्दो न प्रवर्तेत । तेन प्रयोगकृता चेद् व्यवस्था, व्वचिदप्रसङ्गः न चेदतिप्रसङ्ग इति ।

यत्तु भिन्नासु व्यक्तिषु सामान्यप्रत्ययो न प्राप्नोत्ययमपि गौः, अयमपीति तिदहातिप्रसङ्गापादनेन न संबध्यत इति व्यक्त्यन्तरे प्रयोगो न प्राप्नोतीत्यस्मिन्न-वसरे वक्तव्यम् । शक्त्या तिह् व्यवस्था भविष्यति । यत्र शक्तः शब्दः तत्र वितिष्यते प्रयोक्ष्यते च, यत्र तु शक्तिनीस्ति, तत्र प्रयोगप्रवृत्ती न भविष्यतः तत्र या गोत्र्यक्तिष्वेव शक्तेः प्रयोगव्यवस्था भविष्यति ।

नैवमिष व्यवस्था लभ्यते । प्राक् प्रयोगाच्छव्दशक्तेरिवज्ञानातप्रयोगप्रतीत्य-धीनं हि शब्दशक्तिज्ञानम् । तत्कथमिवाऽनुत्पन्नं प्रयोगकालेन व्यवस्थाकारण-त्वेनाऽऽश्रयितुं युक्तम् । यद्यपि प्रयोगाच्छिति जानाति, तथाऽपि प्रयोक्त्रा कथं ज्ञातं गोव्यक्तावयं शक्तः शब्दः नाश्वव्यक्ताविति, तेनाश्वव्यक्ताविप प्रयोगः प्राप्नोति ।

जात्या किमिति व्यवस्था नाऽऽश्रीयते यत्र गोत्वमुपलक्षणम्, तत्र शब्दो वर्तिष्यते, यत्र तत्रास्ति, तत्राश्वव्यक्त्यादौ वृत्तिनं भविष्यति तत्रश्च व्यवस्था- सिद्धिरिति । सत्यमेवं सिध्यति, किं त्वापन्नो भवानस्मत्पक्षमाकृतिर्वाच्येति । न ह्यनिभधाय गोत्वमुपलक्षणं गोव्यक्तावेव प्रयोगव्यवस्था लभ्यते, तच्चेदमभिहितं सिद्धमाकृतिशब्दार्थत्वमिति ।

पूर्वपक्षवादी तु द्वितीयं पूर्वपक्षमुपन्यस्यति सत्यमाकृतिरिभधीयते, कि तु गुणत्वेन स्थिता, व्यक्तिः प्राधान्येन शब्दार्थः । न चाऽऽवयोरुभयं नाभिधीयत इति प्रतिज्ञा । कस्यचित्प्राधान्येन किचिद्धियतया विवक्षितम्, किचिद् गुणत्वेन, तदुक्तं व्यक्तिः प्राधान्येनाभिधेयेति । एवं सित प्रयोगव्यवस्थोभय-प्रतीतिश्च तथाऽऽलम्भनादिक्रियोपपत्तिश्च भविष्यति ।

इतरस्त्वाह—नैवं लभ्यते। जातिङ्चेत्पूर्वमभिधेयत्वेनाभ्युपगताऽत्रैव शब्द-स्योपक्षीणशिक्तत्वाक्ष व्यक्तिवचनता लभ्यते। न चाऽऽक्रतिसंवदनेनापि व्यक्ति-प्रतीतेरन्यथाऽप्युपपन्नत्वात्सत्यां गतावनेकार्थता युज्यतेऽभ्युपगन्तुम्। अर्थापत्त्या च शब्दस्य वाचकशिक्तः कल्प्यते। सा च यदा व्यक्तिप्रतीतेरन्य थाऽप्युपपन्नत्वात् क्षीणा, तदा वाचकशिक्तकल्पनायां प्रमाणं नास्ति। न च सामान्यविशेषवचनत्वं शब्दस्य दृष्टम्, अक्षादिशब्दानामनेकसामान्यवचनत्वात्। अन्वयव्यतिरेकाभ्यां च व्यक्तेरशब्दार्थत्वं निश्चीयते। अनुच्चिरतेऽपि शब्दे प्रतीतसामान्यस्य व्यक्तिप्रतीतेः श्रुतशब्दस्य चाऽगृही सामान्यस्य व्यक्तिप्रत्याभावात्तेनाऽऽकृतिरेव शब्दार्थं इति।

साम्प्रतं पक्षान्तरमुपन्यस्यति अथ व्यक्तिविशिष्टायामाकृतौ किमिति न वर्तते । तदेतत् प्रयोगप्रतीतिकियासंभवत्वेन वा पक्षान्तरमुपन्यस्तम् । यद्वा व्यक्तेरेव शब्दार्थत्वं साधियतुमिदमुच्यते । अनेनाभिणयेण कदाचितिः द्वान्तवाद्याकृतेः शब्दार्थत्वमनेनाभ्युपगतमेवाऽऽलम्भनादिकियासंभवश्य भविष्यतोत्यनेनाभिप्रायेण व्यक्तेरिप गुणत्वेनाभिधानिमच्छति । ततोऽहं पूर्वं तावद्विशेषणे वर्तत्तुमहंतीित व्यक्तिव्चनत्वमेव साधियष्यामीति ।

इतरस्तु—तदिभिप्रायं ज्ञात्वोत्तरं वदित व्यक्त्यन्तरिविशिष्टायां प्रयोगो न प्राप्नोति । यदि हि व्यक्तिविशिष्टा जातिरिभधीयते, ततो व्यक्त्यभिधानपक्षोक-दोषप्रसङ्गः, अनेकशक्तिकत्पनादिरूपो व्यक्त्यन्तरे प्रयो व्य न प्राप्नोति, विशेषणस्यान्यत्वादिति, तेन जातिरेव शव्दार्थः।

ननु गुणभूता प्रतीयते, अतश्चान्येन प्रधानेनाभिधेयेन भवितव्यमिति। नैवं शब्देन तावत्सैवाऽभिधीयते। यदि विवक्षावशेनार्थाद् गुणत्वम्, प्राधान्यं वा भवित, भवतु नाम। न तावता शब्दाभिधेयत्वं व्याहन्यते। यदा चासौ शब्देना-भिधीयते, तदा गुणत्वं नैव प्रतीयते। तेनार्थाद् गुणत्वप्रतीतिरदोषः। नन पूर्वं-पक्षोक्तैः कारणेव्यंक्तेरेव शब्दार्थत्वं युक्तम्, व्यक्त्यन्तरे प्रयोगो न प्राप्नोतीति चेत् अकृतिचिह्नभूता भविष्यति। यथाऽनिभधीयमानमिप काकनिल्यनं देवदत्तगृहशब्दस्य स्वार्थमभिदधतिश्चह्नभूततां प्रतिपद्यते, तद्वदाकृतिश्चिह्नं व्यक्त्यभिधाने भविष्यति।

भाष्यकारेण तु दण्डिशब्दो दृष्टान्तत्वेनोपात्तः । यथा तेन न नाम किल दण्डोऽभिधीयते । अथ च दण्डिविशिष्टः पुरुषः प्रत्याय्यते, तद्वदाकृतावपीति । ननु दण्डिशब्दे प्रकृत्या दण्डोऽभिधीयत एव । कथमुच्यते न च त्सवदृण्डोऽभिधीयत इति ? कथं चोपलक्षणत्वेनाऽऽकृतावुपन्यस्तायां विशिष्टः प्रत्याय्यत इति विशेषणं वृष्टान्ततयोपन्यस्तामिति ? नायं दोषः । विशेष्याभिधायकप्रत्ययाभिप्रायत्वाइण्डानभिधानस्य, यथा प्रत्ययेन, न च तावद् दण्डोऽभिधीयते । अथ च तिद्विशष्टः
पुरुषाः प्रत्याय्यत, तथेहापि भविष्यतीत्यभिप्रायः । यत्तूपलक्षणोपन्यासे विशेषणस्य
दृष्टान्तता न युक्तेति । तदुपलक्षणस्यापि विशेषकत्वान्न चोद्यम् । यद्वा केनिचत्सामान्येन दृष्टान्तता भविष्यत्यनभिधेयत्वेन विशेषकत्वेन चेत्यदुष्टम्, ततश्च सम्यगभिहितं यथा दण्डिशब्दे, तद्वदत्रापि भविष्यतीति । एवं चाप्रसङ्गातिप्रसङ्गौ न
भविष्यत इति ।

तदेतन्त युज्यते । युक्तं देवदत्तगृहस्य, पुरुषस्य च केवलस्याभिधानम्, विशिष्टप्रतीताविष काकनिलयन-दण्डयोः प्रत्यक्षदण्डशब्दावगतयोविशेषणत्वोषणत्तेः । न
तु गोत्वस्यासंनिहितस्येहोपलक्षणत्वं युज्यते । अप्रतीतिवशेषणं विशेष्याप्रतीतेनं
च दण्डिशब्दवत्तदवयवेन गोत्वाभिधानं प्रतीमः, येन द्वितीयावयवेन व्यक्तेरेवाभिधानं स्यात् । अतश्च यदि तावद्गोत्वमभिधीयते, ततस्तदेवोक्तेन न्यायेन
वाच्यं भवेत् । अप्रतीतस्य विशेणत्वासंभवात् । उक्तवदितप्रसङ्गः शब्दप्रयोगस्य
प्राप्नोति । न च यथा दण्डिशब्दः केवले दण्डे न प्रयुज्यत इति विशिष्टवचनोऽवधायंते, तद्वदाकृतौ प्रयोगाभावाद्विशिष्टवचनोऽवधारियतुं शक्यते । क्येनचित्यादावाकृतौ प्रयोगदर्शनादन्वयव्यतिरेकाभ्यां च जातिरेव वाच्येत्यवधायते । क्येनचिद्वाक्ये केवलायामाकृतौ प्रयुक्तत्वात् । क्वचिदिष चाऽप्कृत्या विना व्यक्तिमात्रे
प्रयोगादर्शनात् । एवं येऽिष सम्बन्धसमुदायादयः पूर्वपक्षाः । तेऽप्युक्तेन न्यायेन
निराकृताः । तेनाऽऽकृतिरेव शब्दार्थं इति ॥ ३३ ॥

न्या १ सु० — अन्यदर्शनाच्चेति पूर्वपक्षसूत्रान्तरगतमाध्यं स्पष्टत्वादुपेक्ष्य, आकृतिस्तु क्रियाशंत्वादिति सिद्धान्तसूत्रंच्याख्यानार्थं वचनमाकृतौ सम्मवतीति माध्यं दुष्टत्वसामान्येन बुद्धिस्थमपिठत्वैव दूषयित — कि चेति । न केवलमेतदेव माध्यमुपेक्षितव्यं कि त्वन्यदपीति कि च शब्दार्थं: यद्वा कस्मै देवाय हिवषा विधेमेत्येकशब्दार्थं किमो व्याख्यानात्, एकशब्दस्य चापो भूयिष्ठा इत्येको अन्नवीदित्यन्यार्थंदर्शनादन्यच्च माध्यमुपेक्षितव्यमित्यर्थं-लाम: । किमित्युपेक्षितव्यमित्यपेक्षायाम् नैवेत्युक्तम् । नैवाकृतिस्तु क्रियार्थंत्वादिति वदता सूत्रकृतेष्टकामिराकृतिसम्पादनमम्युपगतम्, येन च यत्र साऽऽकृतौ सम्भवतीत्येवं सूत्रव्याख्या युज्येतेत्यर्थः । किमिति नाम्युपगतमित्याशङ्कष्टाह—यत इति । स्वरूपेण जाते-नित्यत्वात्स्वव्यक्तिभूतद्रव्यसमवायित्वेन सम्पादनं वाच्यम् । तदिप नित्येष्वात्मादिषु नित्य-सिद्धत्वाक्ष सम्मादनमपेक्षते । कृतकेष्वध्यारम्मकहेतुस्वमावादेव बदारक्षे द्रव्ये जातिसम-

वायाच्छ्येनस्वजातीयव्यक्त्यनारम्भिकाभिरिष्टकाभिः इयेनत्वजातिसम्पादनमयुक्तमित्येवं रूप-स्योपालम्मस्य दोषस्येष्टकाभिः इयेनत्वाकृतिसम्पादनाम्युपगमे प्रसङ्गान्नेदमम्युपगतः भित्यर्थः ।

कस्तिह् र्येनवचनचोदनार्थं इत्याशङ्क्ष्याह—पिण्टेति । अमी पिष्टपिण्डाः सिहाः कार्या इत्युक्ते पिष्टपिण्डेन सिहाक्कितिव्यक्त्योः सम्पादनाश्चक्तेयंथा पिष्टपिण्डानामेव सिहा-कृतिसादृश्यसम्पादनं चोदनार्थः तथात्रापीत्यर्थः । प्रयोज्यव्यापारवाचिना सम्पत्तिश्च रेव प्रयोजकव्यापारः सम्पादन लक्ष्यते । नन्वाकृतिन्त्यत्वे सम्पादत्वामावात्तद्वाचित्वे र्येन-श्च साहस्यपरत्वेन गौणत्वापत्तेस्तत्परिहाराय व्यक्तिपक्ष एवात्राश्चीयते । र्येनव्यक्तेश्च यत्नेनानुत्पाद्यत्वेऽपि र्येनस्त्रीपुंसयोगेनोत्पादियतुं शक्यत्वात्प्रथमश्चत्रयेनश्च व्याख्यातुं शक्यत्वादित्याशङ्क्षय—पक्षद्वयेऽपीत्यु-कृम् । र्येनस्त्रीपुंसयोगेनोत्पादिताया अपि र्येनव्यक्तेरन्नश्चाधारत्वायोगेनाग्व्याधारानुपपत्तेः । 'कर्मण्यन्याख्यायामिति स्मृतिवाधप्रसङ्कादवृष्टार्थंत्वापत्तेश्च तत्वरिहाराय गौणत्वाश्यणमप्युचितिमत्याश्चयः । नन्वेवं सित्व व्यक्तिसादृश्यस्यापि सम्पादित्यं शक्यत्वात्कयमस्य र्येनशब्दस्याकृतिवाचित्वेन निश्चय इत्याशङ्क्ष्याह्याह्यात्र सम्पादित्यं शक्यत्वात्कयमस्य र्येनशब्दस्याकृतिवाचित्वेन निश्चय इत्याशङ्क्ष्याह्याह्य स्थाति सम्पादिविश्चेषेपा व्यक्तिश्चविश्वेषोपादानेन सम्पाद्वित् शक्यत्वात् सक्रलव्यक्त्यन्तरमात्रविलक्षणेन र्येनविश्चेषेण व्यक्तिशब्दामिलप्येन साहस्य-सम्पादनं सक्रलविश्वेषोपादानेन स्यान चेष्टकाभित्रत्वन्तत्वक्ष्यत्वात् सक्रलविश्वेषोपादानेन स्थान चेष्टकाभित्रत्वन्तत्वक्षयात्वाते सम्पादनं सक्रलविश्वेषोपादानेन स्थान चेष्टकाभित्रत्वन्ति सम्पादितं शक्यमिति मावः ।

अथ सामान्यविशेषाध्यभृतमसाधारणं व्यक्तिशब्देनामिप्रेतम्, ततस्त्वस्यैवंविधमिति
निरूपणरूपविकल्पगोचरत्वामावाञ्चानेन सह विकल्पगोचरस्य सादृश्यसम्पादनं कथंचिच्छक्यमित्यथं: । ननु यद्यपि सामान्यविशेषाश्रयस्य व्यवत्याख्यस्यासाधारणस्य रूपेणैवंविधमिति विकल्पगोचरत्वात्सादृश्यप्रतियोगित्वं न सम्भवतीति विशेषाविच्छन्नेन च तेन
सादृश्यमिष्टकामिरशक्यसम्पादं सामान्याविच्छन्नेन च सादृश्यमुच्यमानं विशेषणे पूर्वेनिपातात्सामान्येनैवोक्तं स्यात् तथापि सामान्यविशेषाभ्यापन्यवित्येवं रूपविकल्पगोचरत्वोपपत्तेरसाधारणश्रव्दामिल्पया व्यवस्या सह सादृश्यं सम्पादयिष्यत इत्याशङ्क्रयानिर्धारतिविशेषया
यया कयाचिद्वचक्त्या सादृश्यं (विधीयेत निर्धारितविशेषया वा यया कयाचिदिति
विकल्प्याद्यपक्षे तावद् दूषणमाह सामान्येति । सामान्यविशेषावच्छेदकत्वेन यन्नापेक्षते
सादृश्यं ) तत्त्वोक्तम् । तच्च व्यतिमान्नेऽपि नित्यप्राक्षं सर्वस्य येन केनचित्सादृश्यावञ्यं
मावादित्यथं: । श्येनव्यक्त्या यया कयाचिदिपि सु विशेषणे श्येनत्वाकृतिव्यतिरिक्तस्य

१. अयं पा० २ पु० ना०।

च्येनव्यक्तिमात्रस्यामावाच्छेचनत्वाकृतिसादृश्यमेवोत्पचते इति मावः । द्वितीयपक्षे तु यद्वचित्तिसादृश्यं विहितम्, तद्शिमस्तत्सादृश्यस्याज्ञन्यसम्पाच्यवाद्वचद्वयस्यन्तरसादृश्यस्य चाविहितत्वात्सर्वपुष्वविषयत्वं चास्त्रस्य व्याहृन्येतेत्याह् — एकेति । सूत्रार्थं पुपसंहरित— तस्माविति ।

ननु चेति माष्येण श्येनव्यक्तेश्वयनोत्पाद्यत्वायोगेऽपि चयनोत्पादकत्वेन विधिः सम्म-वति, एकव्यक्त्यनुत्पाद्यत्वेऽपि चयनस्य बह्वीमिश्त्पादयितुं शक्यत्वादित्याशङ्काच न साध-कतम इत्यनेन श्येनशब्दार्थंस्येप्सिततमत्वावगतेः साधनत्वेन विधिनं सम्भवतीत्युक्तस् । तदुपपादयति—न होति । यद्यप्ययं कर्मशब्दः क्विप्शत्ययवाच्यविशेषणत्वास्रोपपदिविशे-षणम्, तथापि कमंणि हन इत्यतः सूत्रादनुवर्त्तमानस्य कर्मशब्दस्योपपदिवशेषणत्वान्न शब्दार्थस्य कमैतावसीयत इत्याशयः । अतश्ययनेनेति विष्यर्थप्रतिपादकं माध्यं न्याचर्ट -इयेनमिति । ननु श्येनाकृतिव्यक्त्योश्रयनेनोत्पादियतूमशक्यत्वात्कथमेष विव्ययः स्यादित्या-शङ्क्रयोक्तमेव सादृश्यलक्षणार्थंत्वं माध्यकारामिप्रेतत्वप्रदर्शनार्थं पुनराह—तत्रापीति । रयेनसदृशं चीयमामिष्टकासमूहं चयनेन भावयेदिति विष्यर्थोऽनेन दशितः। चयनमाकृतौ सम्मवतीत्याद्यस्यापि भाष्यस्य सादृश्यविषयत्वेन समर्थनीपपत्तेर्यंथाश्रुतस्यैव पूर्वोक्तं दूषणं दर्शितम् । जमयत्रेत्यादिना क्रियार्थंत्वस्योभयत्र साम्येनानिश्रायकत्वमाशङ्क्रय, कि पुनरत्रेत्यनेन पूर्वपक्षहेतोरनिश्वायकत्वापादनायैवाकृतेः क्रियार्थंत्वमुक्तम्, नाकृतिवाच्यत्व-निश्रयायेति सुचितम् । तत्स्पष्टत्वादन्यास्याय कथं तह्यांकृतिवाच्यत्वितश्रय इत्यपेक्षाया-माकृतिस्त्वित तुशब्दसूचितोपपत्तिप्रदर्शनार्थमाकृतिरित्यादिमाध्यमाकृतिवाच्यत्वं प्रतिज्ञाय व्यक्तिवाच्यत्वपारिशेष्यादिनराकरणाद् युक्तमाशङ्क्ष्य संक्षेपेण व्याचष्टे-असाधारण इति । व्यवस्थाकृत्योमंच्ये का वाच्येति विचारणायां व्यक्तिवाच्यत्वे निराकते पारिशेष्यादाकृति-वाच्यत्वं निश्चीयत इति मावः।

ग्रन्थस्त्वेयं योज्यः असाधारणे व्यक्त्याक्ष्ये यदा घाडदप्रवृत्तिनं सम्मवित, तदा पारिघोष्यादाकृतिः घाडदार्थं इति परिग्रह इति पूर्वप्रन्थगतं परिग्रहपदमनुवक्तव्यं घाडदार्थपदं
चाष्याहार्यं कथं व्यक्ती घाडदस्य प्रवृत्त्यसम्मव इत्याचाङ्कातिराकरणार्थंत्वेन यदितिमाष्यं
व्याख्यातुमसाधारणे वाच्येऽङ्कीक्रियमाणे झाडदस्य प्रभूतेष्वनेकेष्वर्थेषु वृत्त्यसम्मवादित्येतदेवावृत्त्या योज्यम् । असाधारणत्वाच्य व्यक्तेरेकस्यामिष घाडदप्रवृत्तिनं सम्मवतीति
गाष्यसूचितार्थंप्रदर्शनायासाधारणघाडदः । सर्वसामान्यविधेषेमुक्ता हीत्यनेनैकापि व्यक्तिनं
घाटदार्थं इत्युक्तमिति व्याख्यानार्थंत्वेन चैतद्योज्यम् । किचिद्धि सामान्यक्ष्पं किचिद्धि
विधेषकृषं वावलम्ब्य घाडदेन प्रवित्तिवव्यं तद्वियुक्ते कृषं क्रयं प्रवर्त्तेत्याद्ययः । ननु
सामान्यविधेषकृपशाब्दप्रवृत्तिनिमित्तामावेऽपि तदुमयकृपरहितत्वमेव निमित्तं मविष्यति ।
न च तदेव सामान्यम् वस्तुकृपत्वादिति 'नैष दोष इत्यदिना न हि तत्सामान्यमित्यन्तेन

माष्येणाशङ्क्षय सामान्यविशेषरूपरहितत्वस्य तदाश्रयाव्यपदेश्यत्वापरपर्यायस्याश्चादिव्यक्ति-प्विप भावाद् गोशब्दप्रवृत्तिः प्रसज्येतेति प्रतिपादनार्थं यदीति भाष्यं व्याख्यातुम्-अग्यपदेश्यस्वेन चेत्युक्तम् । ननु सामान्यविशेषविमुक्तत्वाविशेषेऽप्यृगादिशब्दबस्प्रयोगतो व्यवस्था भविष्यतीत्याहेतिभाष्येणाशङ्क्षच तथा सत्यद्यजातायाङ्गव्यदृष्टप्रयोगत्वातप्रयमः प्रयोगो न स्यादिति यदीत्यनेन दूषणमुक्त्वा कथंचित्प्रयोगसम्मवेऽपि व्यवहारकालीनस्य प्रयोगस्य निर्द्धारितैकव्यक्तिविषयस्वेनानेकव्यक्तिसाधारण्यामावाद गौर्न पदा स्पृष्टव्येत्यादौ शाबलेया बाहुलेया वेति विकल्पबुद्धिः स्यान्न गोमात्रमिति सामान्यबुद्धिरित्येतदर्यं अतिपादकं सामान्यप्रत्ययक्चेति मार्व्यं व्याख्यातुम्—सामांन्याकारेण वेत्युक्तम् । गीनं पदा स्पृष्ट-व्येत्यादी यत्र सामान्याकारेण व्यक्तिविशेषमनाश्चित्य शब्दः प्रयुज्यते, तत्र विकल्पः प्रसज्ये-तैत्यर्थः । नन् व्यक्तिवाचिनोऽपि शब्दादिमधेयाविनामावेन सामान्यप्रत्ययोपपत्तिरित्या <u>शक्त्रय-ध्यापकेत्युक्तम् । गोत्वैकार्यंसमवायिनां शावलेयत्वाद्यवान्तरसामान्यरूपाणां विशे-</u> षाणां गोत्वव्याप्यत्वादवव्यापकगोत्वापेक्षामात्रेणेतरत्र तदाश्रयमृतमसाधारणं व्यक्तिराब्दा-मिलप्यं नैव भीत्वापेक्षं भवति । इतरेति पाठे त्वसाधारणशब्देनोक्तत्वात् व्यक्तिः परामृश्यते । ननु विशेषाणां गोत्वापेक्षत्वे तदाश्रयस्थासाधारणस्याप्यव्यमिचाराद् गोत्वाः पेक्षा,बलादापद्येतेत्याद्यङ्कृष व्याप्यस्य चूमत्वसामान्यस्य व्यापकाग्न्यपेक्षत्वेऽपि तदाश्रयस्या-साधारणस्याग्न्यपेक्षा नास्ति । वाक्यादिमावेन सन्दिग्धे धूमे असाधारणनिश्चयेऽप्यनिश्चया-दिति प्रतिपादयितुम् व्याप्यसामान्यस्य नैवं विशेषव्याप्यापेक्षयेत्युकम् । नन्वसाधारण-रूपेण व्यक्तेः शब्दार्थं त्वासम्मवेऽपि शावलेयत्वाद्यवान्तरसामान्यात्मकविशेषाविच्छन्नत्व-रूपेण शब्दार्थंत्वोपत्तेः कथं पारिशेष्यादाकृतेः शब्दार्थंत्वावधारणेत्याशङ्कराह — तत्रेति । तत्रैवं साधारणरूपेण शब्दप्रवृत्त्यसम्भवे सति विशेषाविच्छन्नत्वरूपेण व्यक्तेरिमधेयं वाच्यम्, तस्मिश्च पक्षे सम्बन्धकथनासम्भवादयो दोषाः स्युरित्यर्थः। वाच्यवाचकनियमहानिः, सम्बन्धानित्यत्वापत्तिः विकल्पप्रसङ्गः, शेषव्यक्त्यानयनापत्तिः। नित्यबहुवचनप्रसङ्ग-बाक्लादिशब्दसामानाधिकरण्यासम्भवश्रादिशब्देनोपात्ताः । एते च व्यक्त्यमिषानपक्षे, सर्वं व्यवत्यमिषानपक्षे च यथासम्भवं योज्याः । अनिश्रीयमानत्वादपि न विशेषाणां वाच्यतेत्याह—न चेति ।

नन्वेवमिष विकल्पसमुच्चयाद्यनेकपक्षसम्भवान्नाकृतेः परिशेषसिद्धिरित्याशङ्क्षय स्वतन्त्रयोविशेषणविशेष्यमावरिहतयोस्तावद्व्यक्त्याकृत्योविकल्पेन, समुच्चयेन वाभिषाननिरासेनैव निरस्तमित्याह एतेनेति । व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षोऽिष व्यक्तिविशेषणत्वेन पूर्वाभिषानापत्तेस्तिन्तरासेनैव निरस्त इत्याह्—व्यक्तीति । एतेन प्रयुक्त इत्यनुषङ्गः । आकृतिरिति पाठे प्रयुक्तिति विपरिणतानुषङ्गः सम्बन्धसमुदायाभिषानपक्षैनिराकर्त्तुमाह—सम्बन्धिति । सम्बन्धसमुदायययोरिष वाच्यत्वाभ्युपगमेऽवष्यवाच्यभूतसम्बन्धिसमुदायिविशेष्यणताऽभ्युपगन्तव्या भवतीत्यन्वयः । कस्मादित्यपेक्षिते—स्वरूपेत्युक्तम् । सम्बन्धाऽयम्, समुदायोग्यमिति स्वतन्त्ररूपेणाप्रतिते। सम्बन्धसमुदायिनिरपेक्षस्य सम्बन्धसमुदायनिरूपण-

स्यादाविधमागेन सर्वशब्दानां पर्यायत्वापत्तेरित्यर्थः । तथा सित को दोष इत्यपेक्षायामाह—तत्रापीति । व्यवत्यंशे च व्यवत्यमिधानपक्षोक्ताः सर्वे दोषाः स्युरित्याह—
व्यवत्यंशे चेति । समुदायस्य यस्य स्पद्धंमानैककार्यपरार्थंविषयत्वात्साक्षात् क्रियानिष्पत्तिः
क्रियासाधनविशेषणात्मकिमक्षकार्ययोविशेषणत्वेन विशेष्यत्वेन वा स्पद्धंमानयोव्यंक्त्याक्रृत्योन्तित्योह—न चेति । जातिव्यवत्योधास्यन्तभेदामावादुमाविष न स्त इत्याह—
अनन्त्यन्तेति । आकृतिविशिष्टव्यक्तिपक्षेऽपि व्यक्तिविशिष्टो वा, आकृतिविशिष्टो वा व्यक्तिमात्रं वा विकल्प्य आद्यपतं तावद् दूषयति—आकृतीति । द्वितीयपक्षे त्वाकृतिव्यतिरिक्ततिद्विशिष्टव्यक्तिमात्राव्यक्त्यमावात्सिद्धान्तापत्तिरिति स्वयमेवाशङ्कष्टाह—व्यक्तीति । एवमाकृतिव्यतिरिक्तायास्सप्तपक्ष्या निरस्तत्वात् । तिश्वरासेनैव च व्यतिकीर्णपक्षनिरासिसद्धेजिङ्ककारकसंख्यानां च प्रत्ययार्थंत्वेन प्रातिपदिकवाच्यत्वासिद्धेः शव्दस्वक्पस्य च प्रत्यक्षसिद्धत्वेनाऽवाच्यत्वस्य ।

नात्मानमिष्रते हि शब्दः कश्चित्कदाचनेति शून्यवादवात्तिकपाठिनरस्तत्वात्पारि-शेल्यादाकृतिवाच्यत्वसिद्धिरित्युक्तम् — इवानीम् ।

> 'तत्र प्रयोगगाहुल्यात्तिद्विशेषेषु सत्स्विष । प्रयोगात्परसामान्ये सति वाऽप्यप्रयोगतः ।। सास्नाचेकार्थंसम्बन्धिगोत्वमात्रस्य वाचकः । गोशब्द इति विज्ञानमन्वयव्यतिरेकजम् ॥'

इत्यनेन न्यायेनान्वयव्यतिरेकाम्यामिष गोत्वस्यैव गोशब्दवाच्यताऽयसीयत इत्याह— नानेति । गोत्वाकारविषयेव गोशब्दस्य वाच्येन सह सम्बन्धे वाचकत्वरूपे शक्तिरन्वय-व्यतिरेकाम्यां गम्यत इत्यर्थः ।

कृत्तद्वितसमासैः सम्बन्धामिधानं भावप्रत्ययेनेति स्मृतेः । सम्बन्धवाची वाच्यत्वशब्दः । शब्दशक्तिबन्यज्ञानकम्मत्वमेव वा शक्तिशब्देनामिप्रत्ये, गोत्वाकाराश्चितैव गोशब्दं प्रति वाच्यत्वरूपा शक्तिरिति योज्यम् ।

ननु वृद्धव्यवहारावसेयत्वाच्छवतेः, तस्य च सन् द्विष्ठवस्तुविषयत्वात् कथं निष्कृष्टैकाकारिवधया शक्तिरवसीयत इत्याशङ्कय तद्भैदेश्युक्तम् । सर्वात्मकवस्तुविषयत्वे शव्दशक्तेरेकेनैव गोशब्दादिना सर्वात्मकवस्तुप्रतीतिसिद्धेः शुक्लादिशब्दानर्थंक्यप्रसङ्गात् तद्भेदाद्वस्तुगतान् मिन्नाकारांश्च्छव्दशक्तयोऽनुसरन्तीत्यर्थं । मिद्यन्त इति भेदा इति व्युत्पत्या
वस्तुगता भेदा इति विग्रहीतव्यं वस्तुगतिमन्नाकारानुसारामावेनैकशब्दव्यक्त्यानर्थंक्यप्रसङ्गाद् बहुवचनेन सूचितः । निरंशवस्तुवादिनं निराकक्तुं —नानाकारेष्वित्य्युक्तम् ।
नानेकाकारेष्विति पाठे व्यावृत्तानुवृत्ताकारेष्वित्यर्थः ।

ननु गोमात्रविषयत्वे गोशब्दशक्तेः कथं गोशब्दात्पशुत्व-प्राणित्व-पाथिवत्व-द्रव्यत्व-सत्त्वावगितः। एकार्थंसमवायमात्रेण तिल्लश्च्याम्युपगमे शावलेयत्वादीनामपि निश्चयः स्यादित्याशङ्क्रभाह—तदेकेति । सामान्यान्तरावगितिनश्चयस्तैः सामान्यान्तरैर्गोशब्दार्थस्य गोत्वस्य व्यासेविशेषेश्व साहचर्ये सत्यप्यव्यासेस्तेषां सन्देहनिवृत्तयेऽन्यतोऽवधारणा-काङसेत्यर्थः ।

एवं सिद्धान्तमुपपाद्य, पूर्वोक्तान् दोषान्परिहर्त्तुमाह-अनत्यन्तेति । आदिशब्ददानित्य-त्वम् । ननु वस्तृतोऽत्यन्तव्यतिरेकाभावेऽपि शव्दान्तिकृष्टावगतेः कथं दोषप्रसङ्काभावोऽत आह—सा होति । कैवल्याभित्रायो निकृष्टचन्दो न स्वनिष्ठःवाभित्रायः । यद्यप्याकृतिः शब्दाच्छुद्धा प्रतीयते, तथापि क्रियान्वयस्यापि प्रतीतेस्वदन्यथानुपपत्या व्यक्तितादारम्या-वगमात्सम्भवत्येव क्रियान्वय इत्यर्थः । प्रोक्षणादि तु व्यविरेकेऽपि सम्भवतीत्याह्-प्रोक्षणिति । क्षरणार्थंसिश्वतिधात्वर्थवाचित्वादुक्षतेः क्षायंस्य चोदकादेख्व्विधोदेशविभाग-संयोगमात्रेण सिद्धेराभिमुख्यमात्रेण क्षरणसिद्धिराभिमुख्यमात्रेण च जातेरपि द्रव्यवत्कम्मं-त्वोपपत्तेः । सिच्यमानस्योदकादेः कर्मीमृतन्नीह्यादिसंयोगानपेक्षणात्प्रव्जीकृतेषु च न्नीह्य-परिस्थितत्रीहितिरोहितानामघःस्थितानां त्रीहीणां सिच्यमानोदकसंयोगानावेऽपि शास्त्रार्थं-निष्पत्तिप्रसिद्धेः त्रीह्यादिसंयोगापेक्षायामनुषपत्तेः प्रोक्षणमाञ्चतेः स्वतोऽपि सम्मवति । अवेक्षणं चाकृतेश्रक्षःसंयक्तद्रव्यसमवायात्त्रसिद्धमेव । आदिश्वव्देन च्यानोपादानम् । किमर्षं तह्यंव्यतिरेकोपन्यास इत्याराङ्क्र्याह --विश्वसनावीति । प्रतीतिसिद्धंत्वादाकृतेविशसनादि-योगो न स्वमनीषिकामात्रकल्पित इत्याह -- तथा हीति । पश्वादिष्वपनीताङ्गेषु विचिन्ना-वयवेषु या विशसनादिविशिष्टा वुद्धिः सामान्यविषयैव विमन्तैरवयवैः सामान्यमात्रानुमा-नोपपत्तेः । न तु व्यक्तिविषया व्यक्तिविशेषानुमानासम्भवे तत्तद्बुद्व्यभावादित्यर्थः ।

नन्वाकृतेविश्यसनादियोगे सत्यत्वप्रसङ्गादनिष्टापत्तिः स्यादित्याशङ्कते—निवितः । विनष्टव्यक्त्यात्मकरूपेणाकृतेरपि विनाशाम्युपगमान्नानिष्ठापत्तिरिति परिहरिति—तेनेति । नन्वेवं सत्याकृतिपक्षेऽपि सम्बन्धिनत्यत्वं न सिद्घ्येदित्याशङ्क्ष्याह् —आश्रयान्तरेति । अत्यन्तव्यतिरेकवादिनाप्यन्तरालेऽनुपलम्मात् स्विपण्डमानाश्रिताकृतिरेष्टव्या । तस्याक्षाश्रय-विनाशे स्थातुमशक्तेरन्यत्र च गमनायोगादवदयाङ्गीकरणापत्तेराश्रयान्तराविनाशादेव नित्यत्वमेष्टव्यमिति —सर्वेरित्यनेनोक्तम् । एतदेव विवृणोति —तेनेति । नन्वत्यन्तव्यितिरेकेऽप्याकृतिलक्षितव्यक्तिद्वारेण प्रयोगचोदनोपपत्तेरित्यन्तिवलक्षभेदाभेदपक्षाश्रयणमित्या-शङ्क्षपाह्—अत्यन्तेति ।

अन्यवस्थामुपपावयितुमाह—न चेति । ननु पश्चनोपलिसतं द्रव्यं पश्चं विश्वास्तीत्यादि-धर्मंविधोनां विषयो मविष्यत्यत आह—तदुपलिसतं रिवित । द्रव्यरूपताया द्रव्यस्वप्रति-पादनं विना प्रतिपावयितुं धक्तेस्तदेव प्रतिपाद्यं स्यात् तत्र स स एव दोष इत्यर्थः । ननु द्रव्यत्वप्रतिपादनद्वाराप्याश्रयोपलक्षणोपपत्तेर्नामूर्तंत्ववोषापत्तिरित्याशङ्कचाह—आश्रयेति । ननु पश्चतेन स्वाश्रयोपलक्षणाद्वाक्छलमात्रेण द्रव्यत्ववदाश्रयपक्षदोषात्तत्त्वनिर्णयफलवादेन युक्तमित्याशङ्कच, पश्चत्वाश्रयमात्रोपलक्षणे तस्य पश्वाकृतिवोऽन्यत्वेनानिर्ह्यणादाकृतेरेव बलाद्वर्माविषयत्वापत्तेराश्रयविश्वेषस्योपलक्षणं वाच्यम् । तत्त्वव्याहे न सम्भवतीत्याह— विशेषस्थिति । परानम्युपगतत्वादनाशःङ्कथस्थाच्य द्रव्यत्वस्येति दृष्टान्ततया व्याख्येयम् । अगम्यः ज्ञातुमशक्य इत्ययः । आगमगम्य इति पाठस्त्वव्यापकत्वेन लक्षयितुं शक्यत्वाद्यदि परमागमगम्यः स्यात् चासावस्तीत्युपहासार्यत्वेन व्याख्येयः । ननु निर्विशेषसामान्यानुपपत्तेः कस्यचिद्विशेषस्थावसायाद्धम्मंविधिविषयत्वं मविष्यत्यत् आह—न वेति । प्रत्येकख्पेण निर्द्वारितख्पेणानवगतं विधिना न सम्बद्यत् इत्यर्थः ।

ननु पशुत्वाश्रयो यो विशेष इत्येवं निर्द्धारणाद्विधिविषयतोषपत्स्यत इत्याशङ्क्ष्माह—
न चेति । पशुत्वाश्रयाणामने कत्वात्सर्वेषां चोपादानाशक्तेरयं वोपादेयः, अयं वेति सन्देहानिवृत्तेनं निर्धारणोपपत्तिरित्याशयः । ननु सामान्यमात्रे पयंविधितेऽपि शास्त्रेऽनुष्ठानवेलायां
विश्वसनादेस्तत्रासम्मवात्तदाश्रयविशेषे प्रत्यक्षोपनयनेन निर्धारिते अनुष्ठानं भविष्यतीत्याशङ्कष्माह—न चेति । यस्मादन्यत्रोक्तो धम्मंस्तत्रासम्भवमात्रेणान्यत्र न कार्यतया शास्त्रेणानुज्ञातः तस्मान्न .सामान्ये कृतो विहितो विशेषेषु कत्तुं युक्त इत्यर्थः । कि च प्रत्यक्षंकसमिष्यम्यस्यासाधरणस्य शब्दव्यवहाराविषयत्वाक्ष्युक्तशिद्धपो विशेषो वाच्यः यस्तस्य
चामूर्त्तंत्वात्पशुत्ववदेव विधिविषयत्वासम्भव इत्याह—विशेषा इति । उपसंहरति—
तस्माविति ।

अत्यन्तव्यतिरेकपक्षे च गौः चुक्छ इति सामानाधिकरण्यं पश्नेति लिङ्गकारकसंख्यान्वयञ्च छक्षणया स्यात् सा च लोके मुख्यत्वप्रसिद्धेरयुक्तेत्याह—सामानाधिकरण्यािव
चेति । ननु यदि पशुं विश्वस्तीत्यादावन्यत्सव्यतिरेकपक्षे धम्मंविधिविषयत्वयोग्या व्यक्तिनं
प्रतीयते, कथं तिंह माष्यकृताऽऽकृतिव्यंक्त्या नित्यसम्बद्धा सम्बन्धिन्यां च तस्यामवगतायां
सम्बन्ध्यन्तरमवगम्यत इति, व्यतिरेकमम्युपगम्य तदेवदाःमप्रत्यक्षं शब्द उच्चिरिते व्यक्तिः
प्रतीयत इति वदत आकृतिवाचिश्वव्योच्चारणे व्यक्तिप्रतीतिष्ठकतत्याशङ्काह—भाष्येति ।
व्यतिरेकाम्युगगमेऽनया व्यक्तेगंतिः प्रतीतिष्ठक्ता साश्रयत्वमात्रेण, न विशेषक्ष्येण । न हि
विशेषकृता व्यक्तिः शवदात्प्रतीयत इत्यथंः । अम्युपगमशब्देन परमताम्युपगममात्रेण व्यतिरेकोऽमिहित्रः न स्वमतामिप्रायेणित सूचितम् । ननु व्यतिरेकस्यानिममतत्वे योऽयंः
सामान्यस्य विशेषाणां चाश्रयः सा व्यक्तिरित्याश्रयाश्रयमात्रोक्तिनं युज्येतित्याशङ्काह—
योऽपीति । नन्याकृतिः प्रतीता सती प्रोक्षणाश्रयं विशेष्यतीति माष्याद्विशेषलक्षणप्रतीतेः
कथमाश्रयमाश्रयमात्रगति सक्तेत्युक्तम । शङ्काह्यह्याह—सामान्याच्चेति । सामान्यद्विशेषलक्षणप्रतीतेः
कथमाश्रयमाश्रयमात्रगति सक्तेत्युक्तम । शङ्काह्याह—सामान्याच्चेति । सामान्यद्विशेषस्य
लक्षणं यद्भाष्यस्य ग्रव्याव्याम्यस्याव्याश्रयतिव्यम् । आश्रयणमादर्णं न कर्त्वंव्यमिति मावे कृत्यं
व्यक्ताद्यं व्याक्येयम् । लक्षणाऽनाश्रयितव्यम् । आश्रयणमादर्णं न कर्त्वंव्याति मावे कृत्यं
व्यक्ताद्यं व्याक्येयस्य ग्रव्यस्य ग्रव्याव्यस्य ग्रावाद्विः ।

यद्वा यच्छन्द उच्चरिते व्यक्तिः प्रतीयत इत्ययं प्रपन्तो न व्यक्तिप्रतीतिसन्द्राविषयः कि तु कि श्वन्दात्, आकृतेर्वेत्येतद्विचारिवधयत्वेन यथा सिद्धन्यक्तिप्रतीत्यनुवादोऽयमित्याह्— अप्य वेति । प्रसङ्गादादितः सोऽन्वयन्यतिरेकाभ्यामिति माध्यं व्याचष्टे— अन्वयेति । शब्द-व्यक्तिप्रत्याकृत्यन्वये व्यक्तिप्रत्ययान्वयप्रतिपादनार्थमन्तरेणापीति माध्यमुदाहरणनिष्ठतया

व्यावष्टे—यो होति । आकङ्क्षाश्चन्देन निविशेषसामान्यायोगात् किथदत्र तीक्ष्णमन्दादि-रिग्निवशेषा स्यादिति प्रमाणतो विशेषनिर्धारणाकाञ्का मवतीत्येवम्परत्वेनाबुद्घ्येतैवाउचौ व्यक्तिमिति माध्यं व्याख्यातम् । शब्दान्वयेऽध्याकृतिव्यतिरेके व्यक्तिपत्ययव्यतिरेकप्रतिपाद-नार्थं 'यित्विति' माध्यं मनो वै यग्ग्योचछव्दार्थंसम्बन्धासमृतौ सहकार्यंमावाचछव्दस्यापि व्यतिरेकापत्ते: । स्मृतौ वा मनो वै वग्ग्यामावादाकृतेरप्यन्वयापत्तेरयुक्तमाश्चञ्चय द्वेधा व्याचष्टे—मानसाविति । निष्कृष्टाकृतिवाचित्विनश्चयात्सामर्थ्यात्मकजाडचळ्पेणापचारेण सम्बन्धसमृतावप्याकृत्यप्रतीतिः शीध्राप्रतीतिर्वा विविक्षतेति भावः ।

नन् यदि गोशब्दात्स्वतन्त्राकृतिः प्रतीयते ततः केन हेत्ना गोशब्दस्य शावलेयादि-शब्दसामाधिकरण्यं प्रतीयते, न गोत्वशब्दस्येत्याशङ्कते—केनेति । गोत्विमत्यत्र प्राति-पदिकवाच्याया जातेर्मावप्रत्ययेन व्यतिरेकांशस्य विवक्षितत्वात्सामानाधिकरण्याप्रतीतिः । गोरित्यत्रान्वयव्यतिरेकांशस्य विवक्षितत्वात्सामानाधिकरण्यप्रतीतिरिति विशेषहेतुमाह— व्यतिरेकांशस्येति । नन् भावप्रत्ययेन व्यतिरेकांशस्य विवक्षायां गोत्ववांश्छावलेय इत्यपि सामानाधिकरण्यं न स्यादित्यशाङ्क्ष्याह—गोत्ववानिति । यद्यप्यत्र स्फूटो व्यतिरेको विवक्षितः तथापि प्रकृतिप्रत्ययविमागोपपत्तेमंतुप् प्रत्ययेन जातिमदिमिधानात्तद्वाचिना शावलेयादिशब्दस्य सामाधिकरण्यं युक्तमिति मावः। स्फूटमितिपाठे स्फुटमिति क्रियाविशेषणं स्फूटं निष्कृष्टत्वेन गोत्ववाचिनि गोत्वशब्दे यत्र परतो मतुष्प्रत्ययो भवति, तत्र तेन जातिम रिमधानिमत्यर्थः । ननु मत्प्प्रत्ययेनापि व्यवत्यभिद्यानपक्षोक्ताः सम्बन्धानास्यातादयो दोषाः प्रसज्येरजित्याशङ्ख्याह--सामान्यस्य वेति । जातिमदिमधाने प्रमेयान्तर्गतत्वेन व्यावर्त्तन्तवाज्जातेर्विशेषणत्वेऽपि विशिष्टवाचिना प्रत्ययेनानुपादानादुपलक्षणत्वोक्तिः । नन् गौरित्यत्राव्यतिरेकांशविवक्षायां जातिन्यक्त्योरभेदात् व्यक्तेर्वा गोशब्दो वाचको जातेर्वेति चिन्ता न युज्येतेत्याशङ्क्राह-भेवानामिति । अयं विचार्यत्वेन प्रकृतो गोशब्दः पक्षद्वये भेदानां व्यक्तीनामेव वाचकः।। सामानाधिकरण्याद्यन्यथानुपपत्तेरिष्यते । स्वरूपेण व्यक्तिर्वाच्या नान्यात्मना वेत्येतावांस्तु व्यक्तिवाचित्वेऽपि व्यक्त्यन्तरे प्रयोगोपपादनार्थम् —सर्वेषामित्युक्तम् । नन्वेवं सत्यानन्त्यात्सम्बन्धग्रहणानुपपित्तिरित्याशङ्क्षय--प्रत्येकमित्युक्तम् । समुवितानां वाच्यत्वे सम्बन्धग्रहणासम्भवः स्यात् नान्योन्यनिरपेक्षाणां वाच्यत्वे जात्यात्मना चैकेन निक्ष्येन रूपेण वाच्यक्वान चन्त्यानन्त्याद्यापत्तिरिति भावः। नन् गोशब्दोच्चारणे व्यक्ति-विशेषानिर्धारणात्र व्यक्तेर्वाच्यत्वं युक्तमित्याशङ्ख्याह - यस्त्वित । त्रीहीन्त्रोक्षतीत्यादा-वृहिरयमानेषु ब्रोह्मादिषु प्रकृतापूर्वसाधनव्यक्तिविशेषनिर्णयान्न सन्देहाशङ्का ब्रोहिमियं-जेतेत्यादावपादीयमानत्वेऽप्यन्यजातीयव्यक्तिम्यो व्रीहिजातीयानां व्यावत्तिप्रतीतेवीहि-जातीयेव व्यक्तिरित्यस्येव निर्णयः । सर्वासां तुपादानायोगात्कियतीनामूपावेयतेति संख्या-श्रयमात्ररूपसन्देहः न व्यक्तिरूप इत्यर्थः ।

अधिकरणोपक्रमे जातिशब्दा एवाऽत्र विद्यन्त इति यदुक्तम् तत्परमतेनेति द्योतियितुं तस्माद् गौरवव इत्येवमादय इत्युपसंहारभाष्यं स्वमतेन नामाख्यात रूपद्विविधपदिविषयत्वेन व्याचष्टे—गवावीति । गुणिक्रयाशव्दोपसंग्रहार्थः सर्वशब्दः विचारप्रयोजनमाह—प्रयोजनमिति । पूर्वपक्षविशेषणसामध्यीत् सिद्धान्ते वाय इत्युक्तं मवित । वर्णकान्तरत्वाभावेऽपि पूर्वव्याख्याप्रकारे केनचिद्धचाक्षेपदोषेणाप्रसन्नामिधानाः च्छिष्यक्षेश्यापत्तेः । सुखप्रतिपत्यर्थं प्रकारान्तरमारमते—एवं वेति । प्रासङ्कित्वेन तावत्सङ्गतिमाह—गौरिति । विचार-विषयं वोषयित — चतुर्विष इति । संश्योत्पत्तिरित्यनेन यावकाविद्धव्यश्वव्यानां देवदत्तादि-यहच्छाशब्दानां सर्वादीनां च सर्वनामशब्दानां व्यक्तिवाचित्वेन निश्चयात्संशयानुत्पत्ते-निपातोपसगंविद्यात्तिव्यक्तिवाचित्वसंशयानुत्पत्ते हेतुमाह—तयोरिति । अभ्युपगम्यापि वाचकत्वमन्वित्यादिपूपसर्गेषु पश्चादित्यादिषु च निपातोष प्रान्तरान्त्रये च विशेषस्यैव प्रतिते । सन्देहानुत्पत्तिमाह—वाखकत्वेऽपीति । पाधात्यश्वव्यान्तर्गेतः पश्चाच्छव्दोऽन्नोदा-हरणं संश्चेन ज्ञाप्यते न विषयीक्रियत इत्यर्थः । एतदेव विवृणोति—यदोति । ननु पौनकत्त्यापत्तेनेहास्थातं विचार्यमित्यशाङ्कते—आस्वात्तस्थापीति ।

#### अत्र प्रकृत्यर्थः तत्र प्रत्ययार्थं इति पुनवक्ति-परिहारः

ननु द्वितीयाच्यायाद्येऽधिकरणे द्रव्यादिशव्देभ्योऽपूर्वं मावशव्देभ्यो वेति विचारान्नाच्यातार्थविचारणेत्याशङ्क्ष्याह्—कः पुनिरित । अन्यार्थेऽप्यधिकरणप्रसङ्गाद्भाव्यकृतार्थंनिरूपणात्पोनरुक्त्यं मवतीत्याश्यः । तत्र प्रत्ययार्थंचिन्तेव प्रकृत्यर्थंचिन्तेति परिहरित—
प्रत्ययार्थस्येति । आश्रयं तु प्रत्ययार्थंविचारे पौनश्वत्यं परिहर्तुमशक्तृवतां परिहारे
इत्यपरितोषादन्यथा स्वमतेन परिहरित — प्रकृत्यर्थेति । प्रत्ययार्थंस्य प्रकृत्यर्थादिवेकायेह्
सिद्ध एव प्रकृत्यर्थस्तत्र वक्ष्यत इत्यर्थः । ते च यागवानहोमसम्बद्धा इत्यादिना प्रकृत्यर्थस्य
यागस्य माध्यकृता स्पष्टीकृतत्वात् भाष्यकारेणेत्युक्तम् । ननु सूत्रकारानुक्तिस्चनार्थं तेनापि
कम्मंशव्यपदेन प्रकृत्यर्थंस्योक्तत्वात् । अयमिप विषयभेदं वक्तुमशक्तृवतां परिहार इत्यपरितोषात्स्वमतेनान्यथा परिहरित—यज्याद्यर्थेऽपि वेति । सामान्यविशेषयोर्मच्ये इति
निर्धारणे षष्टी प्राप्तेतीहावसरप्राप्त्युक्त्या तत्रासङ्गतत्वात्सामान्यविशेषविचारामावः
सूचितः ।

प्रासिङ्गिककथया चैतत्पौनक्वयं परिहृतम् । प्रधानिचन्तया तु पौनक्क्त्यशङ्केव नास्तीत्याह —अपूर्विमिति । अतोऽत्र युक्ता द्विविवस्य पदस्यार्थिचन्तेत्युपसंहरित—नामेति । गोसहशो गवयः इति जातौ गोशब्दत्रयोगाद् गौरानय इति च व्यक्तौ प्रयोगान्न गोशब्दो-च्यारणाच्चोमयप्रतीतेनृंद्वव्यवहारस्योगयत्र तुल्यत्वं शब्दलक्षणे महामाध्यकारेण कि पुनराकृतिः पदार्थः, आहोस्विद् द्वव्यमिति पृथ्वोग्गयमित्याहेत्याकृतिपक्षवद्वयक्तिपक्षस्याप्य-मिथानान्न शास्त्रस्याप्युमयत्र तुल्यतेति, द्वेषा सन्देहहेतुमाह — प्रयोगस्येति । माध्योक्त-सन्देहहेतुनिराशार्थमस्माद्धेतुद्वयादेव—संशयोः न प्रतिभातीत्युक्तम् । ननु यदि सामान्य-प्रत्ययाद्वधक्तौ च क्रियासम्भवात्सन्देहः स्याद्, ततः प्रतीयमानाया आकृतेरिक्रियार्थत्वात् क्रियार्थायाव्यव्यक्तिपक्षस्यार्थत्वाच्य-क्रियार्थायाव्यक्तियार्थन्त्रम् । क्ष्तिस्माकृतिवाच्य-क्रियार्थायाव्यक्तियार्थायाव्यक्तियार्थायाव्यक्तियार्थात्वाच्यक्तिवाच्यन्वप्रतिवाच्यन्त्रम्

त्वासम्मवप्रतिपादनमात्रपरत्वात्पूर्वंपक्षे वेदाप्रामाण्यम्, सिद्धान्ते चाक्कतेरिप क्रियार्थंत्वाद्वानयार्थापियकत्वोपपत्तेर्वेदप्रामाण्यमिति प्रामाण्याप्रामाण्यकत्रत्वात्प्रमाणळक्षणसङ्कतेयं चिन्ता
स्यात् । व्यक्त्याकृत्योस्तु प्रतीतिप्रयोगतुन्यत्वे पक्षद्वयेऽिप प्रामाण्याविश्चेपात्कथं तत्लक्षणसङ्गतिः । प्रतीतिप्रयोगतुन्यत्वेनैव च व्यक्तिवाच्यत्वस्मृतेरिप समूळोत्वोपपत्तेरेतत्पादगतेन
स्मृतिमूळविचारेणापि कथं सङ्गतिः स्यादित्याशङ्कते —क्ष्यिमितः । पादानामैकाथ्यंनियमायावान्नावश्यं सर्वंत्र पादसङ्गतिरपेक्षणीया एकप्रकरणगतानां त्वधिकरणानां प्रकरणप्रतिपाद्यैकार्थ्यान्वयाय प्रकरणसङ्गितिरवश्यापेक्षणीयेति मत्वा—प्रकृते न वेत्युक्तम् । स्मृतिमूळविचारो ह्यस्मिन्पादे प्रकरणार्थः । तथा हि—

समृतीनां श्रुतिमूल्यतं विरोधे भ्रान्तिमूलता । उक्तोपवीतसमृत्यादावविरोधं निरूप्य च ॥ आर्यैविरोधे म्लेन्छानां शव्दार्थेविषयसमृतेः । भ्रान्तिमूल्यमसत्त्वेऽस्य पिकादौ लोकमूलता ॥ मूलापेक्षां च कल्पादेरव्यवस्थितगोचरम् ।

होलाकादिस्मृतेर्मूलमुक्तं यञ्चस्मृतेरिव तत्प्रामाण्यमूलत्वप्रासिङ्गकत्वेनाऽस्याश्चिन्तायाः पूर्वंचिन्ताया लक्षणप्रकर्णप्रसङ्गस्यैवास्या अपि तद्दारेण सङ्गितिलामान्न पृथक्सङ्गत्य-पेक्षेति परिहरित—द्वयमिति । ननु यदि कस्मिन्नर्थं गोशब्दस्य साधुतेत्यनेन प्रसङ्गेनास्य विचारस्यावान्तरस्तुतेरर्थंनिरपेक्षस्य साधुत्वस्य निरूपयितुमशक्यत्वाद्वयक्त्याङ्गितिचिन्तैव पूर्वं प्रसज्येतेत्याशङ्कते – चक्तव्य इति । सास्नादिना शब्दस्य साधुताच्ये इत्येतावित ज्ञाते व्यक्त्याङ्गितिवियेकाज्ञानेऽपि साधुत्वं निरूपयितुं शक्यिमिति परिहरित —अनिश्चितेऽपीति । एतदेवं विज्ञृगोति—चाच्येति । पूर्वापवादत्वेन चास्य सङ्गितिरिति परिहारान्तरसापेक्षत्वेऽपि क्विचार्यंत इत्यपेक्षायामाह —व्यक्तिरिति । अस्मिश्च पक्षे त्रिविधापि सङ्गितिः साक्षादेवेत्याह—स्मृतेरिति ।

प्रयोजनाभावेनाधिकरणानारम्ममाशङ्कते—ननु चेति । शब्दार्थशब्देनाकृतिविविक्षता, प्रोक्षणादेः क्रिया, ब्रह्महृत्यादेश्राक्षिया पक्षद्वचेऽध्याकृतावसम्मवाद्वचक्तावेवेत्यर्थः । वेदे प्रयोजनाभावेऽपि, लोके प्रयोजनं भविष्यतीति तावत्परिहरति—यद्यपीति । किं फलमित्य-पेक्षायामाह् —श्यक्तीति । लोकव्यवहारस्य प्रमाणान्तरानुसारित्वात्तदर्थं शब्दार्थतत्त्व-चिन्तानर्थंक्यापत्तेवेदार्थंनिणंयानौपियकत्वाच्च शास्त्रसङ्गत्यभावापत्तेरपरितोषात्स्वमतेन प्रयोजनमाह्—वेदेऽपि चेति । हेत्वपेक्षायामुदाहरणद्वयमाह्—व्रोहीति । भेदो-विशेषः । आद्योजनमाह्—वेदेऽपि चेति । हेत्वपेक्षायामुदाहरणद्वयमाह्—व्रोहीति । भेदो-विशेषः । आद्योवाहरणे विशेषं विवृणोति—प्रोक्षणमिति । सिन्निष्टपं क्रमं बाधित्वेत्यर्थः । द्वितो-योदाहरणं विवृणोति—एवमिति । 'यदाहवनीये जुहोति, पदे जुहोतीत्यादिसामान्यविशेष्चास्त्रयोः पूर्वपक्षे विकल्पः, सिद्धान्ते सामान्यशास्त्रस्य विशेषशास्त्रेण बाघ इत्याद्यपि प्रयोजनमित्याह्—सोवपत्तिकमिति । उपसंहरति—क्रसंबर्शति ।

पौनवक्त्यमाश्रङ्कते — निम्नित । गौरिति शब्द आदियंस्य, तस्य गौरित्यस्य शब्दस्य कोऽथं इत्यस्य माध्यस्य, तस्मित्रित्यथं: । आद्यपादस्थ माध्ये विचारितमित्यथं: । तत्र प्रतिज्ञायामिहानुपपत्तिरित तावस्परिहरित आकृतेरित । यथा चाकृतिशब्दार्थं: तथा-कृतिस्तु क्रियार्थंत्वादित्यत्र निपुणतरमुपपादियष्याम इत्याकृतिवादान्ते माध्यकृताप्येव-मेवोदितमित्याह—यथा चेति । विषयप्रदर्शनार्थंत्वाद्यविज्ञाया हेतुं विनानर्थंक्यापत्तिरिहापि चाकृतिः शब्दार्थं इति प्रतिज्ञायाः पौनवक्त्यापत्तेरेतत्परिहारेष्वपरितोषात्स्वमते-नान्यया परिहरित—यद्वेति ।

नन्वेवं सत्याकृतेः यद्धार्थं त्वोक्तिस्तश्रत्या कथिनत्याराङ्क्रय सद्भावप्रतिपादनायैव । प्रकृतानुपयोगप्रसङ्गान्न साक्षाद्वाच्यत्वोपक्तमस्तत्रेत्याह्—या त्वित । चिन्ताविषयत्वेन नोक्तेत्ययंः । प्रतिज्ञामात्रेणाकृतिवाच्यत्वासिद्धेरनिमतमिप परिहारान्तरं विमवार्षं माह्—उक्ते वापीति । व्यवस्याकृतिचिन्तामुपक्रम्य माष्यकृता लौकिकवैदिकराज्दार्थं भेदाभेदिचिन्ता कृता । तस्याः प्रकृतोपाद्घातार्थं त्वेन सङ्गतिमाह—एतिवित । ननु संख्यामावादित्यनेन न्यायेनाभेदस्य सिद्धत्वात्पुनः कोऽयं विचारः स्यादित्याराङ्क्रय, लौकिकराज्दाभेदेऽपि, वैदिक्तानां रूपभेदाद्वपपदेशभेदाच्च भेदशङ्कोपपत्ते स्तिवित्याराकरणार्थोऽयमारम्म इति । संयय्यते व्यस्मिन्नत्यधिकरणव्युत्वत्त्या संययविषयं यप्रतिपादकेन—संवायशब्देनोक्तम् । उपोद्घात्त्वमेन विवृणोति – एकत्वे सतीति । लौकिकवैदिकयोः शब्दयोविष्ययोर्थंकत्वे सति लोक-व्युत्पन्नाद्वेवित्वाद् गोशब्दाद् व्यक्त्याकृतिरूपत्वादिपदार्थं प्रत्योत्तर्तो कोऽर्थो वाच्यः, को वा गम्य इति सन्देहादिचारः कार्यः । भेदे व्युत्वत्त्यमादेन वैदिकाच्छव्दादर्थाप्रतितेः सन्देहा-मावान्न चिन्तावसर इत्यर्थः।

ननु लोके सन्देहसम्मवाच्चिन्ता मविष्यतीश्याचाङ्क्रचाह—नास्वार्थेनेति । वेदे तु चन्दिवयमे, अर्थंविषये च 'य एव लौकिकः चन्दोऽर्यंश्र स एवायमिति प्रत्यमिज्ञाने सित लोकन्युत्पन्नाद्वैदिकाच्छन्दादर्थप्रतीतेः कोऽर्थो वाच्यः, को वा गम्य' इति विवेक्तुं शक्यम् । अलौकिके तु वैदिके चन्देऽर्ये वाचकरूपाज्ञानाद्वाच्यविषयः सन्देह एव न स्पादिति पूर्वोक्त-मेव विवृणोति —वेदे तिवित । उपसंहरित —तेनेति ।

संग्यग्रब्दस्चितं पौनठक्त्यपरिहारं वक्तुमाशङ्कते—तावत्संख्येति । न हेल्वन्तरामिथित्सया पुनरारम्मस्तस्यानुक्तत्वादित्याह्—अभेदेति । ननु न 'प्रयोगचोदनामावादिति
हेल्वन्तरमप्युक्तमित्याशङ्क्षणाह् — अन्यस्वित । शङ्कामुपसंहरित - तेनेति । परिहरित लौकिकेव्वेति । ननु वैदिकेषु काऽधिका शङ्केत्यपेक्षायामाह — व्यपदेशादोति । रूपभेदो
लिङ्गं चादिशव्देनोपात्तम् । अर्थभेदाभेदिचिन्तायास्तु पौनश्वत्याशङ्केत नास्तीत्याह —
एकत्वेऽपि चेति । न च शब्देव्यमात्रेण प्रकृतचिन्तासिद्धिर्येनार्थेक्यमचिन्त्यं स्यादित्याह्—
अर्थेति । शब्दोभेदे सत्यि यद्यर्थभेदः स्यात् ततो व्यक्त्याकृत्योद्वंयोमंक्ये कस्य वाच्यतेतीयं
चिन्ता घटते, न शब्देव्यमात्रेणेत्यर्थः । सन्देहहेतुमाह—व्यपदेशावीति । स्वयविषय-

प्रसिजापूर्वकं शब्दभेदामावहेत्नाह—कि प्राप्तिति । आख्यायाः शब्दस्य यल्लक्षणम्, तस्य माषायाम्, दन्दसीति चोपवन्चेन भिन्नत्वादित्यर्थः । अर्थभेदे हेतुमाह—अश्व-बालादिति ।

नन्विमन्त्राणीति माध्ये वृत्रहननादिक्रियाभेदो हेतुः प्रतीयते, स किमित्युपेक्षित इत्यपेक्षायामर्थभेदे हेतृत्वं तावल सम्मवतीत्याह्-अग्न्यादीनां चेति । नन्विग्नस्वरूपा-भेदेऽपि वृत्रहन्तुत्वविशिष्टस्य वैदिकाग्निपदवाच्यत्वादर्थंभेदो भविष्यतीत्याशःङ्क्याह— हुन्तीति । वृत्रहन्तुत्ववैशिष्टचस्य वाक्यार्थत्वेनाऽशब्दवाच्यत्वान्न वैदिकाग्निशब्दवाच्यता युक्तत्यर्थः । हन्तृत्वे च प्रमाणामावाम्न तेनापि हिपेणान्यस्वं युक्तमित्याह-हननिर्मित । न च यो वृत्रहन्ता, सोऽिनरिति वचनव्यक्त्यार्थान्यत्वसिद्धिवृत्रशब्दार्थस्य जङ्गनदिति च क्रियाशब्दस्यालीकिकत्वेनैवंविषवचनव्यक्त्यसम्भवादित्याह—अपूर्व इति । देवतायाथ विप्रहामावस्य नवमे वक्ष्यमाणत्वेन क्रियया वृत्रहननायोगान्मन्त्रस्य स्तुतिमात्रार्थंत्वावगतेनं वृत्रहुन्तृत्वानुवादेनाग्निशब्दवाच्यत्वविधियुंकः इत्याह<del> स्तुतीति । कथमक्रियेत्यपेक्षायाम् -</del> भाष्योक्तेरित्युक्तम् । कानि तानि वाक्यानीत्यपेक्षायां नाविमकदेवताधिकरणोक्त-युक्तिपरामर्शार्थमितीत्युक्तम् । अतोऽश्वबाळादिशब्दानां स्पष्टार्थानन्तरदर्शनादित्येवैवार्था-न्यत्वे यक्तिरित्यपसंहरति -तेनेति । शब्दभेदहेतुस्वं तु क्रियाभेदहेतुत्वेऽप्यनाशङ्क्रध-मेवेत्याह यज्वेति । अय भेदकारितोऽपि शब्दभेदो न मवति, किमुत तद्गुणमेदकारित इत्यर्थः माष्यस्य तींह का गतिरित्यपेक्षायां माष्योक्तं रूपान्यत्वं स्वरादिभेदामित्रायं व्याख्येयमित्याह—तेनेति । पूर्वपक्षोपसंहारपूर्वकं सिद्धान्तप्रतिज्ञां करोति तस्माविति । प्रसज्यतामित्येवं वादिनम्-प्रति ताबद्धेतुमाह – वेदस्यैवेति । प्रसज्येतेश्युक्तम् ।

प्रयोगचोदनामावादिति सौत्रं हेतुं प्रयोगस्य, चोदनायाश्वामावादित्येवं व्याचण्टे—
प्रयोगस्येति । चोदनायाः कथममाव इत्यपेक्षायाम्—प्रत्ययार्थस्येत्युक्तम् । अर्थान्तरे शब्दप्रयोगविषयायाश्चीदनाया विघेरमावादित्येवमन्यथा व्याचण्टे—अर्थान्तरे चेति कस्माद्वेदेनाऽर्थान्तरे शब्दप्रयोगो न विधीयते इत्यपेक्षायां, गुणाद्वाप्यमिधानं स्यात् सम्बन्धस्याशास्त्रहेतुत्वादि ३-२-४त्यैन्द्रयाधिकरणस्त्रावयवोऽर्थः पठितः । वचनान्वयार्थमैन्द्री स्यादिति
सूत्रेणैनद्रया गाहंपत्यमुपतिष्ठत इति श्रुतिबल्नेनेन्द्रया गाहंपत्योपस्थानाङ्गत्वे विहिते श्रुत्याप्यशक्तविनियोगासम्मवात्कथमिन्द्रशब्देन गाहंपत्याविधानित्यपेक्षायां गुणयोगेनेति
पूर्वावयवेनोक्तम् । निन्वन्द्रशब्दस्य गाहंपत्याभिधानशक्तिप्रदर्शनार्थमैनैतद्वचनं कस्मान्न
मवतीत्याश्चन्द्रय, शब्दार्थसम्बन्धस्य वृद्धव्यवहारावसेयत्वेन शास्त्रहेतुकत्वाभावादित्यनेनोक्तम् ।

अविभागादिति सूत्रावयवो न तेषामेषां विभागमुपलभामह इति माष्येण घन्दप्रस्यमिज्ञा-भिषानार्थत्वेन तांत्रार्थानवगच्छाम इत्यनेन चार्थप्रत्यभिज्ञानाषानार्थत्वेन व्यास्यातः । तदुः भयमिष ययाक्रममनुसन्धत्ते —िक चेति । घन्दलक्षणाविभाग।दित्येवं स्वयमन्यषा व्याचन्दे— स्वकारमेति । ननु किविष्यव्यक्षणिविभागेऽपि भाषायां छन्दसीत्युपवन्धेनीक्तानां रुक्षणानां मेदात्कयं सर्वंशब्दैक्यसिद्धिरित्याशक्क्षयाह — तवंथित । मिन्नलक्षणकानां शब्दानाम्, स्वश्रवालाद्यर्थानां च भेदस्य सिद्धान्तिनाऽपीष्टत्वादितरशब्दार्थानामैक्यं साव्यम्, तेषां चोक्तेहेंतुभिनं भेदः शक्यो वक्तुमित्यर्थः । याज्ञिकानां च गवादिविधा लौकिकेरेव सास्ना-दिमदाद्यर्थ्वव्यंवहारान्मीमांसायां च लोकव्युत्परयनुत्तारेण वेदार्थनिणंयादुप्रयानुग्रहार्थं लौकिकवैदिकशब्दार्थानामैक्यमाश्रयणीयमित्याह—एकत्वेति । मीमांसा चानुगृद्धात इत्यनुष्यक्षः । अविभागशब्देनोवतं प्रत्यमिज्ञानमेव पूर्वपक्षोक्तानां हेत्नां कालात्ययापिद्यव्यक्षिणदोषामिधानार्थंत्वेन व्याच्ये—व्ययदेशादोति । आदिशब्देनाख्यालक्षणस्वरोपादानम् । ननु व्यपदेशादिभेदेन तदविष्ठिकात्मां भेदस्यावश्यम्मावात्कथं च भेदानुमानमित्याशक्कृषान्यख्यक्ष्यत्यक्षम् । रूपिणः स्वरूपतेऽन्यता, रूपान्यता । अत्र भेदानुभेदे विचारे यो व्यपदेशान्तिभेदैरैक्यरूपतालक्षणो भेदोऽनमोयते स तु न युक्तः वैदिकशब्दे प्रत्यक्षप्रत्यभिज्ञानादित्यर्थः । भेदादेरिति पाठे द्वितीयेनादिश्वव्येन लोपागयव्यत्ययोपादानम् । अन्यनिवन्धनत्वादिष्यः व्यपदेशमेदो क्पभेदो वा न भेदानुमानायालमित्याल्य व्यपदेशादीति ।

नन्वेवमि पदावधारणोपायस्वट्कृतिनिछन्दित्य्यः । क्रमन्यूनातिरिक्तत्वस्वरवान्यस्मृतिश्रुती ॥

इत्यनेन न्यायेनाऽऽचारादिभेदेन च भेदो मिवष्यतीत्याशङ्क्य आह—स्वराद्यश्चेति । अभिनवृंत्राणि जङ्कन-अमिधानाङ्गमूतस्वरादिभेदोऽभिधायकपदभेदहेतुत्वेन तत्रोक्तः । अभिनवृंत्राणि जङ्कन-दित्यादिषु तु स्वरनियमस्य, ध्योमिक्तत्यादिषु च वर्णंलोपस्य, देवास इत्यादिषु आगमस्य, अगृम्यणन्नित्यादिषु विकारस्य, स्वाध्यायविक्यपेक्षितवेदत्वसिद्धघर्षं त्वदृष्टार्थो-पयोगितयाऽभिधानाङ्गत्वामावान्नाभिधायकभेदावधारणोपायताऽस्त्रीत्यर्थः ।

यत्तु स्वच्यूपादिस्पय्भेदश्वन्यसाह्चयं गवादिशब्दे भेदहेतुत्वेनोपन्यस्तम्, तिन्नराकरणायं विमागशब्दोक्तशब्दप्रत्यभिज्ञानं योजयति —स्विवित । अनव्यायादिश्वमंभेदस्य शूद्रोच्चरण-वर्जनस्य च वाचितिकत्वेनाऽप्युपपत्तेश्वं भेदहेतुतेत्याह्—वचनावित । उच्चारणधर्मत्वाद-प्येषां न भेदहेतुतेत्याह् — धर्मावित । यत्त्वाश्ववालादिश्वव्दानां स्पष्टार्थान्तरदर्शनाद् गवादि-शब्दानामपि मिन्नायंतेत्युक्तम्, तिन्नराकरणेऽप्यविमागशब्दोक्तमर्थंप्रत्यमिज्ञानं योजयति — सश्ववालादेशित । वाक्यशेषात्मकवचनवशात्त्रार्थंभेदे जातेऽपि प्रत्यिभज्ञायमानार्थेषु गवादिशब्देष्वर्थान्यत्वत्वश्चोतकत्वामावान्नार्थान्यता युक्तेत्यर्थः ।

निन्वहाप्युत्तानवहनादिवचनकारितोऽथंभेदो मिविष्यतीत्याशङ्कचाह — उत्तानानां चेति । उत्तानवहनासिद्धेस्तदनुवादेन गोगब्दवाच्यत्वविष्ययोगात्सर्वेषां च वैदिकानामन्यत्वे सम्बन्धज्ञानामावेनैकस्यापि पदार्थंस्यऽग्रहणाद्वाक्यार्थानवगतेर्नातो वाक्यादर्थान्यत्वावसाय इत्यथं: । किमर्थं तर्ह्यं तानवाक्यम् इत्यपेक्षायामाह—विघेरिति । सिद्धान्तमुपसंहरिति—वस्माविति ।

प्रकृतिविचारमनुसन्धत्ते—यहा चिति । अदोऽधुना क्रियत इत्यव्याहारेण योज्यम् । प्रधान्तराणामप्यभिधानं प्रतिजानाति—बहुत इति । अभिनवे पक्षे केनचिदुपम्यस्ते निराकरणोपपत्या ज्ञानाच्छिष्याणां व्यामोहापत्तेः तिज्ञवृत्त्यथं सर्वेऽभिधेया इत्यथंः । बहु-पक्षप्रतिमाने कारणमाह—गौरिति । शब्दस्वरूपस्य प्रत्यक्षग्राह्यत्वेन तिह्वयाभिधान-शिक्षक्षप्रमानुपत्तेनंव्यानिधानो हिश्चवः किथत्कदाननेति शून्यवादे बृहृद्दीकायां स्वरूपाभिधानस्य निरस्तत्याच्छव्दवाच्यत्वश्चानुपपत्ति—सूचनाथं तद्दस्युक्तम् । सष्ठवस्तु-प्रतिमानेऽपि कथं बहुपक्षप्रतिमानमित्याह—तेषाभिति ।

पक्षानुद्दिशति—कि जातिरेवेति ।जातिव्यक्त्योः सामानाधिकरण्यवुद्धिहेतुभूतस्य ।

'आश्रयी येन मिन्नोऽपि सम्बन्धेनाऽश्रये धियम् । स्वानुरूषां सदा कुर्यात्समवायः सः कीर्त्यते ॥'

इत्येवं लक्षणसमवायाख्यस्य सम्बन्धस्य जात्या साहाधाराधेयसम्बन्धसद्भावाज्जाति-सम्बन्धयोः सम्बन्धः सम्बन्धः शन्वावार्षं इत्यस्यापि पक्षस्योपपत्तेर्वस्तुगतस्य जात्या-ख्याया अनुवृत्ताकारस्य, व्यावृत्ताकारस्य च व्यक्तित्वेनामिप्रेतस्येव वस्तुगतत्वादेकदेश-स्थवृक्षवद्यः समुदायस्तस्याकारद्वयाकारद्वयाधारे धर्मिमभूते वस्तुनि प्रतीतेः तदाश्रितया जात्या सहैकवस्तुगतत्वादेव समुदायोपपत्तेः । सर्वत्राऽष्टपक्षीसम्भवः ।

यथा जातेव्यंक्त्यादिमि षड्मिः सह प्रत्येकमष्टो पक्षाः कृताः । तथा व्यक्त्यादेरप्येकैकस्येतरैः सह कार्या इत्याहु-एवमेकेकस्येति । ननु व्यक्त्यादिमिः सह सम्प्रधारितया जात्या
सह व्यक्त्यादेः सम्प्रधारणे पक्षभेदो नास्तीत्याशङ्क्रय—उक्तवित्युक्तम् । (एकाद्वित्रचतुःपञ्चषट्कैः सह विकल्पने) त्युक्तदिकादिप्रकारभेदात्पक्षाविवेक इत्याशयः । ततश्च व्यक्तिसम्बन्धः व्यक्तिसमुदाययोव्यंक्तिलङ्गयोः, व्यक्तिकारकयोः, व्यक्तिसंख्ययोः, सम्बन्धसमुदाययोः, सम्बन्धलङ्गयोः, सम्बन्धकारकयोः, सम्बन्धसंख्ययोः, समुदायलङ्गयोः, समुदायकारकयोः, समुदायसंख्योलङ्गिकारकयोः, लिङ्गसंख्ययोः, कारकसंख्ययोः, पञ्चदशाऽष्टपक्षीः
पूर्वामिः षड्मिः सहैकविशति कृत्वा ।

१. जातेव्यंक्तिसम्बन्धव्यक्तिसमुदायव्यक्तिलिङ्गव्यक्तिकारकव्यक्तिसङ्ख्यासम्बन्धसमु-दायसम्बन्धिङ्गसम्बन्धकारकसम्बन्धसंख्यासमुदायिङङ्गसमुदायकारकसमुदायसंरव्याखिङ्ग-कारकलिङ्गसंख्याकरकसंख्याद्विकैः पश्चदच ।

व्यक्तेर्जाति-सम्बन्ध-जातिसभुदाय-जातिलिङ्ग-जातिकारक-जातिसंख्या-सम्बन्धसमु-दायसम्बन्धिलङ्गसम्बन्धकारकसम्बन्धसंख्यासभुदायिलङ्गसमुदायकारकसभुदायसंख्यालिङ्ग-संख्याकारकसंख्याद्विकैः पञ्चद्यसम्बन्धस्य जातिव्यक्तिजातिसमुदाय-जातिलिङ्गजाति-कारक-जातिसंख्याव्यक्तिसमुदायव्यक्तिलिङ्गव्यक्तिकारक-व्यक्तिसंख्यासमुदायिलङ्गसमुदाय-कारकसमुदायसंख्यालिङ्गकारकलिङ्गसंख्याकारकसंख्याद्विकैः पञ्चद्य । समुदायस्य जातिन्यवित्रजातिसम्बन्धजातिलिङ्गजातिकारकजातिसंख्यान्यवितसम्बन्ध-न्यवित्तिल्ङ्गन्यवितकारकन्यवितसंख्यासम्बन्धिलङ्गसम्बन्धकारकसम्बन्धसंख्यालिङ्गसंख्या -द्विकै। पञ्चदश ।

लिङ्गस्य जातिव्यक्तिजातिसम्बन्धंजातिसमुदायजातिकारकजातिसंख्याव्यक्तिसम्बन्ध-व्यक्तिसमुदायव्यक्तिकारकव्यक्तिसंख्यासम्बन्धसमुदायसम्बन्धकारकसम्बन्धसंख्यासमुदायकारक-समुदायसंख्याकारकसंख्यायुगलै: पञ्चदश।

कारकस्य जातिन्यक्तिजातिसम्बन्धजातिसमुदायजातिलिङ्गजातिसंख्यान्यक्तिसम्बन्ध-व्यक्तिसमुदायन्यक्तिलिङ्गन्यक्तिसंख्यासम्बन्धसमुदायलिङ्गसम्बन्धसंख्यासमुदायलिङ्गसमु -दायसंख्यालिङ्गसंख्याद्विकैः पञ्चद्द्य ।

संख्याया जातिब्यक्तिजातिसम्बन्धजातिसमुदायजातिलिङ्गजातिकारकव्यक्तिसम्बन्ध-व्यक्तिसमुदायव्यक्तिलिङ्गव्यक्तिकारकसम्बन्धसमुदायसम्बन्धलिङ्गसम्बन्धकारकसमुदायिङ्ग-कारकद्वितै: पश्चद्य ।

२. जातेव्यं वित्तसम्बन्धसमुदायव्यक्तिसमुदायिळङ्गकारकव्यक्तिकारकसंख्यासम्बन्धसमु-वायिळङ्गसम्बन्धिङ्गकारसंख्यासमुदायिळङ्गकारक्समुदायकारकसंख्याळङ्गकारकसंख्या-विकेदंशः

व्यक्तेर्जातिसम्बन्धसमुदायसंख्या त्रातिसमुदायलिङ्ग वातिलिङ्गकारकजातिकारकसंख्या-सम्बन्धसमुदायलिङ्गसम्बन्धलिङ्गकारकसम्बन्धकारकसंख्यासमुदायलिङ्गकारकसमुदायकारक-संख्यात्रिकेदद्य ।

सम्बन्धस्य जातिव्यक्तिसमुदायजातिसमुदायिळङ्गजातिळिङ्गकारकजातिकारकसंख्या-व्यक्तिसमुदायिळङ्गव्यक्तिळङ्गकारकव्यक्तिकारकसंख्यासमुदायळिङ्गकारकसमुदायकारक -संख्याळिङ्गकारकसंख्यात्रिकैदंश ।

समुदायस्य जातिन्यवितसम्बन्धजातिसम्बन्धिलङ्गजातिलिङ्गकारकजातिकारकसंख्या-व्यवितसम्बन्धिलङ्गन्यवितलिङ्गकारकव्यवितकारकसंख्यासम्बन्धिलङ्गकारकसम्बन्धकारक -संख्यात्रिकैदंशः।

लिङ्गस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धजातिसम्बन्धसमुदायजातिसमुदायकारकजातिकारकसंख्या-व्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकव्यक्तिकार्कसंख्यासम्बन्धसमुदायकारकसम्बन्धकारकसंख्यासमु-दायकारकसंख्यात्रिकदेश ।

३. कारतस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धजातिसम्बन्धसपुदायजातिसमुदायिञ्जङ्गजातिलिञ्जसंख्या-व्यक्तिसम्बन्धसमुदायव्यक्तिसमुदायिञ्जङ्गव्यक्तिलिञ्जसंख्यासम्बन्धसमुदायिञ्जङ्गकारकव्य -क्तिसम्बन्धसमुदायव्यक्तिसमुदायिञ्जङ्गव्यक्तिलिञ्जकारकसम्बन्धसमुदायिञ्जङ्गसन्बन्धिञ्ज -कारकसम्बन्धिञ्जकारकसंख्यासमुदायिञ्जङ्गकारकसंख्याचतुष्कैः षट् । व्यक्तेः जातिसम्बन्ध-समुदायिञ्जङ्गजातिसमुदायिञ्जङ्गकारकजातिञ्जिङ्गकारकसंख्यासम्बन्धसमुदायिञ्जङ्गकारक -सम्बन्धिञ्जकारकसंख्यासमुदायिञ्जङ्गकारकसंख्याचतुष्कैः षट् । सम्बन्धस्य जातिव्यक्ति- समुदायिलङ्गणितसमुदायिलङ्गकारकणितिलङ्गकारकसंख्याव्यक्तिसमुदायिलङ्गकारक — संख्यासमुदायिलङ्गकारकसंख्याचतुष्केः षट् । समुदायस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धिलङ्गजाति-सम्बन्धिलङ्गकारकणित्व्यक्तिसम्बन्धसमुदायजातिसम्बन्धसमुदायकारकजातिसमुदायकारक-संख्याव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकव्यक्तिसमुदायकारकसंख्यासम्बन्धसमुदायकारकसंख्याचतु -ष्कैः षट् । कारकस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायजातिसम्बन्धसमुदायिलङ्गजातिसमुदाय-लिङ्गसंख्याव्यक्तिसम्बन्धसमुदायिलङ्गव्यक्तिसमुदायिलङ्गसंख्यासम्बन्धसमुदायिलङ्गसंख्या -चतुष्कैः षट् । संख्याया जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायिलङ्गजातिसमुदायातिसमुदायिलङ्ग-कारकव्यक्तिसम्बन्धसमुदायिलङ्गव्यक्तिसमुदायिलङ्गकारकसंख्यासमुदायिलङ्गकारकचतुष्कैः षट् ।

४. जातेः व्यक्तिसम्बन्धसमुदायिळङ्गकारर्कव्यक्तिसमुदायिळङ्गकारकसंख्यासम्बन्धसमु-दायिळङ्गकारकसंख्यापञ्चकस्तिञ्चः । व्यक्तेजीतिसम्बन्धसमुदायिळङ्गकारकजातिसमुदाय-ळिङ्गकारकसंख्याव्यक्तिसमुदायिळङ्गकारकसंख्यापञ्चकैस्तिञ्चः, सम्बन्धस्य जातिव्यक्तिसमुदायिळङ्ग-कारकसंख्याव्यक्तिसमुदायिळङ्गकारकसंख्यापञ्चकैस्तिञ्चः, समुदायस्य जातिव्यक्तिसम्बन्ध-ळिङ्गकारकजातिसम्बन्धिळङ्गकारकसङ्खयाव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकजातिसम्बन्ध-। ळिङ्गस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकसंख्याव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकजातिसम्बन्ध-समुदायकारकसंख्याव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकसंख्यापञ्चकैस्तिञ्चः । कारकस्य जातिव्यक्ति-सम्बन्धसमुदायिळङ्गजातिसम्बन्धसमुदायिळङ्गसंख्याव्यक्तिसम्बन्धसमुदायिळङ्गजातिसम्बन्ध-कैस्तिञ्चः ।

५. संख्यायाः जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गजातिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकव्यक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकपञ्चकैस्तिलः । जातेव्येक्तिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकसंख्याषट्केणैका, व्यक्तेर्जातिसम्बन्धसमुदायलिङ्गकारकसंख्याषट्केणैका, सम्बन्धस्य जातिव्यक्तिसमुदायलिङ्गकारकसंख्याषट्केणैका, समुदायस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धलिङ्गकारकसंख्याषट्केणैका,
लिङ्गस्य जातिव्यक्तिसम्बन्धसमुदायकारकषट्केणैकेति, पञ्चचत्वारिश्चदिषकं शतद्वयमद्दपक्ष्यः पूर्वयैकिविशत्या पष्ठचिषकं शतद्वयं कार्या इत्यर्थः । विपूर्वस्य युजेर्दधातिसमानार्थंत्वाद्विपूर्वस्य दघातेः करोत्यर्थे प्रयोगदर्शनात्तिशक्तित्वश्चविक्तसहस्रद्वयसंख्याकानां पक्षाणां
पूर्वप्रस्थानोक्तप्रकार एव परस्परव्यत्तिकरेणैकैकस्या अष्टपक्ष्याश्चनुःशतपक्षोत्पत्तेश्चनुःषष्ठित्रहितषट्श्वताधिकसष्ठविश्चतिसहस्रपक्षसम्पत्या तावतां झटिति सङ्कलनाशक्तेरानन्त्यं
मवतीत्याह---एविनित ।

इह पक्षसहस्राणां मिलिताः सप्टविश्वतिः । धतानि षट् चतुःषष्ठिश्वापरा वस्तुसम्रके ॥ श्रीष्ट्रसङ्कलनाशक्तेष्पचारात्त्रथापि तु । आनन्त्यवचनं यद्वा लिङ्गाद्याधिक्यकारितात् ॥

#### विशेषणंविशेष्यत्वप्रकाराधिक्यतोऽधिकाः । पक्षारचतुःशतात्पूर्वं गणितादित्यनन्तता ॥

ननु 'माध्ये किमाकृतिः शब्दार्थो व्यक्तिरिति' पक्षद्वयस्यैवोपन्यासाद् व्याख्यातृणामेतावरपक्षोपन्यासो न युक्त इत्याशङ्कषाह—पूर्वपक्षेऽपोति । यशोच्चारणार्थं वयम्, तत्र
व्यक्तिरर्थाः, अन्यश्रकृतिवचन इति माध्ये पूर्वपक्षेवलायां द्वयवाच्यत्वपक्षस्यापि व्यक्तिपक्षवद्यप्त्यासादपिश्च्दाच्च सिद्धान्तवेलायामय कि विशेषणत्वेनाकृति वक्ष्यति, विशेष्यत्वेन
व्यक्तिमित्याकृतिविशिष्टव्यक्तिपक्षोपन्यासात्, ननु व्यक्तिविशिष्टायामाकृतौ वर्त्तेत इति च
व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षोपन्यासादुपलक्षणार्थः । सन्देहवेलायां पक्षद्वयोपन्यास इत्याश्ययः ।
नन्वेवं सित सर्वेषामेवोपन्यासनिराकरणे कस्मान्न कृत इत्याशङ्कश्चाह—उपन्यासन् वेति ।
सन्देहवेलायामपि पक्षद्वयोपन्यासोऽत एवेत्याह—तेनेति । माष्योक्तसन्देहहेतुमुपन्यासपूर्वकं
दूषयति—भाष्यकारेण चेति ।

वतः प्रयोगस्य प्रतीतेश्व तुल्यत्वाच्छव्दलक्षणे व्यक्तिपक्षाभिधानाच्चेत्यस्मदुक्त एव द्वेषा सन्देहहेतुरित्याह—तेनेति । का पुनराकृतिरिति प्रश्नभाष्यं प्रथमपादेन त्वाकृतिः साव्यास्ति वा न वेत्याशङ्क्षयः, न प्रत्यक्षा सती साव्या मिवतुमहंतीत्यादिना व्यक्तादि-द्वयात्मकवस्तूदाहरणेनाकृतिसद्भावस्य निक्षितत्वाद्युक्तिमत्याशङ्कृते—का पुनरिति । वद्याविणो ज्ञानामिप्रायेण तावत्प्रश्नमुपपादयित—नैव वोष इति । प्रथमपादाश्चाविण-स्तृतीयपादश्रवणेऽनिधकारज्ञानामिप्रायायोगादुक्तेऽपि द्वयाकारे वस्तुनि को व्यक्त्याकारः, को वाऽऽकृत्याकार इत्यविवेकात्सन्देहाभिप्रायेणोपपादयित—सन्देहाह्वेति । व्येनादिमय्या-शङ्कानिराकरणेनानुगताकारस्याकृतित्वनिश्वयात् सन्देहानुपपत्तेवकात्याकृतिव्यंक्तिन्यतिरेकणानुपलस्माञ्च सम्भवतीति विपर्ययामिप्रायेणोपपादयित—वैपरीत्येन वेति ।

युक्तिविशेषस्योत्तरेऽनिमधानेनोक्ताक्षेपाभिप्रायेण प्रश्नायोगात्स्वमतानुगताकारस्य व्यक्तितोऽत्यन्तभेदाभावेनाविचार्यंत्वाकातोऽत्यन्तिभक्षाकृतिर्वाच्या । न चासावस्तीत्येवं विपर्यंयाभिप्रायेणोपपादयति—क्षय वेति । द्वव्येत्युक्तरभाष्यमज्ञानसन्देहिनरासायंत्वेन तावदवतारणपूर्वंकं व्याच्छे—तत्राहेति । अत्यन्तभेदे सति व्यत्तिरेकानुपलम्भादमावः स्यात् । भिन्नाभिन्नयोस्तु न भेदानुपलम्भमात्रेणाऽभावो भवतीत्युक्ताक्षेपनिरासायंत्वेन व्याच्छे यस्त्वित । ननु प्रथमपादोक्तन्यायेनैवाकृतिसिद्धावयं गन्थोऽनर्थंकः स्यादित्याच्यक्त्रिक्ताह्म —न चेति । एतदेवोपपादयति—तेनैवेति । विवेककथनार्थंत्वामावे स्वरूपक-थनस्य सामान्यमित्येतावत्वेव सिद्धेर्मात्रशब्दोऽनर्थंकः स्यादित्यर्थं। ।

अत्यन्तभेदामावेऽपि कथंचिद् भेदाद्विचार्यंत्वं भवतीति द्वितीयविषयंयाि मिप्रायित्रान्तरा-साथंत्वेन व्याचि — यदपीति । यदा चार्यं मात्रशब्दोऽत्यन्तभेदिनिरासार्थं: । तथा सर्व-सामान्यव्याप्त्यर्थोऽपीति दर्शयतुं, तदमावे सत्तामात्रमेव, द्रव्यत्वादित्रयमात्रमेव वा निद्धिः स्यादिति पक्षद्वयं ताबदाह — द्रव्यादीनां चेति । एतत्पक्षद्वयनिरासे मात्रशब्दं योजयितुमाह — अय वेति । असाधारणिवशेषितसमासं पराभिमतकमंधारयत्वितरासेन बहुवीहितया व्याचष्टे—असाधारणित । कस्मादित्यपेक्षायां योऽषं: सामान्यस्य विशेषाणां चाश्रयः, सा व्यक्तिरित्यु-परिष्टादिमधानाद् 'द्रव्यगुणकमंणां सामान्यविशेषवत्त्वं साधम्यंमि'ति च वैशेषिकतन्त्रे द्रव्यगुणकम्मंव्यक्तीनां सामान्यविशेषाणां त्रव्यवृणकम्मंव्यक्तीनां सामान्यविशेषाणां वा नित्यद्रव्य-वृक्तित्वस्मृत्या सामान्यतो विशेषाणां द्रव्यवृक्तित्वं स्पृतं न भवतीति मत्वा—स्पृतेश्वेत्यम् । कृतः प्रश्नपूर्वं कस्य व्यक्त्याकृतिविवेकामिधानस्य प्रस्तुतोपयोग इत्याशङ्काम्, व्यक्त्याकृतिवाच्यत्वविचारानुपपक्तिशङ्कानिरासार्थंत्वं सुचिवतुमाह्—तेनिति ।

प्रयोगचोदनामावादितिसूत्रमावृत्त्यैतद्विचारपूर्वंपक्षेऽपि योजयति – कि प्राष्ठिमित । अनेनैव सूत्रावयवेनाक्षिष्ठानि हेत्वन्तराण्याह —संख्येति । एतदेव विवृणोति—यदि होति । प्रयोगचोदनादिसिद्धधर्यं व्यक्तिलक्षणायां लक्षणेव दोषः स्यादित्याह—लक्षाणकेति । नमु लक्षणापि शब्दवृत्तिप्रकारत्वाम्न दोषित्याश्चन्न्याह्म तथा चेति । तत्तव श्रुतिलक्षणा-विवेको न स्यादिति भावः । गुरूयगामानाधिकरण्यसिद्धधर्यमपि व्यक्तेरेव शब्दार्थतेत्याह — व्यक्तेति । पश्चोदनाक्षिष्ठहृदयादिव्यवहारसिद्धधर्यमपि व्यक्तेरेव शब्दार्थतेत्याह— यज्ञुमिति । अपेक्षितविधिसद्धधर्यमपि सैव शब्दार्थं इत्याह --कर्मभिश्चेति । सर्ववादि-सिद्धत्यच्च सैव वाच्येत्याह—सिद्धोत ।

अर्थैकत्विमति सूत्रावयवमवतारियतुं शङ्कृते —िकिमितीति । प्रयोगप्रतीत्युपपत्तेर्जा-तिर्वाच्या, क्रियोपपत्तेश्व व्यक्तिरित्यर्थः । सूत्रावयवेनेमां शङ्कां निराकरोति—नेति । अविमागादिति सूत्रावयवावतारणाय शङ्कते - सामान्येति । एउदाशङ्कानिराकरणार्थंत्वेन सूत्रावयवं उपाचण्टं — इयक्तीति । अर्थेकत्विमिति सूत्रावयवावतारणार्थं यत्रेति शङ्कामाष्यं निरुपपत्तिकमाराङ्क्रयोपपादयति—यत्रैवेति । सूत्रावयवव्याख्यामार्थंत्वमुक्तमिति मुपपादयति—नेति । आदिशब्देन विकल्पोपादानं गौरिति एकपदोच्चारणे क्रियाविशेषान-वघारणेन तत्सम्भवासम्भवसन्देहादुच्चारणानर्थं स्यसन्देहे संधयोत्पत्तिः कथमिति प्रश्न-भाष्यं व्यक्तिपदार्थं कस्येत्युत्तराननुरूपत्वादुपेक्ष्योत्तरानुरूपं स्वयं प्रश्नान्तरं करोति — एतत्त्रश्नापाकरणार्थंत्वेनोत्तरभाष्यं व्याचष्टे - आकृतीति । सामान्यावगतिरित्थेतत्प्रश्नत्तोरमाव्यस्य प्रश्नान्तरापाकरणार्थंत्वेन व्याख्या न युनतेत्या-शङ्कच, यथाश्रुतस्य दूषणमाह—भाष्यकारस्त्वित । का तर्हि माष्यस्य गतिरित्यपेक्षाया-माह—तेनेति । अविमागादिति सूनावयवावतरणार्योऽयं प्रश्न इति मावः । एवं माष्य-कृत: शुन्यहृदयतापत्ते रन्यया व्याचव्टे— यद्देति । ननु विशिष्टाभिषाने पूर्वपक्षिणोऽभिमते कथं सामान्यावगतिरितिप्रश्नानुपपत्तः, शुद्धामिधाने तु पक्षान्तरपरिग्रहे प्रतिज्ञान्तराणां निग्रहस्थानं स्यादित्याशङ्काच व्यक्तिः शब्दार्थं इति पूर्वपक्षप्रतिज्ञाया द्वैविद्यं दर्शयतु-माह—तेनेति । अद्रव्यशब्दत्वादिति सूत्रं सङ्क्षेपेण व्याचष्टे—तथा चेति । तस्मान्ना-कृतिवचन इति उपसंहारमाष्यं व्यक्तिः शब्दार्थं इति प्रतिज्ञानुरोधात् व्यतिरेकमुखेन व्यक्त्यिमघानोपसंहारायंमेवेति सूत्रयितुं तथा चेत्युक्तम् । अन्यदर्शनाच्चेतिसूत्रमन्वयमुखेन

तावस्त्वयं व्याचष्टे —अन्यमिति । यद्याकृतिवचन इति व्यतिरेकमुखेन भाष्यकारीयव्याख्या-नमनुसन्यत्ते—अन्यथेति । पूर्वपक्षमुपसंहरति । तस्मादिति ।

आकृतिस्तु क्रियार्थंस्वा<sup>द</sup>िति सिद्धान्तसूत्रमुभयत्र क्रियासम्भवादुमयाभिधानप्रति-पादनार्थंम् कस्यचिद् भ्रान्तिः स्यात्, तिभवृत्त्यर्थं जातिमात्राभिधानप्रतिपादनार्थंत्वेन व्याचण्टे—इतीति ।

नन्नाकृतेरिप व्यक्तिवच्ययनेनानुत्पाद्यत्वारमध्याश्रवणादाकृतेः पदार्थत्विज्ञानमित्याशङ्क्रयाह—अत्र हीति । अत्र हि श्येनिमय वितं चयनेन निवर्त्तयेविति वानपार्थं इत्यन्यः । स्येन इव चीयत इति श्येनिचच्छव्यस्य कर्मव्युत्पत्तिप्रदर्शनार्थः । स्थळशब्दः विवय्प्रत्ययस्याग्न्याख्यात्वीपाधिकत्वव्रदर्शनार्थः अग्निश्च्यताहृश्यवाचिश्च्याश्वणात् कथं सादृश्यलाम इत्याशङ्क्रयः—परिशेषावित्युक्तम् । ननु श्येनव्यक्तिशः स्थलस्य चेतुं शक्यत्वात् कथं सादृश्यलाम इत्याशङ्क्रयः—परिशेषावित्युक्तम् । ननु श्येनव्यक्तिशः स्थलस्य चेतुं शक्यत्वात् कथं सादृश्यलाम इत्याशङ्क्रयः, श्येनशब्दार्थंकरणत्वस्य निपेष्टयमानत्वात्कर्मतेवं वाच्येति दर्शयतुम्—वाष्यार्थंह्यमुक्तम् । नन्वेवमित् न सादृश्यलाम इत्याशङ्क्रयेतद्वावयार्थंहय-दूषणार्थं—याववित्याद्यक्तम् । चयनेन श्येनव्यक्ति कुर्यादित्येतद्वावशोपपद्यते, तथाकृति कुर्यादित्येतदात्वि यावकोपपद्यते तावत्परिश्चेतात्वाद्वश्यलम् इति । यस्मादर्थं यावच्छव्दा-वृत्तिः । तस्मादर्थं तावच्छव्दोत्कर्षेण योज्यम् । चयनेन श्येनव्यक्ति कुर्यादित्येतत्वस्मान्नोप-पद्यत इत्यपेक्षायाम्—इष्टकाभिरित्युक्तम् । स्नाय्वादिभिस्तिहि श्येनव्यक्त्यन्तरादुद्भूतैः क्रियतामित्याशङ्क्रयं स्नाय्वादिभिः—अपीति हेतुद्वयमुक्तम् ।

ननु स्त्रीपुंसमैयुनेन तिंह क्रियतायित्याशङ्क्ष्य, तेन निष्पन्नाया अपि श्येनव्यक्तेरिनशक्तत्वात्ताद्य्यासम्मदेन प्रयोजनान्तरकल्पनापत्तेः, मैथुने च चान्न्याख्यानुपपत्तेरग्न्याख्यानिमित्तिक्वप्रत्ययस्मृतिपित्यागापत्तेश्वेत्युक्तम् । इष्टकाद्याधश्वात्रापि तुल्ये । चयनेनाकृति
कुर्यादिति वाक्यार्थानुपपादनार्थम् आकृतेरपीत्युक्तम् । ननु साद्द्यमपि श्येनव्यक्त्या
सह करिष्यते, अत आह—ततश्चेति । एकया वा श्येनव्यक्त्यन्तरिवळ्यणया श्येनव्यक्त्या
सहाग्न्याख्यस्थलस्य सादृश्यं सम्पद्यते, सर्वाभिर्वा । तत्रानिद्धारित्रकृपकव्यक्तिसादृश्यस्य
व्यक्तिनरपेक्षजातिसादृश्यासम्भवेन जातिसादृश्यव्यतिरेक्तपत्तिंनिद्धारित्रकृपव्यक्त्यन्तरविलक्षणैकव्यक्तिसादृश्यं वाच्यम् । न चेष्टकामिस्तत्युसम्पादम् । सर्वव्यक्तिसादृश्यं तु तासां
परस्परवैलक्षण्यादतीतानागतानां चाग्रहृणेन तत्सादृश्याग्रहृणादनाशङ्कायभेवेत्यावयः ।

ननु चेत्याशक्कामाध्यं व्याचष्टे — अयेति । न साधकतम इत्युत्तरमाध्यमनुवादपूर्वंक-माक्षिपति — तन्नेति । यद्यपि सिहं देवदत्तमानयेति सिह्शब्दवच्छ्येनं चितमिति द्वितीयान्तः श्येनशब्दः स्यात् तथापि तावत्सादृश्यविशेषणार्थंत्वेन मुख्यार्थंत्वामावात्, मुख्यार्थंत्वेऽपि वा श्येनमानयेति गोशब्दवत्परविशेषणार्थंत्वेन स्वप्रधानभूतार्थंप्रतिपादकत्वामावान्न मुख्य-श्येनशब्दार्थंस्य करणत्वेनाशिक्कातस्येप्सिततमत्वामिधानायाऽलम् । अयं च द्वितीयान्तवत् मवति । तस्याः श्येनशब्दानन्तर्यामावादित्यर्थः । विवप्यत्ययान्तः शब्दोऽत्रेप्सिततमत्व-निर्देशकोऽमिमतः । न द्वितीयेतिमाध्यं समाधत्ते — तेनेति । स्मृतिपर्यालोच्येति ह्यब्दोपे पन्ध मी, कथमेतत्समृतिपर्यालोचनया स्थेनपाब्दार्थंस्य करणत्वनिषेषः अत आह – कम्भीण हीति । नन्वेवमिष प्रत्ययार्थंमात्रस्य कमँत्वावगतेर्नोपपदार्थंस्य कमँत्वं सिद्ध्येदित्या- सङ्क्षणाह—यदोति । नन्वेवमप्युपपदस्य किमायात्तित्याराङ्कष्ट्राह—न चेति । निरुप- पदस्य चिनोतेरग्नौ प्रयोगादर्श्वनेनाग्न्याख्यात्वामावादप्रसिद्धचग्न्याख्यानिमित्तत्वाच्च निवध्पत्ययसमृतेः सोपपदस्यैव चिनोतेरग्न्याख्यात्वं गम्यतं इत्यर्थः ।

नतु कम्मंणीति वाच्यससम्या चिच्छव्दपात्रस्य कमंवाचित्वावगतेष्ठपपदस्य कमं-वाचित्वित्वियमामावात् कथं सकलस्यैकाथंत्विमत्याज्ञङ्कचाह—तेनेति । केवलस्य चिनोते-रग्न्याख्यानुपपदापेक्षया 'कमंणि हन' इत्येतत्सूत्रगतस्योपपदिविधेषणस्य कमंशव्दस्यावत्या-नुवर्त्तंनीयत्वादुपादस्यापि कमंब्राचित्वावगतेनं श्येनशब्दस्य कमंबाचिना चिच्छव्देन सह वैय्यधिकरण्यमित्यर्थं। उपसंहरति — ततश्चेति । 'तृतीया तत्कृतार्थेन गुणवचनेने' (पा० सू०) त्यादितृतीयासमासलक्षणामावादिप न श्येनशब्दार्थं: करणमित्याह—यदि वेति । यद्यसौ करणं स्यात्, ततस्तृतीयासमासो वाच्यः । स चानुपपन्नः, लक्षणामावादित्यर्थः।

नन्वश्रुततृतीयांकल्पनं चास्मिन्पक्षे स्यादित्याह—तृतीया चेति । काम्यत्वेन च श्रुतामिः श्येनव्यक्तिमिनित्यानामिष्टकानां वाघोऽस्मिन्पक्षे स्यान्न चाबाघपक्षसम्मवो वाघपक्षच्याप्य इत्याह—श्रुतेति । विश्वजिति तत्वरत्वान्निविद्धानुष्ठानं प्रसज्येतेत्याह—सत्यां चेति । अत इत्याशङ्कानिराकरणोपसंहारमाध्यं च्याचष्टे—तेनेति ।

तथाकृतिवचनत्वे विकल्प इति पुनरुक्तं माध्यं चयनमाकृतौ सम्मवदीत्यनेन पुनरुक्तं मासमानं सूत्रार्थोपसंहारार्थंत्वेन व्याख्यातुमाह—अतश्चेति । उमयत्रेत्याक्षेपभाष्यस्य तात्पर्यमाह—नैतिबित । व्यतिरेकमुखेन वात्पर्यं तु योगसाध्यं माध्यकारोक्तं द्रढियतुमन्वय-मुखेन स्वयमुक्तं पर्यंनुयोगं सामान्येऽपि व्यक्तिपक्षस्य ज्यायस्त्वित्व्वय्यं — बहुत्वाच्चेत्युक्तम् । परिहारसाम्यप्रतिपादनार्थं यदप्युच्यत इति माध्यं व्याचये — अयेति । परिहारसाम्यप्रतिपादनार्थं यदप्युच्यत इति माध्यं व्याचये — अयेति । परिहारसाम्यप्रतिपादनार्थं यदप्युच्यत इति माध्यं व्याचये — अयेति । परिहारसाम्यप्रतिपादनार्थं विशेषमाह — युक्ता चेति । व्यक्तिरेव वाचकन । क्ष्यत्वेति क्ष्यायोगसिद्ध्यथं मनन्वाख्यातोऽपि तृतीयासमासोऽङ्गोकरिष्यत इत्याह — अगत्या चेति । व्यक्तिरेव विशेषोऽस्तीत्याह — संख्येति ।

कि पुनरत्र ज्याय इति काक्वा सुचितमाक्षेपतात्पर्यं व्याचष्टे—तेनेति । आकृतिः शब्दात्रं इति समाधानमाष्यसूचिताः पर्यनुयोगपरिहारसाम्येऽप्याकृतिपक्षस्य ज्यायस्त्वसाधिका युक्तीर्वक्तुं त्वरूपतस्तावत् व्याचष्टे इतीति । प्रध्नपूर्वकं युक्तीराह—कुत इति । आद्यां युक्ति व्याचष्टे—गोशब्दोच्चारणे होति । गोरित्युक्ते सजातीयव्यक्तयन्तराव्यवच्छेदेन विजातीयव्यक्तिमात्रव्यवच्छेदप्रतीत्या सामान्यप्रतीतेः पूर्वमावमुपपादयितुम्—तदाकारेत्युक्तम् । एवमपि कथं जातिवाचित्विविश्वयोऽत आह —अतश्चेति । द्वियीयां व्याचष्टे—यदीति । तृतीयां व्याचष्टे—गामिति ।

ननु व्यक्तिपक्षच्यायस्त्वे युक्तीनामुपन्यस्तत्वात्कथमन्यतरपक्षावधारणेत्याशङ्कच, व्यक्ति-पक्षं दूषितुं त्रेधा विकलपयति—व्यक्तीति । सर्वव्यक्त्यमिषानपक्षे तावत्कल्पना गौरव- सम्बन्धानित्यत्वापत्तिव्यवहारद्वचेकवचनज्ञुक्लाविसामःनाधिकरण्यानुष्ठःनासम्भवख्पदोषषट् -कमाह—तत्रेति ।

व्यक्तिसमुदायाभियानपक्षेऽप्येतानेव दोषानतिदिश्यति—एविश्वति । अतिदेशमुपपाद-यति—तत्रापि होति । विशेष्यांशेऽपि व्यक्तिव्यतिरिक्तसमूदायकलपनाभिधानानधंक्य-सम्बन्धानित्यत्वप्रसङ्गद्विवचनबहुवचनसामानाधिकरण्यानुष्ठानासम्मवरूपदोषषट्कमाह — व्यक्तीति । एकव्यक्त्यिमधानपक्षेऽपि सम्बन्धानित्यत्वव्यवहारसामान्यधीद्विचनवहुवचन-प्रत्युत्तरकालप्रयोगासम्मविवशेषहेत्वभावरूपं दोषषट्कमाह् अथेति । माष्योक्ता युक्ता-व्याख्यातुं प्रतिजानाति-अत इति । वस्यत इति शेष: । यदीति भाष्यं व्याचष्टे-विव चेति । एकव्यक्त्यभिधानविषयत्वं साच्योक्तं दोषाणां द्योतियतुम् एकेत्युक्तम् । सर्वेसामान्यविशेषविनिर्मुक्ता हीति कस्मिन्नर्थे हेत्रिरत्यपेक्षायां केनचित्साम्येन व्यक्त्यन्तरे प्रयोगो मविष्यतीत्याशङ्कानिराकरणहेतोरत्यन्तवैळक्षण्यस्योपपादनार्थेऽयं हेत्रिति दशैयित्-माह-अत्यन्तेति । गोत्वादिना हि सामान्येन, खण्डमुण्डादिना च विशेषेण व्यक्तेर्व्यक्तय-न्तरेण साम्यं स्यात्, व्यक्तेः सामान्यरूपता विद्योषरूपता वास्तीन्यर्थः । ननु एषां तर्हि साम्यं न भविष्यतीत्यादाङ्कचाह - त देति । नैव दोव इत्यादादाङ्कामाध्यं व्याचष्टे -ननु चेति । यदीति परिहारमाष्यं व्याचष्टे-यद्येशमिति । न इत्युच्यत इत्याज्ञाङ्कामाष्यं व्याचष्टे - पूर्वपक्षेति । नेत्युच्यत इतीतिकरणकव्याख्यानार्यंत्रं शवः । व्यक्त्यन्तरे सर्व-सामान्यविशेषविनिमुँक्त एव वर्तिष्यत इत्यनेन सामान्यविशेषविनिमुँक्तत्वं निमित्तीकृत्य न्यस्त्यन्तरे वत्तंत इति नोच्यत इत्येवं माध्यं व्याख्यातुम् -- सामान्यविशेषधिनिर्मुक्तस्वादित्यु-कम् । यस्यैकस्यां व्यक्ती सामान्यविशेषविनिर्मुक्तत्वं निमित्तीशत्य वर्त्तते, तथैव व्यक्तय-न्तरे इत्येवकारसूचितार्थं स्थनार्थं - व्यक्तावित्युक्तम् । कि त्ति उच्यत इत्यपेक्षायां योऽर्थं इति माध्यवाच्यव्यक्त्युपलक्षणत्वेन सामान्यविशेषविनिर्मृक्ततोच्यत इत्येतदर्थंप्रतिपादनार्थंतया व्याख्यातुमाह - कि स्विति । नन्वन्यापोहवती सामान्यविशेषामायोपलक्षिता चेद्रचिति-विच्यत्वेन कथ्यते; ततस्तदाश्रयत्वोक्तिविद्यच्येतेत्याशञ्जय, सामान्यविशेषव्यतिरिक्तत्वं सामान्यविशेषरूपत्वामाववाचिना विनिर्मुक्तशब्देनोच्यते नाश्रयत्वामाय इति - व्यतिरैकः शब्देनोक्तम् । तृतीयेत्थम्भूतलक्षणा । सामान्यविशेषनिर्मुक्त इत्युक्तम् इति नेयं निमित्त-सप्तमी, किं तू व्यक्त्यन्तर इतिवदियमपि विषयसप्तमीत्याचयः । निमित्तत्वोक्तिनिराकरणस्य सिद्धान्त्यक्तानिष्टापत्तिपरिहारोपयोगितां दर्शयितुमाह—तत्रेति । व्याख्यातेऽर्थे माष्यं योजियतुमाह - यो ह्यर्थ इति । तेनेत्याशङ्कोपसंहारमाष्यं व्याचष्टे - ततश्चेति । अनेन च तेनापश्चन्दलक्षितेन व्यतिरिक्तत्वेनोपलक्षणेन व्यक्त्यन्तरे वृत्तियुँक्ता । न चैतावता सामा-न्याभिधानापत्तिर्दोषो व्यक्त्यन्तरस्य सामान्यरूपत्वामावादित्येयं भाष्यं व्याख्यातम् । यदीति परिहारमाष्यं गोत्वशायलेयत्वादिसामान्यविशेषाश्रयत्वैकार्थंसमवायिनः सामान्य-विशेषविनिमुँक्तत्वस्योपलक्षणःवाभ्युपगमाच्छुद्धस्यापि चोप अक्षणत्वेऽपि पिङ्गाक्षत्वास्यूप-लक्षितस्य देवदत्तशब्दवाच्यत्वोक्ताविष सर्वेहिमस्तदुपलक्षिते प्रयोगादश्नेनोपलक्षणसद्भावे सर्वंत प्रयोगितयमामानादयुक्तमाशङ्क्रय यदि व्यक्त्यन्तरेष्विप सर्वंसामान्यविश्वेषविनिमुंक्तत्वं निमित्तीकृत्य, गोशव्दो भवति, ततः शव्दप्रकृतिनिमित्तत्वास्सामान्यमेव वाच्यमापद्येतिति । यदि सामान्यविश्वेषविनिर्मुक्तत्वाद् व्यक्त्यन्तरं शब्दप्रवृत्तिविषयः तिह सामान्यरूपमेव तद्वचक्त्यन्तरं वाच्यं स्यादित्यनेतैवोक्तम् । यदि तु सर्वसामान्यविश्वेषनिनिर्मुक्तवरूपं सामान्यं निमित्तं न भवति, तदोपलक्षणमात्रस्यानेकत्र शब्दप्रवृत्तिहेतुत्वामावाद् व्यक्त्यन्तरे वृत्तिरदोषो न भवति, कि तु दोष एव । यदि तु निमित्तामावेऽपि व्यक्त्यन्तरेषु शब्दो
भवति, ततोऽश्वव्यक्ताविष वर्त्तत इत्यनुषञ्जेण, अवृत्त्या वा योजयितुमाह —सिद्धान्तेति ।

वाहेत्याशङ्काभाष्यं व्याचष्टे—नैविभिति । यदीति परिहारमाष्यं व्याचष्टे—
यद्येविभिति । सामान्यप्रत्ययश्वेति माष्यं प्रकृतासङ्गतत्वादपकृष्य यदि व्यक्तिः शब्दार्थः,
व्यक्त्यन्तरे न प्रयुज्येतित्येतस्मादन-तरं व्याख्येयमित्याह यस्विति । माष्यकृता त्वेकनिमित्तशून्येऽक्षश्चव्दस्यानेकत्र प्रयोगेऽक्षत्रयानुगैतकसामान्यप्रत्ययादश्नादिहाप्येकनिमित्तामावे प्रयोगमात्रेणानुगतैकाकारप्रत्ययो न स्यादिति सङ्गति मत्वा प्रोक्तम् । एवं तहीत्याशङ्कामाष्यं व्याचये—काश्या तहीति । नैविभिति परिहारमाष्यं व्याचष्टे—नैवमपीति ।
गोत्विभित्याशङ्कामाष्यं व्याचये—जात्येति । एवं तहीति परिहारमाष्यं गोत्विशिष्टा
व्यक्तिगीशव्दवाच्यतया प्रतीयेतेत्यस्य सिद्धान्तिनोऽष्यिनष्टत्वादयुक्तमाशङ्कयाकृत्यमिष्ठानापादनार्थत्वेन व्याचष्टे —सत्यमिति । अस्तीत्याशङ्कामाष्यं प्रतिज्ञान्तराख्यनिग्रहस्थानापत्तेरयंक्तमाशङ्क्रय पूर्वंपक्षान्तरपरिग्रहाथंत्वेन व्याचष्टे—पूर्वंवक्षेति ।

नैतदेविमिति परिहारभाष्यं व्यायष्टे—इतर इति । नन्वक्षािदश्यदेष्वनेकार्यंप्रत्यय-स्यानेकशिक्तकल्पनाहेतुतया क्लृप्तस्येहािप भावादस्त्यनेकशिक्तकल्पनायां प्रमाणित्या-शङ्क्ष्माह्—न चेति । परस्परासम्बन्धार्थत्वेनागत्या तत्रानेकशिक्तकल्पनासामान्यविशेष-योस्तु परस्परान्वयादेकािमधानेनेतरप्रतीतिसिद्धेरित गतिरित्याश्यः । तदेतिति माष्येण शब्दादाक्विप्तत्ययसिष्ठाने व्यक्तिप्रत्ययस्याक्वित्रत्यय एव हेतुः नशब्द इति कथं निश्चय इत्याशङ्क्ष्मान्वय-व्यतिरेकाम्यां निश्चय उक्तः । तद्वयाचष्टे—अन्वयेति । अनन्तरकरिष्यमाणपक्षान्तरशङ्कोत्थापनार्थं सिद्धान्तमुपसंहरित—सेनेति ।

ननु मनत्वाकृतिः शब्दाणंः, तथापि व्यक्तिधमंत्वेन तस्यास्तित्रिरपेक्षायाः प्रतीत्ययोगाद्वचित्रिविश्विनकृतिः शब्दाणां भनिष्यतीति पक्षान्तरश्रञ्जाणं 'तस्माच्छव्द आकृति- .
प्रत्ययस्य निमित्तमित्यन्वव्यतिरेकसाधितिनमागोसहान्स्य ननु गुणभृतेति चाकृतिनिशिष्टव्यक्त्यमिषानशङ्काशेषिनराकरणस्य च वक्ष्यमाणत्वात्पूर्वोपन्यस्तपक्षापर्यंवसानावगतेमंद्ये
पक्षान्तरोपन्यासस्यासङ्गतत्वादयुक्तमाश्रञ्जय समर्थयते—साम्प्रतमिति । तस्माच्छव्द
इत्यस्य व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षनिराकरणोपसंहारायंत्वेनाि व्याख्यातुं शक्यत्वात् ।
ननु गुणभृतित्याशङ्कायाच्चोभयसाधारण्योपपत्तेः पक्षान्तरोपन्यासान्यथानुपपत्त्येव
पूर्वोपन्यस्तपक्षपर्यंवसानिवश्वयात्पक्षान्तरोपन्यासावसरोपपित्तपस्चनार्यम्—सम्प्रत्युक्तम् । इति
साम्प्रतिमितीतिकरणोपक्रमो वायं ग्रन्थः । यस्मात्पूर्वोपक्रान्तः पक्षः, समादः तस्मान्साम्प्रतं

पक्षान्तरोपन्यासो युक्त इतीतिकरणो हेत्वर्थः । पूर्वं ग्रन्थश्चेष्वत्वेऽनुसमास्चर्थः । पक्षान्तर-करणबीजमाह—त्वेतिदिति । आदावेव वाशब्दप्रयोगेणाऽस्य व्याख्यानस्य परमत्त्वं सूचितम् । व्यक्तिविशिक्षक्वतिपक्षनिरासस्य विस्तरोक्त्यमावेनोपसंहारानथंक्यात्तस्माच्छव्द इत्यस्य वाञ्जस्येन तदर्थाप्रतीतेः ।

ननु गुणमूतेत्यस्य चाकृतिर्गृणमादेन विवक्षितेत्येवयनुमापणार्थात्वावगतेः साधारण्या-योगात्सिद्धान्तोपसंहारं च विनास्य पक्षस्यानवतारादश्रुवोपसंहारापत्तेरिति स्वमतेन व्याचध्टे—यद्वेति । व्यक्तिष्टमंत्वेनाकृतेः वतः प्राक् प्रतीत्ययोगायन्वयव्यतिरेकाक्षेपार्थत्वेन सङ्गितिर्त्यार्थायः । ननु व्यक्तिविशिष्टाकृतिपक्षोपन्यासात् कथं शुद्धाया व्यक्तेः शव्दार्थत्वं सद्धयेवित्याशङ्कृत्याह—अनेनेति । वाकृतेः शव्दार्थत्वं मदिममतमनेन पूर्वपक्षिणाम्युपगत्व-मेव क्रियासम्मवश्य व्यक्तिविशिष्टागाद्भविष्यतित्यभिप्रायेण सिद्धान्ते व्यक्तेरि गुणत्वेना-मिधानिमच्छति, ततोऽहं पूर्वं शुद्धव्यवत्यभिष्ठानं साधियव्यामीत्यनेनामिप्रायेणेदमुच्यत-इत्यन्वयः । व्यक्तिविशिष्टायां तविति परिहारमाष्यं व्याचध्टे—इतरस्त्वित । व्यक्त्यमिधानपक्षोक्तसर्वदेशिपलक्षणार्थत्वमस्य दर्शयतुमाह —यदीति । तस्मादिति प्रन्थे पूर्वोक्तान्वयव्यतिरेकसाधितव्यक्तिप्रत्ययनिमित्तविभागोपसंहारार्थत्वेन स्पष्टत्वादव्याख्यायाऽत्र प्रन्थपातिनकार्थं शुद्धाकृतिपक्षं सिद्धान्त्युक्तमुपसंहरित—तेनेति ।

पूर्वं व्याख्यानेन शब्दः शुद्धाकृतिप्रत्ययस्य निमित्तं व्यक्तिप्रत्ययस्य एवेत्युपसंहारमाध्य-व्याख्यानार्थोऽयं ग्रन्थः । नन्याकृतेव्यं नितथमंत्वाच्छुद्धाया वाच्यत्वं न युक्तमित्याशङ्कार्यं निवित्त माध्यं व्याचर्छे—निवित । न तु गुणोमाव इति परिहारमाध्यं व्याचर्छे—नैविमिति । वस्तुतो व्यक्तिधमंत्वेऽप्याकृतेः शब्दतः स्वरूपमात्रेण प्रतीतेः शुद्धामिधानाविरोध इत्याशयः । व्यक्त्यमिधानेऽप्याकृतेश्पलक्षणत्वाद्वग्वस्यन्तरप्रयोगः, व्यवस्था वोपपन्नेति पूर्वपक्षिणोक्ते यत्सिद्धान्तिते एवं तहीत्यादिनोपलक्षणत्वे सत्याकृतेरिप विशेषणत्वेना-मिधानम्—प्रसज्येतेत्युक्तम् ।

तदाक्षेपार्थं ननु चेत्याशङ्कामाध्यं व्याचर्धे — निन्नित । माध्यकारोयदण्डशब्दो-दाहरणमाक्षेप्तुमुपन्यस्यति — भाष्येति । द्वेधाऽक्षिपति — निन्नित । आद्यमाक्षेपं परिहरित — यत्त्वित । विशेषणोपलक्षणशब्दयोव्यांवर्त्तकत्वापरपर्यायविशेषणत्वात्स्वतन्त्रस्यैव व्यावर्त्तं-कस्योपलक्षणत्वादस्येव भेद इत्याशङ्क्रय परिहारान्तरमाह — यद्वेति । किं तत्सामान्यमित्य-पेक्षिते यथा दण्डो विशिष्टवाचिना प्रत्ययेनानिमध्यः तथाकृतिरिप तदुपलक्षितव्यक्तिनाचिना गोश्चव्देनेत्यनिधयेव । यथा दण्डो व्यावर्त्तंकस्तथाकृतिरपीति विशेषवत्त्वेन वेति सामान्य-द्वयमुक्तम् । आकृतिविशिष्टेति वास्मिन्परिहारे तदुपलक्षितामिप्रायमुपचाराद् व्याख्येयम् । समाधानमुपसंहरित — ततश्चेति । नन्पलक्षणत्वेऽप्याकृतेः सामान्यप्रत्ययत्र न प्राप्नोतीति दूषणं परिहर्त्तुमशक्यम् । उपलक्ष्यवस्योपलक्ष्ये स्वानुरक्तप्रत्ययजनकत्वादश्नेनात् । न ह्येकापवरकस्याक्षत्रयस्य यदिदानीमस्मिन्नपरवरकेऽस्ति, तदक्षशब्दवाच्यमित्येकापवरकत्व-मुपलक्षणीकृत्य केनचित्सम्बन्धकथने कृतेऽपि, व्यवहारकालेऽक्षशब्दोच्चारणादेकापवर- कस्यत्वाकारेण नाक्षः प्रतीयते, कि त्वक्षमात्रम् । तेनोपलक्षणत्वेऽपि गवाकारप्रतीत्ययोगा-त्सामान्यप्रत्ययो न स्यादेवेत्यनयंकमुपलक्षणत्वाङ्गीकरणमित्याशङ्क्ष्याह—एवं चेति । एतद्दोषापरिहारोत्तरदोषपरिहारार्थोपलक्षणत्वोक्तिरित्याश्ययः । नैतदितिपरिहारमाष्यं व्याचष्टे - तदेतदिति । यथोपलक्षणामावेऽस्वव्यक्तावि गोशब्दो वर्त्तत इत्यितप्रसिक्तिक्ता तथा चातोऽप्युपलक्षणस्याप्रतीतस्याविशेषकत्वारप्राप्नोतीत्यर्थः ।

नन्वेवं सित मत्वर्थीयम्योऽपि विशेषणांशाभिषानद्वारेण तदिवनामावाद्विशिष्टा प्रत्ययोप-पितः तेषामि न विशिष्टवाचिता स्यादित्याशङ्कानिराकरणार्थं न च ययेति माष्यं व्याचि — न चेति । प्रकृत्यर्थस्य दण्डस्य प्रत्ययेग विशेषणत्वोक्तौ विशेषणत्वान्यथानुपपत्या विशिष्टप्रतीतिसम्भवेऽपि मत्वर्थीयप्रत्ययस्य विशेषणे प्रयोगामावाद्विशिष्टवाचितेष्टा, तद्व-ज्जातिश्वव्यानामप्याकृतौ प्रयोगामवे सित विशिष्टवाचिता स्यात् न चासावस्ति श्येन-चिच्छव्दे जातिशब्दस्याकृतौ प्रयोगदर्शनादित्यर्थः । यदा च केवलाकृत्यभिष्वायिष्येनशब्दो दृष्टः तदान्वयव्यतिरेकाभ्यामप्याकृतिवाचिता निश्चीयते । व्यक्तिसम्बन्धामावेऽप्याकृतौ प्रयोगादाकृतिसम्बन्धं विना ववचिदिप व्यक्तावप्रयोगादिति प्रतिपादनार्थं तदेवमिति माष्यं व्याचष्टे — अन्वयेति । व्यक्तेरशाब्दत्वेऽन्वयव्यतिरेकौ पूर्वमुक्तौ शब्दस्याकृतिवाचितायामधुनेति विवेकः ॥ ३३ ॥

मा॰ प्र० - इस सूत्र में तु जन्द का प्रयोग पूर्वपक्ष के निराकरण के लिए किया गया है। मीमांसादर्शन में आकृति ही जन्द की वाच्य अर्थ है, किन्तु नैयायिक की आकृति से मीमांसकों की आकृति मिन्न है, नैयायिकों ने अवयव-सिन्नवेश को आकृति माना है। किन्तु कुमारिल ने जाति को ही आकृति माना है, क्योंकि, उसी के द्वारा व्यक्ति अर्थ निरूपित होता है।

इस प्रसङ्ग में मगवान् गाष्यकार ने कहा है कि व्यक्ति की वाच्य मानने पर इष्टका के चयन से रयेन व्यक्ति का उत्पादन सम्मव नहीं है। इस असम्मव अयं को कहने से यह वचन सर्वथा अनथंक होगा। इसिलए शब्द का जाति अथं वाच्य है। यदि यह कहा जाय कि रयेन व्यक्तियों के चयन से अनुष्ठान किया जायगा। प्रस्तुत प्रसङ्ग में रयेन शब्दार्थ साधकतम करण नहीं है। अपितु यह 'स्येनचितम्' ईप्सिततम है। आश्य यह है कि स्येनचित् शब्द की सिद्धि कर्मण्यान्याख्यायाम् (पा० सू॰ २१२१९२) से होती है। अर्थात् अर्थन की संज्ञा प्रजीति होने पर कर्म के उपपद रहने पर चयक अर्थ को कहने वाले चित्र धातु से कर्मकारक में किवप् प्रत्यय का विधान होता है। अतः स्येन शब्द ईप्सिततम कर्म है, साधकतम नहीं है। अतः स्येन व्यक्ति की उत्पत्ति न होकर स्येन आकृति का ही उत्पादन सम्मव होने से यह आकृति का वाचक है।

"त्रीहीच् प्रोक्षित" त्रीहिका प्रोक्षण करता है। इस उदाहरण का अवलोकन करने पर यह अवगत होता है कि व्यक्ति चब्द का अर्थ है, क्योंकि, आकृति को चब्दार्थ मानने पर प्रोक्षण क्रिया ही सम्मव यहीं है। 'त्रीहीत् प्रोक्षति' में त्रीहि व्यक्ति लक्ष्य है, आकृति स्वरूप शक्य है। एवं आकृति लक्ष्य अर्थ और व्यक्ति सक्य है।

आशय यह है कि पूर्व सूत्र के हारा व्यक्ति को चब्द का अभिवेय माना गया है। इस सूत्र के तु चब्द के प्रयोग से पूर्वपक्ष का निरास कर आकृति को वाच्य माना है, क्योंकि, क्रिया आकृति को चब्दार्थ मानने पर ही सम्मव है।

नैयायिकों ने अवयव संस्थान अर्थं अर्थात् अवयव सिन्निवेश वर्ष में आकृति शब्द का प्रयोग किया है, किन्तु, मीगांसक सिद्धान्त में इस अर्थं में आकृति शब्द का प्रयोग नहीं माना है। दलोकवातिक में स्पष्ट शब्दों में लिखा है—जाति को ही आचार्यों ने आकृति शब्द से कहा है। क्योंकि, इसी के द्वारा व्यक्ति निरूपित होता है।

''जातिमेवार्क्तातं प्राहुर्व्यक्तिराक्रियते यया । सामान्यं तच्च पिण्डानामेकवुद्धिनिवन्धनम् ॥''

(क्लोः बा० आ० ३ पृ० ३८५)।

अवयव संस्थान आकृति नहीं है, इसका प्रतिपादन इस प्रसङ्ग में किया गया है, अतः, आकृति का अर्थं जाति है, अवयव संस्थान नहीं है। व्यक्ति को चव्द का चक्य मानने पर क्येनचितं चिनोति (तै० सं० ५१४।११) इत्यादि वचन अनर्थंक होने लगेंगे। क्योंकि, श्रुतियों में कहा है कि चयनक्रिया अर्थात् अग्नि स्थापन रूप वैदिक क्रिया-विशेष से इष्टका के द्वारा चीयनान क्येन सहश होसादि-वेदि-विशेष का सम्पादन करें। प्रकृत स्थल में स्थेन सहस अर्थ होता है। यदि व्यक्ति का ही ताहस्य अय वा किसी एक व्यक्ति का साहश्य या सभी खेन व्यक्ति का साहश्य गृहीत होगा। प्रकृत में सभी ध्येन व्यक्तियों का साहश्य एक स्थान में नहीं हो सकता है, अतः, किसी एक श्येन व्यक्ति का साहब्य ही गृहीत होगा। किसी एक ब्येन व्यक्ति का साहब्य ग्रहण करने पर अर्थात् किसी एक इयेन व्यक्ति के साहदय को वेद वचन के ताल्पर्य का विषय मानने पर उस कर्म काल में सादृद्य के लिए गृहीत द्येन का नाश होने पर इस चयन क्रिया का लोप ही होने लगेगा, क्योंकि, व्यक्ति ही शब्द का अधिधेय है और उस एक व्यक्ति का साहरंय जब "श्येनिवतं विन्वीत्" इस वेद वचन के ताल्पर्य का विषय है तब उसका नाश हो जाने पर अन्य रथेन व्यक्ति का साहरय तो ग्रहण के योग्य नहीं है। जाति को शब्द का वाच्य होने पर श्येनत्व जाति का आश्रय श्येन का सादृश्य ही विवक्षित है, ऐसी स्थिति में रथेन का नाख होने पर भी अन्य रथेन के साहरथ से क्रिया का निर्वाह हो सकता है, क्योंकि सभी ध्येन व्यक्ति ध्येनत्व जाति का आश्रय है। अतु एव व्यक्ति को अभिघेय मानने पर वेदिवहित क्रिया का लोप होने से व्यक्ति शब्द का वाच्य नहीं है अपि तु आकृति अर्थात् जाति ही चब्द का वाच्य अर्थ है।

इस प्रसङ्घ में व्यक्ति को वाच्य मानने वालों का कहना है कि आकृति के अभिधेय होने पर ''त्राहीन प्रोक्षति'' इत्यादि विधि उपपन्न नहीं हो सकती है, क्योंकि आकृति

का प्रोक्षण आदि संस्कार नहीं हो सकता है। इसके समाधान में कहा जा सकता है कि आकृति के वाच्य होने पर भी उसके द्वारा लक्षणावृत्ति के द्वारा व्यक्ति की उपस्थिति हो जायगी। अतः, ब्रोहि आदि का प्रोक्षण हो सकता है।

इस प्रसङ्ग में पूर्वपक्षी का यह कथन है कि व्यक्ति में चक्ति मानने वालों के मन में भी व्यक्ति में शब्द की वाच्यता होने पर भी उसके उपलक्षण के रूप में जाति की भी प्रतीति होती है। उपलक्षण अर्थात् अनन्वत्री विशेषण अर्थात् जो विशेषण विशेष्य के साथ अन्तित न होकर मी विशेष्य की स्वतन्त्रता का वोष कराता है-उसको उपलक्षण कहा जाता है। वह जो लाल कपड़ा पहने हुआ है वह देवदत्त है। इसी प्रकार जिस घर से काक उड़ रहा है-वह देवदत्त का घर है। यहाँ रक्तवस्त्र एवं काक उपलक्षण है। इन स्थलों में रक्तवस्त्र या काक देवदत्त या गृह की स्वतन्त्रता का निर्देशक होने पर मी वे वाक्यों के तात्पर्य के अन्तर्गत नहीं है शुद्ध देवदत्त या घर ही शुद्ध के द्वारा अभि-हित होता है। वैसे ही प्रकृत में उपलक्षण रूप में जाति का बोध होने पर भी जाति बब्द का वाच्य नहीं है, वरन् शुद्ध व्यक्ति ही शब्द का वाच्य है। अतः, व्यक्ति के अभिभेय होने पर भी जाति का उपलक्षण रूप में मान होता है। इस प्रकार जाति में चिक्त सानने वालों के मन में जाति अभिघेय और व्यक्ति की उपलक्षण के रूप में प्रतीति होती है और व्यक्ति में चक्ति मानने पर व्यक्ति वाच्य एवं जाति की उपलक्षण के रूप में प्रतीति होती है। इन दो मतों में कौन मत समीचीन है? इसके उत्तर में जाति को अभिषेय भानना ही उचित है। क्योंकि, आकृति को अभिषेय मानने में लाघन है, यदि व्यक्ति की वाच्य माना जाय तो अनन्त व्यक्ति में अनन्त चक्ति की कल्पना माननी पड़ेंगी, अतः, कल्पना गौरव होगा। इसलिए, लाघव की दृष्टि से जाति को शब्द का अभिधेय मानना उचित है। व्यक्ति में बक्ति मानने पर दूसरी आपत्ति यह भी है कि ब्युत्पत्ति क समय जिस व्यक्ति में चिक्त गृहीत होगी, उस व्यक्ति को छोड़कर अन्य में चाक्ति गृहीत नहीं हो सकतो है । स्योंकि जो सामान्य एवं विशेष से रहित है, उसी को व्यक्ति कहा जाता है। अतः सामान्य-विशेष रहित गोव्यक्ति में शक्ति गृहीत होने पर मी उसके आधार पर अत्यन्त मिन्न अन्य गोव्यक्ति का मी ज्ञान माना जाय तो अवन व्यक्ति का बोध उससे क्यों नहीं होगा ? क्योंकि, गोव्यक्ति के समान ही अश्वव्यक्ति भी सामान्य-विशेष-विनिमुंक्त ही है।

जाति में शक्ति मानगे पर, उत्पन्न, उत्पद्यमान सभी व्यक्तियों की प्रतीति हो सकती है। क्योंकि व्यक्ति तथा जाति अत्यन्त मिन्न नहीं है। अतः, जाति में शक्ति मानने पर किसी प्रकार की अनुपत्ति नहीं है। इसी प्रकार शुक्छ गोव्यक्ति को दिखाकर गो शब्द का अर्थ अभिहित करने पर वह पुरुष जब कृष्णवणं की गो को देखेगा तब उसको अर्थ बोध नहीं होगा। क्योंकि, शुक्छवणं की गोव्यक्ति से कृष्णवणं की गोव्यक्ति मिन्न है। अतः पूर्व कथित दोषों को दृष्टि में रखकर व्यक्ति को शब्द का अभिष्ये नहीं

माना जा सकता है। व्यक्ति में शक्ति मानने पर 'गाय छाओ' यह सुनकर सन्देह भी होगा, किस वर्ण की गो को छाऊँ और शाब्द ज्ञान संश्यात्मक उत्पन्न नहीं होता है। अपि तु निश्चयात्मक ही होता है, किन्तु व्यक्ति में शक्ति मानने पर यह सन्देह स्वामाविक है। जाति को शब्द का अभिषय मानने पर गो शब्द को सुनने के बाद गो जाति-विषयक प्राथमिक ज्ञान निश्चयात्मक ही होगा। इसके बाद विशेष स्वरूप अज्ञात होने से संशय होगा कि किस वर्ण की गौ छाऊँ, इसछिए भी व्यक्ति शब्द का वाच्य नहीं है।

नैयायिकों के मत में विशिष्ट में श्वित मानी जाती है, यह भी ठीक नहीं है। अर्थात् जाति विशिष्ट व्यक्ति शब्द का वाच्य नहीं हो सकती है। क्योंकि यह स्वरूप मानने पर व्यक्ति विशेष्य है, जाति उसका विशेषण है, ऐसी स्थिति में विशेषण का प्रथम ज्ञान हुए विना विशिष्ट बुद्धि नहीं हो सकती है। क्योंकि दण्डी पुरुष को देखकर प्रथम में ही 'यह दण्ड' इस प्रकार ज्ञान नहीं होता है, अपि तु उसके हाथ में जो दण्ड है उसका प्रथम ज्ञान होने के बाद ही दण्ड, पुरुष एवं दोनों के सम्बन्ध ज्ञान के बाद दण्डी यह बोघ होगा। अतः, जाति-विशिष्ट-व्यक्ति में शिक्त मानने पर जाति-विशिष्ट-व्यक्ति की प्रतीति से पूर्व जाति का ज्ञान आवश्यकं है, और शब्द शिक्त के आधार पर प्रथम जाति के ही बोधगम्य होने पर अभिधा व्यापार के द्वारा पुनः व्यक्तिरूप विशेष्य का बोध नहीं हो सकता है, क्योंकि अनुभवसिद्ध यह नियम सकलजन स्वीकृत है कि 'शब्द बुद्धिक्मणां विरम्य व्यापारामावः' अर्थात् शब्द, ज्ञान और कर्म का व्यापार निवृत्त होने पर पुनः उसकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती है। अत एव विशिष्ट प्रतीति के स्थल में व्यक्ति का विशेषण जो जाति उसी को शब्द का अधिधेय मानने पर अभिधा शक्ति के विरत्त व्यापार होने पर जाति-विशिष्ट-व्यक्ति शब्द का बाच्य नही हो सकती है। इसीलिए, कुमारिल मट्ट ने कहा है—

#### "विधेष्यं नामिधा गच्छेत् क्षीणशक्तिविशेषणे"

शब्द की अभिधाशक्ति के द्वारा जाति रूप विशेषण को अवगत कराने के बाद व्यक्तिरूप विशेष्य उसका याच्य नहीं हो सकता है, तब लक्षणा वृत्तिरूप व्यापारद्वारक व्यापार से शब्द से व्यक्ति की भी प्रतीति में कोई वाघा नहीं है।

आकृति की वाच्यता मोमांसकों की केवल उत्प्रेक्षामात्र नहीं है, अपितु यह अन्वयव्यक्तिरेक सिद्ध है। क्योंकि उच्चारण करने पर गो व्यक्ति की प्रतीति होती है—यह
सभी लोगों का अनुभव सिद्ध विषय है। व्यक्ति की प्रतीति शब्द से होती है या आकृति
से उत्पन्न होती है—यह सन्देह का विषय है। यह भी देखा जाता है कि शब्द ज्ञान
न होने पर भी जो आकृति अर्थात् जाति का अनुभव करता है उसके साथ व्यक्ति का भी
अनुभव करताहै। किन्तु मानसिक दुवं लता आदि किसी कारण से आकृति जिसके ज्ञान का

गोचर नहीं होता है उनके ज्ञान का गोचर व्यक्ति भी नहीं होगा, अतः अन्वय व्यतिरेक से यह सिद्ध होता है कि आकृति के ज्ञान से ही व्यक्ति की प्रतीति होती है। ऐसी स्थिति में व्यक्ति को शब्द का अभिष्यं न होने से आकृति को ही शब्द का बाच्य अयं मानना उचित है। क्योंकि, शब्द के अवण के बाद आकृति का बोध होने पर व्यक्ति का मी ज्ञान होता है। "आकृतिः" = आकृति अर्थात् जाति, "तु"—पूर्वं पक्ष की निवृत्ति के लिए हैं, "क्रियार्थंत्वात्"=क्योंकि क्रियार्थंता अर्थात् कर्मसम्पादन रूप प्रयोजन रहने से, स्थान-स्थान में कर्मसम्पादन प्रयोजन होने से व्यक्ति शब्द का अभिष्येय होने पर वह सम्पन्न नहीं हो सकता है, अतः, आकृति अर्थात् जाति ही शब्द का वाच्य अर्थ है।। ३३।।

न जिया स्यादिति चेदर्थान्तरे कियानं न द्रव्यमिति चेत् ॥३४॥

शा० भा०--अथ यदुष्तं न क्रिया सम्भवेद 'त्रीहीन् प्रोक्षति' इति । न द्रव्यशब्दः स्यात्, 'षड् देया' इति । अन्यदर्शनवचनं च न स्यात्, अन्यं तद्रूप-मिति । तत् परिहर्तव्यम् ॥ ३४ ॥

### तदर्थत्वात् प्रयोगस्याविभागः ॥ ३५ ॥

शा० भा०-आकृत्यर्थत्वाच्छव्दस्य यस्या व्यवतेराकृत्या सम्बन्धः तत्र प्रयोगः प्रोक्षणं हि द्रव्यस्य कर्तव्यत्या श्रूयते । कत्यस्य ? यद् यजितसाधनम् । अपूर्वप्रयुक्तत्वात्तस्य, नाऽऽकृतेः । अश्वस्यत्वात् । तत्र नीहिशव्द आकृतिवचनः प्रयुज्यते प्रोक्षणाध्यविशेषणाय । स ह्याकृति प्रत्यायिष्यति, आकृतिः प्रतोता सती प्रोक्षणाध्ययं विशेष्यतीति । तेनाऽःकृतिवचनं न विरुध्यत इति । एवं षड् देया गावो दक्षिणा इति दक्षिणाद्रय्ये संख्यायाः प्रयोक्तव्ये गाव इत्याकृतिवचनो विशेषकः । तथा अन्यमिति विनष्टस्य प्रतिनिधेरन्यत्वसम्बन्धः । तथा अन्यमिति विनष्टस्य प्रतिनिधेरन्यत्वसम्बन्धः । तथा पशुशब्द आकृतिवचन आकृत्या विशेष्यतीति । तस्माद् गौरश्च इत्येव-मादयः शब्दा आकृतिरिधायका इति सिद्धम् ॥ ३५ ॥ क. उत्तरम् आकृति-शप्त्यविकरणम् ।

॥ इति श्रीशबरस्वामिनः कृतौ भीमांसाभाष्ये प्रथमस्याध्यायस्य स्मृतिपादोऽयम् तृतीयः पादः ॥

१ ब. अधान्यं ।

२. ब. संख्ययायोक्तव्ये ।

ब. अशक्तत्वात्तत्र ।
 आकृत्यविश्वस्यतीति ।

४. ब. स्वामिः कृत पुरुपारु।

भा० वि०—प्रथमेनेतिचेदित्यनेनाकृतिवचनत्वपक्षं परामृश्य न क्रिया स्यादिन्त्यादिना पूर्वपक्षहेतुत्रयं त्रयोगचांदनाभावादिरूपमनुभाष्यत इति व्याचष्टे— अयः यहुक्तिमित्यादिना । अद्रव्यशब्दत्वादिति सूत्रेण द्वितीयतयोक्तं हेतुं न द्रव्यमिति चेदिति तृतीयतया अनूदितमिप स्वयं द्वितीयतया व्याचष्टे—न द्रव्यशब्दः स्यादिति । अनेन संख्यापदस्यानुषङ्गेऽपि सूचितः । अन्यदर्शनादिति तृतीयतयोक्तमर्थान्तरिवधानिति द्वितीयतया अनूदितं च हेतुं न स्यादिति पदद्यानुषङ्गेण तृतीयतया व्याचष्टे—अन्यदर्शनेति ॥ ३४॥

भा० वि० — अनूदितस्य हेतुत्रयस्य परिहार्यतामुक्त्वा परिहारसूत्रमादत्ते — तिहत्यादिना । तत्र न किया स्यादित्यनूदितप्रयोगचोदनाभावनिराकरणपरत्या तावद्वयाचण्टे — आकृत्यर्थत्वादित्यादिना । प्रयोगः अनुष्ठानम् । एवं चशब्दस्य न्यायेनाकृत्यर्थत्वावधारणादालम्भनादिकियाया द्रव्ये प्रयोगस्यानुष्ठानस्याविभागः आकृत्या सह सम्बन्धविशेषः कारणिमित्त सूत्रं योजितम् ।

नन्वाकृतिपक्षे तस्या एवापूर्वसाधनत्वापत्तेः कथं तत्सम्बन्धिन्यां व्यक्तौ प्रोक्षण।दिप्रयोगः, तत्राह्—प्रोक्षणं होति ।

ननु द्रव्याणामाकृतिसम्बन्धिनामनेकत्वात् कस्येत्यनध्यवसायः स्यादिति पृच्छिति—कत्मस्येति । व्रीहिभियंजेतेति यागसाधनत्वेन विहितान् व्रीहीनुद्दिश्य प्रोक्षणादीनां विधानान्नान्ध्यसाय इति परिहरति—यजित यागसाधनिमिति । कस्माद्यागसाधनस्य द्रव्यस्येवेति नियम इत्यपेक्षायां तस्यैव यागद्वारा अपूर्व-साधनत्वात् तत्त्रयुक्तत्वाच्च प्रोक्षणादोनामित्याह् अपूर्वेति । द्रव्यस्यैवेत्यस्य व्यावत्र्यमाह—नाकृतेरिति । अशक्यत्वादिति । त्यक्तुमशक्यत्वेनापूर्वसाधना-सामर्थ्यादित्यर्थः ।

नन्वेवमपूर्वीयत्वेन व्यक्तरेव प्रोक्षणादिसम्बन्धे किमाकृत्यभिधानेनेति, तत्राह—तत्र भीहिशब्द इति । एतदेव विवृणोति—स इति । तेन यत्र व्यक्तरेव प्रयोगान्वयः तत्रापि तत्प्रयोगितयाकृत्यभिधानं न विरुध्यत इति निगमयति—तेनेति । न द्रव्यमितिचेदित्येतदुत्तरत्वेनापि तदर्थत्वादित्यादि सूत्रं व्याच्छे—तथा षड् देयाः इत्यादिना । तत्र व्यक्तेरेव संख्यान्वयेऽपि तद्विशेषणतया आकृतिव्यनमांवरुद्धमित्यर्थः । अत्र त्वाकृत्यथंत्वाच्छव्दस्य षडादिसङ्ख्याया अपि द्रव्ये प्रयोगस्य प्रकर्षकर्तेश विशेषणत्वेन प्रयोगस्याविभागः सम्बन्धः कारणमिति सूत्रं व्याख्येयम्, अर्थान्तरिवधानं न स्यादित्युत्तरत्वेनापि व्याच्छे—तथान्यमितीति । नष्टस्य पशोः प्रतिनिधित्वेन य उपात्तः तस्यैवान्यत्वादिसम्बन्धेऽपि तद्विशेषकृत्वेनाकृतिवचनं न विरुध्यत इत्यर्थः । अत्रापि न्यायेनाकृत्यर्थत्वाच्छब्दस्य प्रतिनिहिते द्रव्यान्तरेऽन्यत्वादिधर्मत्रति प्रयोगस्यानुष्ठानस्याविभागस्यम्बन्ध-प्रतिनिहिते द्रव्यान्तरेऽन्यत्वादिधर्मत्रति प्रयोगस्यानुष्ठानस्याविभागस्यम्बन्ध-

विशेषः कारणमिति सूत्रयोजना द्रष्टव्या । उक्तेनैवागृहीतिवशेषणन्यायेन गुण-कियादिशब्दानां तद्वाचित्वमिप सिद्धं कृत्वोपसंहरति—तस्मादिति । एवं प्रस-ङ्गागतं पदानामाकृत्यर्थविचारं परिसमाप्य, प्रकृतं स्मृत्याचारोपस्थापितश्रुति प्रामाण्यमुपसंहरति—इतीति ॥ ३५ ॥

।। इति श्रीमन्नारायणामृतपूज्यपादिशव्यश्रीगोविन्दामृतमुनिविरिचेते शाबर-भाष्यविवरणे प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥

त० वा०—ये त्वाऽऽलम्भनादिचोदनाभावादयो 'न किया स्यात्' इत्येत-त्सूत्रानुभाषिताः पूर्वपक्षोका हेतवः तेषां सर्वेषामनेन सूत्रेण परिहारोऽभि-घीयते—

अविभागादित्यस्य चतुर्घा व्याख्यानम्

'तबर्थंत्वात्प्रयोगस्याविभागः' इति । तदर्थंत्वात्—अपुर्वार्थंत्वादालम्भनप्रोक्ष-णाद्यञ्जानामपूर्वंसायने प्रयोगेण भवितव्यम्, द्रव्यं चापूर्वसाधनम्, यागेन स्वसि-द्धयर्थमाक्षिप्तत्वात्, नाऽऽकृतिः समर्थंत्वात्, तदभिधानं तु द्रव्यनियमार्थं प्रति-पत्तव्यस्, न स्वार्थम् । जातेरनपेक्षितत्वाददृष्टार्थंत्वप्रसङ्गात्साधनत्वाप्रतीतेश्च ।

यदिप जातेः भातिपिवकासिहितायाः करणत्वं प्रतीयते, तदिप द्रव्यनियाम-करवेनैव, न साक्षादयोग्यत्वात् । तेनाऽऽक्तत्यिभिषानस्य द्रव्यनियमार्थत्वाद् द्रव्ये वाऽऽलम्भनप्रोक्षणसंख्याकारकसामानाधिकरण्यादिसंभवाददृष्टता । तदाह— प्रयोगस्याविभाग इत्याकृतिपक्षेऽप्यालम्भनादिप्रयोगस्य द्रव्यादियभक्ततैवेति ।

अथवाऽऽकृत्यभिवानस्य द्रव्यनियमार्थंत्वादुक्तवत्त्रयोगस्याविभाग इति ।

यद्वा। आकृतिव्यक्त्योरत्यन्तभेदाभावात्कदाचिद् व्यक्तिरूपेण द्रव्यमभि-धीयते, कदाचित्नामान्यरूपेण यथा—विद्यक्षितम्। तथा—शब्दस्योभयरूप-वस्त्वर्थत्वाद् व्यक्त्यभिधानेऽपि न प्रयोगस्य विभागः नानारूपतेति। जातेर्वा व्यक्तितोऽत्यन्तभेदाभावाद्, व्यक्तौ कृता धर्मा जातौ कृता एव भवन्तीति, न प्रयोगस्य विभागेन प्रयोजगमिति।

यहा । आकृतिव्यक्त्योरुभयोर्यायार्थत्वाद्धर्माणां च यत्र क्वचन यागसाधने कृतानां प्रयोजनवत्त्वादद्रव्यादविभक्ततेति ।

तस्मादाकृतिपक्षेऽप्यालम्भनादिसंभवादाकृतिरेव शब्दार्थं इति सिद्धम् ॥३४-३५॥ (इति आकृत्यधिकरणम् ॥ ९ ॥)

।। इति श्रीभट्टकुमारिलस्वामिकृतौ मीमांसावार्तिके प्रथमस्याध्यस्य तृतीयः पादः ॥ न्या० सु०-तस्मादित्युपसंहारमाध्यम् ।

व्यक्त्यिमधाने निरस्तेऽपि, सम्बन्धािमधानाि दूर्वपक्षाणामिनरस्तकत्वात्रिरिधेषासि देरयुक्तमाशङ्क्रम्, समधंयते एवक्षिति। 'न क्रिया स्यादिति चेव्धान्तरे विधानं न द्रव्यमितिचेदिति सूत्रं प्रथमं वेति चेदिति सूत्रावयवेनाकृत्यिभधानपक्षपरामर्थादाकृतिवािचतायामालम्मनादिक्रिया न स्यात्, अन्यं तद्वणं तद्वयसमालभेतेति चार्थान्तरे आलम्मनविधानं
न स्यात्। षड् देया इति च द्रव्याश्रयस्य संख्यालक्षणस्य वाचकः पडिति शवदो न
स्यादिति, पूर्वपक्षसूत्रार्धानुमाषणार्थंस्थेनाथ यदुक्तिमत्यादिन्यात्येण व्याख्याय, तत्पिरहारार्थंत्वेन तद्यंत्वातप्रयोगस्याविमाग इति सूत्रं व्याख्यातुं सङ्क्षेपेणानुसन्धत्ते—ये त्विति।
माष्यकृतेदं सूत्रं न्यायेन शब्दस्याकृत्यर्थंत्वावधारणादालम्भादिक्रियाया द्रव्ये प्रयोगस्यानुष्ठानस्य षडादिसंख्यायाश्च द्रव्ये प्रकर्षंक्त्वेन विशेषकृत्वेन योगस्यान्वयस्योपाकृतपश्चा
सैव प्रतिनिहिते द्रव्यान्तरे प्रयोगस्यानुष्ठानस्याविभागो द्रव्यस्याकृत्या सम्बन्धः
कारणम्। जातिवािचनोऽपि शब्दस्य लक्षणया व्यक्तिपण्तवादिवरोध इत्याश्य द्रत्येवं
व्याख्यातम्।। ३४।।

नन्वाकृतिपक्षे तस्या एवापूर्वसाधनस्वावगितः कथं पक्षद्वये प्रयोगस्य विशेष इत्या-श्रङ्क्याह—द्रव्यं चेति । यागद्वारा पदवादेरपूर्वसाधनत्वम्, न चाकृतिनिष्क्रयत्वास्यक्तं योक्तुं शक्येत्यर्थः । किमधं तद्धांकृत्यिमधानमत आह-तदिशिधानं विवित । नन्वदृष्टार्थत्वेनैव तद्धांकृतेः प्रोक्षणादिवदपूर्वसाधनत्वं मिवष्यतीत्याशङ्क्रय क्रियारूपाया जातेत्तद्द्वारमन्त-रेणादृष्टसाधनत्वा—प्रतीतितिरित्युक्तम् । नन्वाकृतेः साधनत्वामावे पशुना यजेतेत्यादि-करणनिर्देशो न युज्यत इत्याशङ्क्रशाह—यदपोति । अनुपात्तस्य द्वव्यस्य क्रियासाधनशक्तेर-नवधारितविशेषस्य चोपादानायोगादाकृत्या च विना द्रव्यविशेषानवधारणाद् द्रव्यविशेषा-वच्छेदकत्वेनैवाकृतेः करणत्वम्, न साक्षादित्यर्थः । अत्रादिसूत्रं योजयित—तेनिति । न द्रव्यमित्यनुमाषणसूत्रगतेन द्रव्यश्वदेन वुद्धिस्थं द्रव्यं तच्छव्देन परामृश्यत इति मावः ।

प्रयोगस्याविमाग इति सुत्रावयवन्याख्यानार्थं 'द्रव्ये वे'त्युक्तम्, तमेवावतारणपूर्वकं व्याख्यातार्थं योजयित—तदाहेति । आकृतिपक्षेऽिष प्रयोगस्याविशेष इत्येवमेव वात्राप्यपूर्वार्थंत्वादिति पूर्वं व्याख्यामवदुत्तरावयवो योज्य इत्याह—अथ वेति । व्यक्त्याकृत्योस्त्वभेदविवक्षायां मेदानामेव वायं प्रत्येकं सर्वेषां वाषक इति पूर्वं प्रस्थानोक्तन्यायेन पक्षद्वयेऽिष व्यक्त्यिमधानाविशेषात्स्वरूपेणैवासी वाच्या, जात्यात्मना वेत्येतावन्मात्रस्य विचारार्थंत्वात्सिद्धान्तेऽिष क्रियाद्युत्पत्तेस्तुत्यत्वाद्यदि परं जात्यात्मना व्यक्त्यिमधानपक्षे निर्धारितिवशेषव्यक्त्युपादानासम्मवात् क्रियाद्यनुपपत्तिर्वाच्या । तच्य स्वरूपेणाप्येकव्यक्तयान

मिधाने तदुत्पत्तेः प्रागुत्तरकालं च क्रियानुपपत्तेः सर्वं व्यवस्यिमधाने च सर्वोपादान्यक्तेः कवाचिदिए क्रियानुष्ठानासम्मदेनानिर्धारितिविशेषव्यक्त्यिमधानस्याव्याङ्गीकार्यंत्वान्तृत्यमित्येतदर्थप्रतिपादनाय अन्ययासूत्रं व्याच्ये—यद्वेति । द्रव्यवाव्यवाच्याया व्यक्तेष्ठमय-रूपत्वेऽपि व्यावृत्ताकारतात्र व्यक्तिरूपत्ववेनामिमता । पक्षविक्षस्पार्थीं कदाचिच्छव्यौ । अस्मित्रपि व्याख्याने पूर्वं प्रकृतद्रव्यपरामित्रानं तच्छव्दमित्ररेत्यानुवृत्तव्यावृत्तोमयरूपवद-निर्धारितविशेषव्यार्थंत्वाच्छव्दस्य पूर्वं पक्षेऽपि प्रयोगस्यानुष्ठानस्य निर्द्धारितविशेषव्यक्तिन्विषयत्वायोगात्र विसानो व्याहरुयतेति योजियनुम् —शब्दस्यत्यक्तम् ।

यद्वा जातिश्व व्यक्तिरच तामस एवार्थ इत्येवं तदर्थंत्वादिति सूत्रावयवेनैव जातिव्यक्त्योरत्यन्तभेदामावोऽभिधीयते । ततश्चाकृतौ विहितस्यालम्मादिप्रयोगस्य विमागो
निष्कृद्वाकृतिविषयता नास्तीति न क्रियानुपपत्त्यादिदोषापितिरिति चतुर्थी व्याख्यामाह्—
जातेवित । भेदेऽपि आकृतिव्यंक्त्या न क्रिया स्यादित्यनुमाषणसूर्वाविद्धां क्रियां तच्छव्देन
परामृद्याप्याकृतावनधिच्छन्नव्यक्त्युपादानाभावेन आकृतिनिरपेक्षया व्यक्त्या साधनत्वायोगेन उभयोरन्यान्यापेक्षयोर्थायपूर्वसाधनत्वावसायात्साधनत्वापेक्षायाः श्वतेरपि साधनश्वत्यवाच्छ । धम्मीणां कर्मसम्बन्धे च श्रेषिसाहित्यस्याविवक्षित्रत्वेनैकप्रापि कृतानामुपकारकृद्वोपपत्तेरपूर्वसायनत्रोहिष्वित्र विहितानां धर्माणां यवेष्वाकृताविपि विहितानां
व्यक्तावनुष्ठानोपपत्तेव्यंक्त्याकृत्योद्वयोर्थायापपूर्वार्थत्वाच्चाकृतौ विहित्तस्यालक्ष्मादिप्रयोगस्य
व्यक्तिविष्यत्वाद्विभागो भेदो नास्तीति नाकृत्यिमधानपक्षे क्रियानुपपत्तिरितिसूत्रं व्याख्येयमित्याह—यद्वेति । तत्मादित्युपसंहारमाष्यं व्याच्छे—तस्मावित् । सास्नाद्येकार्थसम्बन्धिगोत्वमात्रस्य वाचकः गोशब्द इति विज्ञावमन्वय्यतिरेकिगमित्यनेन न्यायेनान्वयव्यतिरेकबल्वेनवाकृत्यभिधानस्याविचारितसिद्धत्वात्प्रयोगचोदनाद्यनुपपत्तेस्तदसम्मवाच्छञ्कामात्रं निराकर्त्त्रमेतदिक्वरणमिति सूत्रयितुम् -- आकृतिपक्षेप्रपोत्यक्तम् ॥३५॥।

।। इति श्रीमित्तिकाण्डमीमांसामण्डनप्रतिवसन्तसोमयाजिमहमाघवात्मजमहसोमेख्वर-विरिविद्यायां तन्त्रवार्त्तिकटीकायां सर्वानवद्यकारिण्यां न्यायसुधाख्यायां प्रथमस्याध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ।।

मा० प्र०--जाति के अभिषेय होने पर जिन दोषों की सम्मावना "प्रयोगचोदना-भावात्" "अन्यदर्शनात्" एवं "अद्रव्यशब्दात्" इन तीन सूत्रों से प्रदर्शित की है; उसी की आशक्ता से यह कहा गया है। कारण, सिद्धान्ती इसका समाधान नहीं करते है वरन्, इसका उल्लेख मात्र किया जाता है।

"क्रिया" = प्रोक्षणादिक्रिया, "न स्यात्" = नहीं हो सकती है, "इति चेत्" = यदि यह कहा जाय कि, "अर्थान्तरे निघानम्" = अन्य अर्थं का विघान अर्थात् नष्ट द्रव्य के स्थान में अन्य द्रव्य के स्थान पर अन्य द्रव्य का विघान नहीं हो सकता है। अतः, ''न द्रव्यम्'' = अर्थात् दव्य नहीं है आकृति होने से लिङ्ग, संख्या आदि गुणों का अन्वय नहीं हो सकता है। ''इति चेत्'' = यदि यह कहा जाय।। २४।।

भा । प्र - पूर्व पक्ष की आशस्त्रा के उत्तर में सिद्धान्तियों ने कहा है कि शब्द का वाच्य जाति को मानने पर कोई भी अनुपपत्ति नहीं हैं। क्योंकि जाति और द्रव्य का अत्यन्त भेद नहीं हैं, इसलिए द्रव्य का ही प्रोक्षण आदि होगा । यदि यह कहा जाय कि जाति को क्यों वाच्य कहा जायगा ? इसके समाधान में कहना है कि "तदर्थंत्वात्" जाति के निर्देश के साथ द्रव्य का उल्लेख होने पर उसका अन्यया नहीं हो सकता है। एक जातीय द्रव्य के स्थान में स्वेच्छापूर्वक अन्य जातीय द्रव्य का व्यवहार नहीं किया जा सकता है। एवं ''रुपेनचितं चिन्वीत'' इत्यादि किया के भी लोप की सम्मावना नहीं है। इस कारण से अमिधान अर्थात् शब्द के द्वारा द्वव्य का नियम अर्थात् व्यवस्था करने के लिए जाति को ही अभिषेय कहा गया है। अतः, ''त्रीहीन् प्रोक्षति'' इस स्थल में प्रोक्षण क्रिया का आश्रय जो ब्रीहि द्रव्य उसी को ब्रीहित्व जाति विशेष माना गया है। इस प्रकार "पड़ देया:" इस स्थल में संख्या रूप गूण का आध्य जो गोव्यक्ति उसको गोल्बजाति विशेष माना गया है । इस प्रकार "यदि पशुरुपाञ्चतः प्रायेत तदा अन्यं पशुमालभेत्" इस स्थल में भी पशु खब्द के द्वारा पशुस्व जाति अभिहित होने से विनष्ट पशु व्यक्ति का जो अन्य प्रतिनिधि होगा उसी का विशेष निर्देश किया जाता है। अन्य स्थल में भी इसी प्रकार अवगत करना चाहिए। अत:, शब्द का अभिवेय आकृति या जाति होने पर व्यक्ति उससे अभिन्न नहीं है अथवा लक्षणा से व्यक्ति का बोघ होने से व्यक्तिरूप द्रव्य ही लिङ्ग, संख्या, कारक आदि का आश्रय होता है। उसमें लिङ्ग, संख्या आदि का सामाधिकरण्यरूप से अन्वय होने में कोई वाघा नहीं है। इसीलिए आकृति ही पदार्थं अर्थात् शब्द का वाच्य अर्थं है।

"तदर्यंतात्" कतदर्यंता अर्थात् द्रव्य की नियमार्थंता के कारण अर्थात् द्रव्य की विशेष रूप में व्यवस्था करना रूप प्रयोजन होने से, आकृति ही चव्द का वाच्य है। 'प्रयोगस्य' = प्रयोग का वर्धात् प्रोक्षण आदि क्रिया का, 'अविभागः' = द्रव्य से विभाग = विच्छेद नहीं है, अर्थात् द्रव्यादि में ही प्रोक्षण आदि क्रियायें होती है। द्रव्य की व्यवस्था करने के लिए ही चव्द के द्वारा आकृति को विषय किया गया है। आकृति से द्रव्य का विभाग अर्थात् भेद नहीं होने से प्रोक्षण आदि क्रियायें मी द्रव्य की ही होती है, किन्तु वह द्रव्य से विच्छित्र नहीं होता है।। ३५।।

।। इति श्रीगोस्वामिदामोदरलालात्मजमहाप्रमुलालगोस्वामिविरचितमावप्रकाशिकायां प्रथमाध्यायस्य तृतीयः पादः समासः ।।

# मोमांसादर्शनस्थश्लोकानां सूची

|                   | अ              |                                       | अथ                         | त. वा.    | \$ <b>2</b> 8 |
|-------------------|----------------|---------------------------------------|----------------------------|-----------|---------------|
| अकर्तृ क          | त. वा.         | ४५९                                   | अथ प्रवृत्तिः              | न्या. सु. | • ६१          |
| अकः सवर्ण .       | 11             | २९६                                   | अथ वा                      | 32        | ४.१९          |
| अक्रियत्वाच्च     | ))<br>))       | ६७८                                   | अथ वा                      | ,,        | ४५७           |
| अवके चेन्मधु      | शा. भा.        | 37                                    | अथ आयुर्वेदो               | न्या. सु. | ३७९           |
|                   | भा. प्र.       | ₹ <b>४</b>                            | अथ प्राप्तश्च              | त. वा.    | ४०५           |
| अग्रद्या          | न्या, सु.      | ६१४                                   | अय त्रिचतुरा               | . 33      | ४२९           |
| अग्नि             | त. वा.         | ४६९                                   | अथवा सा                    | 99        | २६६           |
| अग्निहोत्रं       | न्या. सु.      | २९९                                   | अथ व्याकरणोत               | पन्नैः "  | ५२८           |
| अग्ने:            | त. दा.         | ४६=                                   | अथ संस्थान                 | **        | ६२९           |
| अग्नीपो           |                | ३२३                                   | अथ वोक्तेन                 | ,,        | ६७५           |
| अङ्गानि           | >>             | ४१९                                   | अथ सम्बन्धि                | त. वा.    | २९३           |
| अणिमा             | "<br>न्या. सु. | <b>६</b> 9३                           | अथ प्रवर्त्त               | न्या. सु. | <b></b>       |
| अज्ञात्वाः        | _              | <b>414</b><br><b>6</b> 9              | अथापि                      | ,,        | ६४            |
|                   | ))<br>= = = r  | ४२०                                   | अथापि                      | त. वा.    | ४२४           |
| अतः               | त. वा.         | ४७३                                   | अथापि                      | ,,        | ५९४           |
| अतश्वा            | 29             | 309<br>309                            | अथानिष्पन्न                | न्या. सु. | ξą            |
| अतश्वा            | ))<br>=117 31  | 491<br><b>5</b> 8                     | अथाव्यापार                 | "         | ६३            |
| अत एवेष्ट         | न्या. सु.<br>च | ४७४                                   | अथानुष्ठे                  | "         | Ę <b>ą</b> ,  |
| अतश्च<br>अतश्चैवे | त. वा.         | ३२८                                   | अर्थै                      | त. वा.    | ४१९           |
|                   | 99             | <b>4 7 7</b>                          | अर्थपित्त्या               | ,,        | २५०           |
| अतश्च             | **             | 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 | अदुष्ट                     |           | ५०७           |
| अतश्च             | ,,             | ३७४                                   | अ <i>दु</i> ष्टेन          | 1)        | <b>२</b> ८३   |
| अतः परिमिते       | ,,             |                                       | अपु-ट <sup>ा</sup><br>अदूर | 11        | . ४२७         |
| अतो विगान         | 99             | Z € o                                 | -                          | 11        |               |
| अत्रचाऽऽकृति      | 5.9            | ६२७                                   | अधिगन्तव्य                 | "         | ४२०           |
| अत्र श्रयोऽयि     | "              | ४९१                                   | -अध्यारोप्य                | 11        | 898           |
| अत्यन्त           | ,,             | ४१२                                   | अध्यारोप्येत               | 11        | 797           |
| अत्यन्ता          | 22             | ४०९                                   | अनन्य                      | 22        | ३४७           |
|                   |                |                                       |                            |           |               |

### मीमांसादर्शनम्

७२२

| अनवस्थित        | 11                                      | ४१८      | अपि वा          | 29         | ३५७   |
|-----------------|-----------------------------------------|----------|-----------------|------------|-------|
| अनाख्येय        | 23                                      | ४५९      | अपि वा          | 23         | ९९५   |
| अना दित्वं      | n                                       | ५३०      | अपूर्वं ़       | **         | ६७५   |
| अनिश्चितेऽपि    | "                                       | ६७५      | अपूर्व          | ,,         | ६७५   |
| अनुष्ठेयत्वरूपं | न्या, सु.                               | ६२       | अपोद्धा         | ,,         | ४२९   |
| अनुमान          | त. वा.                                  | ४८४      | अप्रमाण्यपदं .  | 22         | २९२   |
| अनुयोगेषु       | 27                                      | ४५७      | अप्रायश्चित्    | न्याः, सु. | ४५५   |
| अनुच्चारणकाले   | 13                                      | ३२१      | अप्रमाण्यं      | त. वा.     | 888   |
| अनुद्यमान       | 23                                      | ३७२      | अप्राति         | ,,         | ६३१   |
| अनेन            | 21                                      | ४७१      | अवुद्धिपूर्वता  | 29         | 708   |
| अनैकाचि         | ,,                                      | ४७२      | अभावः           | 99         | ६७९   |
| अन्तदेशा        | 1,                                      | ३३५      | अभियुक्त        | 90         | ४२०   |
| अन्तरीयो        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | \$55     | अभिधातु         | न्या. सु.  | ६१    |
| अन्तो           | ,,                                      | ५१४      | अभेद            | 39         | ६७७   |
| अन्ययो :        | ` ,,                                    | ४७४      | अभेदे           | त. वा.     | ६२४   |
| अन्यवेशम        | ,,                                      | ४८३      | अभोजन           | 99         | ३२६   |
| अन्यावय         | ,,                                      | ५२९      | अमावस्या        | भा वि      | 59    |
| अन्वा           | 12                                      | . af X : | अमूत"           | त. वा.     | €38   |
| अन्यया          | 12                                      | ४५४      | अरोगाः          | न्या. सु.  | 705   |
| अन्येऽपि        | 1,                                      | ५९२      | अम्लेच्छ        | "          | ሂሂሩ   |
| अन्ये .         | "                                       | ६२८      | अर्थबोघानपेक्षा | न्या. सु.  | ६००   |
| ग्रन्येऽपि      | "                                       | ५९२      | अर्थसत्यं       | त. वा.     | १७३   |
| अन्योऽप्य       | ,,                                      | ४०९      | अर्थवत्त्वं 🏸   | 99         | ५२४   |
| अपत्य           | न्या. सु.                               | ३८६      | अर्थवाद्        | ,,         | 8.53  |
| अप्राब्दा       | त. वा.                                  | ४०७      | अर्थाभेदे       | त. वा.     | ६७७   |
| अपभ्रं शेषु     | त. वा.                                  | ४९०      | अर्थेन          | 59         | ¥ ₹0  |
| अपभ्रंशा        | **                                      | そのメ      | ं अली किके      | ,,         | ६७७   |
| अपराधस्य        | ,,                                      | १७३      | अविभक्ता        | ,,,        | ሂዕፍ   |
| अपर्याय         | ,,                                      | ६२५      | अविरोधे         | ,,         | २५३   |
| अपि             | ,,                                      | 856      | अविद्वांसः      | न्या. सु.  | ሂ६ባ   |
| अपि             | "                                       | ४५७      | अविज्ञातार्थं   | त. वा.     | ६७८   |
| अपि वा          | "                                       | ६३५      | अविप्लुतश्च     | "          | . ४१८ |
| जाप था          | 77                                      |          |                 |            |       |

|                    | मीम       | <b>सादर्शनस्</b> | परलोकानां सूची     |           | ७२३         |
|--------------------|-----------|------------------|--------------------|-----------|-------------|
| अविरोधे            | <b>39</b> | २५४              | आचार्य             | 31        | ४५६         |
| अविरोधेऽपि         | **        | २८६              | <b>आज्ञादिस्तु</b> | न्या. सु. | ं ६१        |
| अविनष्टे           | 91        | ४७३              | आत्मा ं            | 15        | ६०१         |
| अशक्तेन            | "         | ४१२              | आत्मेऽङ्गत्व       | त. वा.    | १९६         |
| अशाब्दं            | "         | ६७८              | आदितश्च            | 9         | ४८८         |
| अशस्त्र            | **        | ¥₹9              | आदिमत्त्वाच्च      | ,,        | 299         |
| अध्वकर्णा          | ,,        | ४२८              | आदिमात्रमपि        | 1,        | ४६९         |
| अश्वबालादि         | 25        | ६७५              | आद्यं सूत्रद्वयं   | 23        | ४८३         |
| अभ्वारूढा:         | "         | ५१५              | आद्ये प्रपाठके     | >>        | <b>२९</b> १ |
| अष्टमे             | न्या. सु. | <b>₹</b> 90      | आनन्दा             | न्या. सु. | 9           |
| <b>अ</b> ष्टाङ्गुल | 23        | 399              | आपद्धर्मा          | तं. वा.   | \$58        |
| .अष्टोपहय          | त. वा.    | ६५०'             | आर्यावर्ते         | 13        | ४३४         |
| असता               | ,,        | ६७८              | आयश्चि             | , 23      | 838         |
| असंभावित           | 99        | ५९५              | आर्या              | 2)        | ४१९         |
| असन्देह            | "         | ४२=              | आयुर्वेदं          | 11        | ४१७         |
| असाधु              | ,,        | ४६८              | आर्थं              | 19        | £80         |
| असावित्य           | "         | १९६              | आर्षे              | 93        | ४४६         |
| अस्त्यर्थं         | 59        | ६३०              | आविभाव             | न्या. सु. | £8.2        |
| अस्मदीय            | .,        | ४६८              | आशिष्य             | त. वा.    | ४३०         |
| अस्तिक्षीरा        | 99        | ६३१              | आश्रयाणां          | 2)        | 8,5 €       |
| अस्तु वा           | . ,,      | ४९५              | आश्रयी येन         | 2)        | 600         |
| अस्तित्व           | 33        | ६३१              | आह                 | . 59      | ३७०         |
| अहत्वा             | ,,        | ₹'90             |                    | इ         |             |
|                    |           |                  | इच्छात्व           | न्या. सु. | Ę¥          |
|                    | आ         |                  | इतश्च              | त. वा.    | 370         |
| आकाश               | त. वा.    | ४२८              | इतरेण गतेन         | , ,,      | २८४         |
| आकृति              | 13        | ६३५              | इतिहास             | 91        | ४७४         |
| आकृते              | ,,,       | ६७६              | इतिहासपुराणं       | 91        | <b>६</b> 99 |
| भाख्यात            | ,,        | ६७४              | इत्थं च            | . 99      | २९१         |
| आख्याहि            | 51        | ४९६              | इदृगेवं            | ,,        | ४५५         |
| आगमो वेद           | 91        | ४२०              | इदं च              | >>        | ३६८         |
| आगमोयस्तु          | 57        | <b></b>          | इदं सज्जं          | न्या. सु. | ३८१         |
|                    |           |                  |                    |           |             |

#### ७२४

#### मीमांसादर्शनम्

| इदानीं                  | त. वा.              | ४९६         | एकमूल्यव्यवस्था   | 91        | २८३   |
|-------------------------|---------------------|-------------|-------------------|-----------|-------|
| इन्द्रं                 | न्या. सु.           | २३०         | एकरात्रे          | 93        | ३२३   |
| इयत्ता                  | त. वा.              | ३५७         | एकशब्द            | 11        | ROR   |
| इयं                     | ,,                  | ६७४         | एकशक्त्य          | **        | ४६२   |
| इह                      | ,,                  | ४९४         | एकशो-             | 13        | ४७०   |
| इह त्वल्पेन             | "                   | 393         | एकस्य च यदा       | ,,        | प्रदू |
| इह पक्ष                 | "                   | <b>₹</b> 0€ | एकस्य वा          | 21        | २८८   |
| इह पट्                  | 79                  | ३३९         | एकान्तिकं         | ,,        | ४२८   |
| इहैका                   | "                   | ४६७         | एकाहाच्छु         | 91        | # 5 # |
|                         |                     |             | एतत्स <b>वँ</b>   | न्या. सु. | 48    |
|                         | उ                   |             | एतदेव             | तः वा.    | ३४८   |
| उन्तमथँ                 | त. वा.              | ४५९         | एतत्              | 99        | ६२३   |
| उच्यते                  | . 93                | ६३३         | एतदेवा            | न्या. सु. | ३९४   |
| उत त्व                  | न्या. सु.           | ४६३         | एत एव             | त.वा.     | 330   |
| <b>उत्गाद</b>           | त. वा.              | ধ্বদ        | एत एव             | 19 '      | २६७   |
| <b>उत्ता</b> ने         | 43                  | ६७९         | एतच्चिन्ता        | "         | ६७६   |
| उपनीय                   | 19                  | ४७६         | एतावत्            | 19        | ५१८   |
| उपपन्नतरं               | 22                  | ३२०         | एते               | 9.7       | ६२६   |
| उपकुर्वाण               | 9)                  | ३२६         | एतेन              | 17        | ४५७   |
| उपमानं                  | न्या. सु.           | 5x°         | एतेन              | 19        | ३६४   |
| <b>उभयोरप्रमाण</b> त्वं | त. वा.              | २८८         | एवं सत्येव        | ,,,       | ६२४   |
| <b>उमानन्द</b>          | न्या. सु.           | 8           | एवं हिरण्य        | 5,        | ६२४   |
| ऊहःर्थ                  | त. वा.              | ሂባ=         | एव च              | 19        | ४२२   |
|                         | ऋ                   |             | एवं प्रतिपत्त्येव | "         | २६६   |
|                         |                     | ३८६         | एवं               | 33        | ६७६   |
| ऋत्                     | न्याः सु.<br>त. वाः | <b>२८४</b>  | एवं प्राक्        | 91        | इ२३   |
| ऋदिवग्भ्यो              | तः थाः              | 74,5        | एवं च विद्वद्वचन  | ाद्,,     | ३६६   |
|                         | ए                   |             | एवं सति व्यवस्थि  | गन्,,     | १७३   |
| एकत्व                   | त. वा.              | ६२४         | एवं नानोप         | 23        | . 833 |
| एकरवे                   | 1,                  | ६७७         | एवं शब्द स्वरूपर  | य ,,      | . ६२७ |
| एकत्वेऽपि               | 1,                  | ६७७         | एवं साधुत्व       | 29        | प्र३० |
| एकं विनाऽप्य            | <i>n</i> ,          | ३२४         | एवं प्रत्येक      | ,,        | ५२७   |
| 64 14 11.               |                     |             |                   |           |       |

|                                         | मीर                                     | ां भादर्शनस्थ      | प्रकोकानां सूची    |           | <b>હ</b> રેય ઼ |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------|--------------------|-----------|----------------|
| .एवं च                                  | ,,,                                     | . ४५७              | कल्पकारा           | 33        | ४७६            |
| एवं व्यवस्थितान्                        | - 11                                    | ሄሩሄ                | कल्पसूत्र स्मृति   | 1)        | ५१३            |
| एवं सर्व वदार्थन                        | ान <b>्</b> ,,                          | 538                | कल्पसूत्राण्यु     | 11        | ४५३            |
| एवं चावेद                               | 22                                      | 490                | कल्पादान           | 21        | ४७५            |
| एवं समस्त                               | 31                                      | ४७१                | कस्येष्टमित्य      | न्या. सु. | ६३             |
| एवं जु                                  | न्या. सु.                               | ६३                 | क :य चिज्जायते     | त. वा.    | ३६३            |
| एवं राजन्य                              | त. वा.                                  | प्र <del>२</del> २ | कः पुनः            | 11        | ६७४            |
| एवं हिरण्य                              | 99                                      | EXE                | का गतिः            | , i       | ४५५            |
| एवमादिषु                                |                                         | ४२३                | कामं न             | 11        | ४५५            |
| एवंये                                   | 21<br>29                                | ४८३                | कामीन चकिया        | न्या. सु. | ६२             |
| एते चा                                  | 19                                      | ६२७                | कार्यं च वेदे      | न्या. सु. | 92             |
| एष जायेत                                | "                                       | २८७                | कार्येलिङादिवाच्यं | "         | ६२             |
| एषेत्यपि                                | ,,                                      | ४६=                | कार्यसामध्यं       | त. वा.    | ६३३            |
| ऐक्षव्यी                                | "                                       | ४२२                | कालसम्बंधतो        | 2)        | ६३             |
| , ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |                                         |                    | कालान्तरेऽपि       | त. वा.    | २९२            |
|                                         | क                                       |                    | कालोह्यं           | 12        | ३५८            |
| कक्षा                                   | त. वा.                                  | ५१७                | कालेयत्ता          | 71        | ३५६            |
| कठमेत्रा                                | ,,                                      | ३२१                | काल्प              | 11        | ४३६            |
| कथं                                     | ,,                                      | 9४७                | कालोऽपि            | 13        | ३४८            |
| कथं वा                                  | 5)                                      | २९४                | कावा               | "         | ३४५ -          |
| कथंनामे                                 | 21                                      | ५१३                | कावाधर्मिकया       | 71        | २५४            |
| कथं लक्षण                               | ,,                                      | ६७५                | काव्यशोभा          | 11        | . ५१८          |
| कदाचित् े                               | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | <b>२-२</b>         | किंमाकृतेः         | ,,        | ६८०            |
| कन्यकानां                               | ,,                                      | ३६४                | किमालोच्य          | ,,,       | ४६९            |
| करणानामा                                | न्या. सु.                               | १९६                | किकत्त व्यम्       | 99        | े २८९          |
| कत्तंतव्यत्वा                           | न्या. सु.                               | ६३                 | किंच               | ,,,       | ४७६            |
| कर्मकाले                                | त. वा.                                  | १९६                | किंच देव           | त. वा.    | ¥90            |
| कर्मणा ब्राद्धण                         | ,,                                      | ४५७                | किंच कर्मणा        | **        | 928            |
| कर्मणा येन                              | 1,                                      | ३२५                | किंजातिरेव         | »,        | ६८०            |
| कर्म                                    | , ji                                    | ४२=                | कि तावद            | "         | ४५३            |
| कर्माभ्य सा                             | "                                       | ४७५                | किंतु              | 23        | 790            |
| कर्तृ                                   |                                         | ४७१                | कि तावत्           | 51        | 757            |
| "४<br>कलिकलुष                           | "                                       | <b>३</b> २९        | किंच आन्त्या       | 22        | २५३            |
|                                         |                                         |                    |                    |           |                |

| ७२६ | मीम साव | शंनम् |
|-----|---------|-------|
|     |         |       |

| किंवा                  | "         | ४४३        | गावी                                    | त. वा.        | だ当っ    |
|------------------------|-----------|------------|-----------------------------------------|---------------|--------|
| किं युक्तम्            | 91        | ३४८        | गुहा                                    | न्या. सु.     | ५६१    |
| कि लोक                 | ,,        | ६१३        | गोत्वस्य                                | त. वा.        | ६६१    |
| कुत:                   | "         | ६३३        | गोत्वा                                  | 21            | ६३२    |
| कुमारी                 | न्या. सु. | ३८६        | गौड़ी                                   | 59            | ३६८    |
| कुर्यादि               | त. वा,    | ४५९        | गीणं                                    | ,,            | ४२४    |
| कुशवेष्ट न             | त. वा.    | ३२२        | गीनी                                    | 21            | 90     |
| कुशलो                  | "         | ५२२        | गौरित्येव                               | ,,            | ६७४    |
| केचिद्                 | 3)        | ५६७        | ग्रन्थान्तरे                            | 93            | 989    |
| के शिष्टा              | "         | ३६२        | ग्रस्तं                                 | 17            | ४७४    |
| को मूढो                | 99        | ४७०        | ग्रहणो                                  | **            | ५२१    |
| कोहि                   | ,,        | ५२२        |                                         | च             |        |
| ऋत्वर्थात् .           | ,,        | ४९३        | चतुर्विधे:                              | त. वा.        | ६७४    |
| ऋत्वर्थ                | ,,        | ४९२        | चत्वारि                                 | न्या. सु.     | ४६३    |
| <b>क्रियायां</b>       | **        | ६३         | चत्वारि                                 | 22            | 275    |
| <b>क्रि</b> यातिरिक्त  | न्या. सु. | <b>६</b> २ | चत्वारि                                 | "<br>भा. प्र. | 775    |
| <b>क्रीतराजक</b>       | त. वा.    | ३२२        | चत्वारि                                 | न्या. सु.     | ४६२    |
| ऋदो                    | 22        | ४९४        | चिरेणापि                                | त. वा.        | 741    |
| कृता                   | 12        | ४५८        | चोदना लक्षणे                            |               | ४५८    |
| कुरवैक                 | 33        | २९६        | चोदितं                                  | ,,            | ४३५    |
| कृत्यात्मभावना         | न्या. सु. | ĘĘ         | चोदितं वा                               | 7,            | ४३५    |
| क्लेशप्रायं            | त. वा.    | ३२३        | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | .,,           | 0,42   |
| क्वचित्                | "         | ३२०        |                                         | <b>ज</b>      |        |
| क्वचित्                | "         | ४२१        | जीवनात्य                                | त. वा.        | थ हं इ |
| <b>क्व</b> चिद्दत्ते । | 21        | १८४        | जातिकारक                                | n             | ६८०    |
| क्षुते                 | न्या. सु. | ₹७७        | जातिव्यंक्ति                            | 24            | ६८०    |
|                        |           |            | जातिव्यं क्तिवि                         | "             | ६८०    |
|                        | ग         |            | जात्युत्कर्षी                           | न्या. सु. ं   | २७     |
| गत्रादिषु              | त. वा.    | ५२७        | ज्ञाता                                  | त. वा.        | Rox    |
| गर्दभः                 | न्या. सु. | ६०१        |                                         | त             |        |
| गवया                   | त. वा.    | X30        | तच्वातिशय                               | त. वा.        | ३४२    |
| गवये                   | न्या. सु. | ४६८        | तन्त्र                                  | "             | ४७३    |
|                        | ,         |            |                                         |               | - 1    |

|                      | मी        | मांसादर्शनस्थ | ाग्लोकानां सू <del>र्य</del> ो |             | ७२े७        |
|----------------------|-----------|---------------|--------------------------------|-------------|-------------|
| तत्रश्च              |           | ३२२           | तत्र शब्दः                     | न्याः सुः   | Ę٩          |
| ततश्च तुल्य          | 2,7       | 350           | तत्र प्रवृत्ति                 |             | Ęq          |
| ततश्च निगमा          | 21<br>21  | 838           | तत्र प्रयोग                    | "<br>त. वा. | ६९२         |
| ततश्च पौरुषेय        |           | ४६७           | तत्र दीर्घावधि                 | 23          | <b>३२४</b>  |
| ततश्च प्रागवस्था     | 29        | ४७१           | तत्र थद्यपि                    | ,,,<br>,,,  | २९५         |
| ततश्च त्वत्प्रयुक्तो | ,,        | प्रकृष        | तत्र स्पर्शनस्य                | , ,,        | २९६         |
| ततश्च पूर्व विज्ञानं | 2,        | - २९१         | तत्रान्यतः                     | 39          | २९६         |
| तत्रश्च वेद          | 97<br>31, | ४४४           | तत्राऽऽह्                      | 33          | YoY         |
| ततश्चा               | "         | Хо.Э          | तत्रापि वेदमूल                 | "           | ३२१         |
| तः श्वासत्य          | ,1        | ४६९           | तत्रापूर्वस्य                  | न्या. सु.   | <b>\$</b> ? |
| ततः साधनं            | न्या. सु. | ६३            | तत्रापि                        | त, वा.      | ४२४         |
| ततस्त्वदु            | त. वा.    | 790           | तत्रैक                         | ,,          | ४९१         |
| ततोऽर्थ              | 31        | २५९           | तत्रैवं                        | >>          | ३२६         |
| ततो .                | ,,        | १९६           | तथाऽयं                         | ,,          | ४२२         |
| तत्तर्थैवानुमन्तद्यं | F4        | २५४           | तथाऽति                         | 15          | ३६१         |
| तत्तर्थंव            | 1,        | X\$X          | तथाऽपि :                       | <b>5</b> 1  | You '       |
| ंतत्तर्थवा           | n         | ३४५           | तथाऽपि न्याय                   | 99          | ४१९         |
| तत्तु नैवं           | 21        | <b>६२९</b>    | तथावीतय                        | 13          | ४७०         |
| तत्तु कक्ष्या        | 1)        | ६३०           | तथा व्याकरणा                   | 91          | ५९६         |
| तत्नाववोधः           | 37        | ! २२          | तथाऽव                          | ,,          | <b>४</b> ४७ |
| तत्त्वा              | . ,,      | ५२१           | तथा वा                         | n           | ३६६         |
| तत्संपर्कं           | 7,        | ३६६           | तथा काष्ठ                      | 19          | २९४         |
| तत्प्रत्यक्ष         | 23        | . २८४         | तथा बहिर                       | "           | ४९४         |
| . तत्साम             | ,,        | ४८७           | तथा तद्                        | 31          | २८७         |
| तत्र                 | 19        | ४२३           | तथा वेद                        | >>          | ५२२         |
| तत्र शाक्यैः         | 31        | ४६८,          | तथा च                          | . ,,        | . \$58      |
| तत्र नोत्सगं         | n         | २५६           | तथा च तद्वि                    | 23          | २९४         |
| तत्र प्रयोक्तृ       | 97        | ४३३           | तथा श्रुति                     | 91          | २९६         |
| तत्र यः              | 91        | . ३६४         | तथेहापि फला                    | 19          | ¥25         |
| तत्र कि              | `12       | ४१९           | तथेहापि                        | 22          | २९३         |
| तत्र कि तुल्य        | ,,        | ४२२           | तथैव                           | 91 .        | ४४५         |
| तत्र यस्य            | 91 .      | ४२०           | तन्नास्या                      | न्या. सु.   | ६१          |

७२ंड

## ंमीमांसादर्शनम्

| तन्मन्त्रे           | त. वा.    | ४७२         | तस्माद्य '       | न्या. सु. | १६३    |
|----------------------|-----------|-------------|------------------|-----------|--------|
| तपो .                | न्या. सु. | ३७७         | तस्मात्ता        | त. वा.    | ४५४    |
| तयोविशेषै .          | भा. वि.   | 55          | तस्माद्यान्येव   | 99        | ३६१    |
| तदन्ता               | त. वा.    | २९६         | तस्माद्यथैव      | "         | ४३६    |
| तदन्यगतित्वेन        | 72        | २८८         | तस्मादनियम       | 37        | प्रश्च |
| तदर्थपरयातां         | 91        | १९६         | तस्मात्कारण      | ,,        | २९३    |
| तदर्थविषये           | 19        | र≒४         | तस्माद् दृष्ट    | ,,        | ४७४    |
| तदा का               | 33        | ३२२         | तस्मान्यदु       | त. वा.    | ४१९    |
| तदा कि नाम           | >>        | २५४         | तस्माद्वर्ष      | 27        | ४५५    |
| तदा तन्म             | 27        | <b>३२</b> २ | तस्मादा          | 27        | ३४९    |
| तदा नान्यी           | 29 o      | ४१९         | तस्मादु          | 79        | ४२३    |
| त्दचथा               | 13        | ३६५         | तस्माल्लोक       | 93        | XRE    |
| तद्यस्या             | 22        | ३५७         | तस्माल्लोकाय     | "         | २८४    |
| तद्यद्यवैदिकं        | fy.       | रदर         | तस्म।द्वि        | 27        | ५ ५.६  |
| तद्युक्तं            | 17        | ६७८         | तस्मान्न         | 52        | र्द६   |
| तद्वचापारा           | न्या. सु. | ६१          | तस्मै            | 99        | ४५९    |
| तद्रूपत्वात्         | 13        | ६२          | तस्य द्वाविश     | न्या. सु. | ६०१    |
| तदसत्यं "            | त. वा.    | ६७८         | तस्यापि          | त. वा.    | ४३३    |
| तयोरर्था             | ,,        | ६७४         | तस्य वीरस्य      | न्या. सु. | ३८१    |
| तयोः शीघ्रण          | 19        | २५४         | तस्याश्चकर्म     | 33        | ६३     |
| तर्केणा              | 19        | ४्दद        | तस्याश्च सर्व    | त. वा.    | ४०४    |
| तस्माच्छ             | 19        | ३७४         | तस्य स्यात्      | **        | २८४    |
| तस्माच्छा            | ,,        | ४२४         | तस्य ह्यर्थप्रती | न्या. सु. | ६१     |
| तस्मात्              | 23 .      | ४८२         | तादृशां          | त. वा.    | ४३४    |
| तस्मात्कर्म          | 92        | ४५७         | तान्यमूलं        | 23        | २५४    |
| तस्मादपि             | 1,        | ४७६         | ताल्वादि         | 33        | ५२९    |
| तस्माद्यथा           | )?        | २५३         | <b>,</b> तावल्ल  | ,,        | ४२१    |
| तस्मात्सर्वत्र       | ,,        | २८६         | तावेव            | >>        | ६७५    |
| तस्मात्पील्वा        | 19        | ४२०         | तासामपि          | >>        | 828    |
| तस्मात्पर्याय        | 19        | ধৰ্ণ        | तियँग्यवोदराण्य  | न्या. सु. | २७४    |
| तस्माद्धर्मप्रयोगस्य | 22        | 848         | तुल्यं '         | त. वा.    | そのよ    |
| तस्मात्त्रीतैष       | ,,        | ४१५         | तुल्यकक्ष        | ,,        | 250    |
| तस्मान्मलेच्छ        | ,,<br>,,  | ४३४         | ते कल्पा         | 27        | ४४४    |
| 11/-11               |           |             |                  |           |        |

|                      | मीम       | ांसादर्शन <b>स्</b> थ | क्लोकानां सूची    |            | ७ৼ৾ৼ৾           |
|----------------------|-----------|-----------------------|-------------------|------------|-----------------|
| ते च सर्वे           | 27        | ६८०                   | वेनैषां           | ,,         | ४४८             |
| ते चान्यत्रापि       | 33        | ६२९                   | तेनैकत्र          | 22         | . २९६           |
| तेन तद्वचन           | 22        | ४०४                   | तेनोहे            | "          | ५१९             |
| तेन द्वचन्त          | ,,        | ४२१                   | तेभ्यश्चेत्प्रसरो | 12         | २८४             |
| तेद प्रयोग           | ,,        | ४५९                   | तेषां             |            | ३६०             |
| तेन तान्येव          | ,,        | ४ሂട                   | तेषां विपरि       | न्या. सु.  | ४०२             |
| तेन तद्वाक्य         | 37        | ३६१                   | तैरप्य            | त. वा.     | Yox             |
| तेन तेष्वप्य         | ,,        | ४७२                   | त्रयीमार्गस्य     | 22         | ३२९             |
| तेन यद्यपि           | ,,        | ३२५                   | त्रिधैव           | >>         | ४८७             |
| तेन प्रयोगशास्त्रत्व | ,,        | ४५८                   | ঙ্গিবৃত্ব         | **         | ४२२             |
| तेन प्रतीत           | 51        | ६७७                   | त्रिवृच्छब्द:     | 23         | <b>४</b> २४     |
| तेन तत्सर्वदा        | 33        | २८६                   | <b>সিশ্বু</b> রী  | न्या. सु.  | 809             |
| तेन प्रत्यक्षा       | ,,        | ३२९                   | तृष्णाच्छेदो      | त. वा.     | २८६             |
| तेन नैव              | ,,,       | ३२७                   | वृतीया            | न्या. सु.  | ሂሂ፡፡            |
| तेन सर्वेभाषित       | "         | 430                   | तृतीयो            | त. वा. •   | प्र             |
| तेन यस्य             | 25        | २८८                   | त्यक्तलञ्जं       | 33         | ४६८             |
| तेन लोके             | ,,        | ६२४                   |                   |            | •               |
| तेन शब्दार्थ         | ,,        | ६२४                   |                   | द          |                 |
| तेन त्रयी            | 27        | ४९४                   | ददातु             | त. वा.     | रद४             |
| तेनाऽऽसां            | 23        | २=३                   | दन्तै             | 17         | ३६६             |
| तेनात्र यदि          | 59        | ३२७                   | दन्तजाते          | 39         | .\$\$&          |
| तेनाऽऽसां यदि        | 99        | २८३                   | दन्तजातानु        | >>         | . 358           |
| तेनाऽपूर्वा          | ,,        | ६३३                   | दशाहं             | "          | <b>\$ \$ \$</b> |
| तेनाऽऽचार            | ,,        | ४२२                   | दिशितेष्वपि       | 91         | ६२७             |
| तेनात्म नि           | न्या. सु. | ६२                    | देवत्वं           | 37         | ४६९             |
| ते नाना -            | त. वा.    | ४२५                   | देवदत्ता          | ,,         | ५७३             |
| तेना                 | 22        | प्र२४                 | देवन्नाह्मण       | 53         | . ३६४           |
| तेनानेकप्र           | ,,        | ४=२                   | देशधर्मानु        | <b>33</b>  | ् ४५३           |
| तेनार्थं             | 99        | ३२१                   | देशश्च            | . 33       | ४९६             |
| तेनेष्टसाघ           | न्या. सु. | Ę¥                    | दृष्टकारण         | 23         | ३६३             |
| तेना भिघान           | "         | ६१                    | दुष्ट:            | न्या.∙ सु, | ሂሂ९             |
| तेनर्ते              | त. वा.    | ३२४                   | दुष्टार्थ         | त. वा.     | ४६९             |
|                      |           |                       |                   |            |                 |

# ७३० मीमासादर्शनम्

| दुष्टार्थेषु   | ,,        | ४२=                | न च लोके             | Ð         | ५२३        |
|----------------|-----------|--------------------|----------------------|-----------|------------|
| दूरात्         | >>        | ५९२                | न च सर्वात्रसिद्धत्व | रे ,,     | ६२५        |
| दी क्षितान्नम  | 22        | ३२५                | न च शब्दार्थ         | "         | ४६८        |
| द्रव्यादीनां   | 91        | ६२८                | न च शीघ्र            | ,,        | २५९        |
| द्राह्यायणीय   | ,,        | <b>४</b> ५४        | न च सर्वा            | <br>1)    | ६५८        |
| द्रीप          | न्या. सु. | ३८७                | त च शब्दप्रयोगा      | 93        | ¥ ₹ 9      |
| द्वित्रेष्व    | त. वा.    | ጸያጸ                | न च व्याकरण          | 11        | 49२        |
| दृश्यमाना      | , ,,      | 108                | न च स्मृति           | ,,        | ३७४        |
| दृष्टे         | "         | ५९२                | न चस्वरूप            | न्या. सु. | ६१         |
| दृष्टमाचरणं -  | **        | . ४९३              | न च वर्णा            | त. वा.    | २९५        |
| द्वाभ्यां      | >>        | <b>ጓ</b> ሂዓ        | न च व्याकरणो         | n         | प्रथ       |
| द्विवीयेन      | 9;        | 290                | न चलक्षण             |           | 295        |
|                | ध .       |                    | न च तां              | "         | ५२७        |
| धर्म           | त. वा.    | ४६८                | न च शाखान्तरो        | **        | 330        |
| धर्मञ्च        |           | 322                | न च स्थल             | **        | . ५२९      |
| धर्मत्वेन      | ,,,       | 363                | न च स्मृत्य          | "         | ५१९        |
| धर्मेत्वंयच्च  | 19        | 444<br>499         | न च पुंवचनं          | 33        | ४७६        |
| धर्मं प्रति    | 51        | 711<br>755         | न च प्रमेय           | **        |            |
| धर्मबुध्या     | 21        | २४४<br>३७३         | न च तेषां            | **        | ३५८        |
| धर्मशास्त्रपदं | >>        |                    | न च ज्ञान            | ,,,       | \$ \$ \$   |
| धर्मश्ल        | 33        | ४ <u>५७</u><br>५११ |                      | ,,,       | <b>499</b> |
| धर्मसाधन       |           |                    | न च वेदाङ्ग          | 21        | ४२०        |
| धर्मा          | 29        | ४९५<br>४७३         | न च भिन्न            | *1        | ६७९        |
| धर्में         | 31        | 858                | न च विज्ञायते        | "         | २४९        |
| धर्माय         | **        |                    | न च व्याकरणं         | 1)        | ' ५२१      |
|                | "         | ४९६                | न चा ध्यारोप्य       | 27        | २९६        |
| धातुम्यः       | ,,        | ४२२                | न चा गृहीत           | 99        | ४२३        |
| धर्मावुच्चारण  | 99        | ६७९                | न चाधिको             | ,,        | ४९५        |
| ध्वनि          | >>        | y o y              | न चानुदिति           | 25        | 373        |
| <b>ड</b> वरुपं | 99 .      | ४६०                | न चायमपि             | 91        | <b>३२३</b> |
| ध्यायतेरेव     | 99        | ४२०                | न चार्थ 🕟            | ,,        | ४३७        |
|                | न         |                    | न चारय               | 12.       | ३७२        |
| न च शाखान्त    | त. वा.    | ₹ ₹ 0              | न चाल्प              | ,,        | Yok        |
|                |           |                    |                      |           |            |

| न चावान्तर      | 11                | ६२९               | नवाऽऽनु            | न्या. सु. | २४९         |
|-----------------|-------------------|-------------------|--------------------|-----------|-------------|
| न चास्य         | न्या. सु.         | ६१                | न वाऽऽगमने         | ,,        | <b>२</b> ४९ |
| न चैतस्मान      | त. वा.            | ६२७               | न वा               | त. वा.    | 208         |
| न चेदं          | 23                | ४०९               | न वैतच्छ           | "         | ३६०         |
| न चैभि          | "                 | ४५५               | न शास्त्र          | >>        | ३७४         |
| न चैषा          | 22                | ४९५               | न शास्त्रपरिमाण    | 99        | ३५१         |
| न ञ्            | न्याः सुः         | ३९५               | न संस्थानं         | 19        | ६२८         |
| न जात्या        | त. वा.            | ४६९               | न सिद्धम           | "         | 833         |
| न तावद्         | 33                | ५२७               | न हि गोत्व         | ,,        | ६६१         |
| न ताभ्यामति     | न्या. सु.         | ६३                | न हि शास्त्र       | 22        | ४०९         |
| न तावत्         | त. वा.            | ሂዓ៰               | न हि केचित्स       | **        | ३७३         |
| न तावदनृषिः     | >>                | ४५५               | न हि प्रमादपाठत    |           | २९५         |
| न तुस्मृतेः     | त. वा.            | २९०               | न हि तत्रैकरूपत्वे | 99        | २=९         |
| न तोयं          | 79                | २६६               | न हि हस्तिनि       | 29        | २५४         |
| न त्वा          | ,,                | ३७४               | न हि व्याकरणादी    | र्ना,     | ५१०         |
| नत्वत्रो        | 22                | ४८७               | न हि दृशो          | 99        | ३७४         |
| न त्वर्था       | "                 | ६३२               | न ह्येतद्यजमानस्य  | 99        | ३२३         |
| ननु युंलिङ्ग    | ,,                | ३७०               | नाना               | <b>"</b>  | ४१५         |
| ननुशास्त्रार्थं | ,,                | ३६४               | नान्यत्वं          | "         | ६७९         |
| ननु             | ,,                | प्र९१             | नादो               | न्या. सु. | ६०१         |
| ननु चाशीच       | 91                | <b>३</b> २३       | नाम च              | त. वा.    | ४८१         |
| ननुच            |                   | 289               | नामान्तरे          | . 29      | ४८१         |
| ननु श्रुत्य     | "                 | २९२               | नामाख्यातपदे       | -99       | ६७४         |
| नमु चाऽऽकति     | >>                | ६७५               | नावान्तर           | न्या. सु. | २०७         |
| ननुगौरिति       | **                |                   | निरुक्तादेश्च      | त. वा.    | 836         |
|                 | <b>&gt;&gt;</b> . | <b>६७६</b><br>२०४ | निरुक्तव्या        | 22        | ४३४         |
| न मांसमक्षण     | 22                | 32X               | निरुक्तव्या कि     | 57        | ४३३         |
| नन्वमेध्येन     | "                 | 798               | निरुक्तव्याकियाह   | ारा "     | 833         |
| नन्वेवमपि       | >>                | 900               | नित्यं             | 99        | ÉźR         |
| न पश्चाच्छ      | ,,                | .२९०              | नित्यत्वे          | ,, .      | ४७४         |
| न प्रघानपदं     | ,,                | ४१०               | नित्यनैमित्तिके    | न्या. सु. | ६१४         |
| न प्रयोगा       | >>                | 830               | नित्यमेवा          | त.वा.     | ३५५         |
| न वर्धयेदथाहानि | 22                | इर्४              | नियमार्थे 📜        | 22        | २८०         |

| ७३२                    |                    | मीमांस           | दर्शनम्                  |                  |              |
|------------------------|--------------------|------------------|--------------------------|------------------|--------------|
| नियमः                  | **                 | ५९१              | पश्चमेन                  |                  | ४७४          |
| नियोगेन                | ,,                 | ६२६              | पठ्यमान                  | 1)               | .२९२         |
| नियोज्यश्च             | न्या. सु.          | ६२               | पदात्                    | "                | ६२७          |
| <b>निराकाङ्क्ष</b>     | ,,                 | प्रवृद्          | पदार्था                  | 73               | ४३५          |
| निराकरण                | 21                 | ६५०              | पत्रीर्ण                 | 92               | ४३६          |
| निराधारत्व             | "                  | २न४              | पदार्थत्वेन              | ,,               | <b>₹</b> ¥,5 |
| निर्गतेष्वपि           | 19                 | ४९६              | परत्रा                   | 31<br>31         | 488          |
| निर्ज्ञाति             | "                  | ५८७              | परस्पर                   | 37<br>33         | ०९५          |
| निर्वोढ थे ह           | **                 | रद४              | <b>भरस्परविरुद्धत्वं</b> |                  | 253          |
| नेयम                   | 99                 | ६२१              | परस्परेण                 | 11               | <b>490</b>   |
| नेष्टिक                | "                  | ३२६              | परस्परविरुद्धे           | ,,               | २९४          |
| नैकस्मादपि             | . न्या. सु.        | ६१४              | परलोक                    | "                | 356          |
| नैतद्युक्तं            | _                  | <b>Ę</b> ?       | पराधीन                   | **               | २८७          |
| नं <b>तदेव</b>         | "<br>त. वा.        | ३७२              | परोऽवधि:                 | 3,               | ३२५          |
| नैतदेधं                |                    | ४२३              | परिमाणमपि                | 39               | ३५५          |
| नैतेषां                | 11                 | <b>४</b> ५५      | परिनिष्ठित               | "                | ३२७          |
| नैतत्तुल्य             | "                  | . 868            | परिशब्दोऽपि              | »,               | 322          |
| नेराकाङ्क्यात् <u></u> | ,                  | २≒४              | परेण                     | "                | ४६७          |
| नैव                    | "                  | 358              | पशुहिंसा                 | ,,               | ३६३          |
| नैव तावच्छ्ति          | ,,                 | 358              | पापक्षयो                 | ,,               | ३२३          |
| नैव ब्रीहिभिरिष        | ı,<br><del>i</del> | २८८              | पारतन्त्र्या             | न्याः सु         | . ५४८        |
| नैव तावच्छुतिस         |                    | 340              | पाश्चात्य                | 13               | ३२६          |
| नैव म्लेच्छ            |                    | ४९३              | पाषण्डिनां               | "                | 383          |
| नैवा                   | 22                 | <b>£</b> 35      | पिकादिशब्द               |                  | ४३५          |
| नवा<br>नैवो            | ,                  | ४१९              | पुनर्जात्या              | ा)<br>व्यास      |              |
|                        | भ्र<br>=गाःसः      |                  | पुनर्वायु                | त. वा.           | <b>६२६</b>   |
| नैष                    | न्याः सु           | ३८७              | पुराणन्याय               | ं "<br>न्याः सुः | <b>६२</b> ८  |
| नोपादेय                | त. वा.             | ३७२              | पुराणन्याय               | * -              | . ३७९<br>४०१ |
| न्यूना                 | "                  | γ <sub>غ</sub> κ | पुराणं                   | 37               | ३००          |
|                        | Ф                  |                  | पुराण <u>ं</u>           | "<br>त. वा.      |              |
|                        |                    | ধ্ৰু০            |                          |                  | ¥8¥          |
| पक्ता                  | <i>ा</i><br>रे≘ाना |                  | पुरुषा<br>यहषस्य         | 93               | えるさ          |
| पक्षी योऽङ्गीकृत       | 1 (1. 41.          | ` २५४            | पुरुषस्य                 | 7)               | २९४          |

| <b>पुरुषान्तर</b>          | 23        | २९२                                     | प्रथमं .        | न्या. सु. | ्र्रद  |
|----------------------------|-----------|-----------------------------------------|-----------------|-----------|--------|
| पुंस्त्वा <b>द्</b>        | g. /      | ६२८                                     | प्रदानानि       | त्. वा.   | ३६४    |
| पूर्वप्राप्ती              | "         | २९१                                     | प्रदेशान्तर     | 99        | ४१४    |
| पूर्वसामान्य               | "         | ६८४ -                                   | प्रपाठ          | 91        | . ४६९  |
| पूर्वपक्षेऽपि              | "         | ६८०                                     | प्रमाण          | 99        | ४१६    |
| पूर्व विज्ञान              | न्या. सु. | 288                                     | प्रमाण          | 99        | ४९४    |
| पूर्वोक्तेनैव              | त. वा.    | २९४                                     | प्रमाणत्वं      | 99        | २८७    |
| पूर्वोक्तेन<br>पूर्वोक्तेन | •         | 429                                     | प्रमाणपदवीं     | 22        | -2=0   |
| **                         | 55        | ६७८                                     | प्रमादमेव       | ,99       | . ५९१  |
| पूर्वोक्तेनैव              | "         | ४८७                                     | प्रमाणत्वा      | 99        | २९३    |
| प्रकृति                    |           |                                         | प्रभु:          | **        | ३१४    |
| प्रकृते                    | त. वा.    | ६७६                                     | प्रवृ           | 99        | . 358  |
| प्रणमामि                   | भा, वि    | . 8                                     | प्रयाज।दि       | 23        | १९६    |
| प्रतिकञ्चुक                | त. वा.    | ३६०                                     | प्रयोगस्य       | 39        | ६७५    |
| प्रतिमन्व                  | 53        | ३६०                                     | प्रयोगान्तरकाले | 99        | २८७    |
| प्रतिभान्त्यः              | न्या. सु. | २६९                                     | प्रयोजनं        | 91        | ६२३    |
| प्रतिज्ञा                  | 15        | 393                                     | प्रयोग .        |           | ६२४    |
| प्रतियज्ञं                 | त. वा.    | ३६१                                     | प्रवर्तेंऽहमिति | न्या. सु. | Yop    |
| प्रवर्तकं                  | न्याः सुः | ६३                                      | प्रवर्त्तको     | 99        | Ęo     |
| प्रतिष्ठित                 | 2)        | ४२१                                     | प्रविप्रक्ता    | त. वो.    | ६२९    |
| प्रतिपत्ता                 | 92        | ५६२                                     | प्रवृत्तेरात्म  | न्या. सु. | . ६२   |
| प्रतिषेधी                  | 21        | ३७२                                     | प्रसरं न        | त. वा.    | . २५४  |
| प्रतिसिद्धाः               | **        | ३२६                                     | प्रसिद्ध        | ,,        | ४९४    |
| प्रद्वेषा                  | 99        | ४६७                                     | प्रसिद्धी       | 99        | 798    |
| प्रत्यय                    | त. वा.    | ४२१                                     | प्राक्          | **        | ३२२    |
| प्रत्यक्ष                  | ,,        | ६२५                                     | प्रागुद         | 99        | ४०२    |
| प्रत्यक्ष                  | 99        | ६७९                                     | प्राग्देशो      | 99        | ¥03    |
| प्रत्यक्ष                  | त. वा.    | ४५४                                     | प्राच्या        | "         | ४८३    |
| प्रत्यक्षमनुमानं           | न्या. स्. | २६८                                     | प्राच्येषु      | ,,        | . Xo£  |
| प्रत्ययेन                  |           | , · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | प्राति          | 99        | ५२०    |
| प्रत्यक्षानुपलब्धे         | 91        | २४९                                     | प्रामाणमयते     | , ,,      | २९४    |
| प्रत्ययस्यापि              | · , , ,   | ६७४                                     | प्राप्तेषु      | "         | ३ंध्रद |
| प्रत्ययार्थस्या            | . 99      | ७६४                                     | प्रोक्षणं       | 99        | ६७६    |
| 44141441                   | 33        | 04.                                     | 2141            | 33        | , ,    |

## मीमांसादशंनम्

| <b>प्रियङ्गव</b>    | ,,           | ४१९        |                 | म               |     |
|---------------------|--------------|------------|-----------------|-----------------|-----|
|                     | फ            |            | मनीषिवत्        | न्या. सु.       | ሂሂട |
| फलस्य               |              | Ęą         | मनो             | त. वा.          | ४३९ |
|                     | न्या. सु.    | <b>41</b>  | मंत्रक्रमानु    | न्या. सु.       | १९६ |
| ्फलमस्य             | त. वा.       |            | मंत्रवणीयच      | 9,              | १९६ |
| দল                  | न्या. सु.    | <b>368</b> | मन्वा           | त. वा.          | ४५६ |
| फलबद्धयवहारा        | >>           | <b>४</b> प | मम              | 17              | ३६९ |
| फलबद्               | त. वा.       | ५७५        | मम हि           | ,               | ६६१ |
| फाल्गुने            | 99           | ४१९        | महत्त्वा        | 19              | ४३७ |
|                     | ब            |            | महताऽपि         | न्या. सु.       | २५१ |
| बलवन्तं .           | त. वा.       | २९६        | महाजन .         | त. वा.          | ३२९ |
| बहुजिज्ञास          | 99           | २९०        | महाभाष्य        | 33              | 800 |
| बहुवेद              | ,,           | ४५६        | मानान्तराप्रमेय | ात्वे न्या. सु. | ६२  |
| वाधाबाधी            | ,,           | रदद        | मासेन शूद्रो    | . 51            | २=  |
| बुद्धवास्य          |              | ४५९        | मीमांसा -       | त. वा.          | ६७९ |
| बुद्धि<br>व         | 99           | ४६८        | मुखं वा         | . 99            | २८६ |
| थु। छ<br>बोधकत्वाद  | 99           | ४५९        | मुख्य           | ,,              | ५९८ |
|                     | 99<br>STT 27 | <b>409</b> | मूलापेक्षां     | ,,              | ६९७ |
| ब्रह्म              | न्या. सु.    |            | मोक्षार्थी      | न्या. सु.       | ६१४ |
| ब्रह्महत्या         | **           | 978        | मृत्तिका        | त. वा.          | きっと |
| ब्राह्मण            | त. वा.       | ३७२        | •               |                 |     |
| ब्राह्मणा नि        | . **         | ४७२        |                 | य               |     |
| ब्राह्मणार्थो       | **           | 230        | यच्चाऽऽदी       | त्त. वा.        | २६४ |
| बृहट्टीकायां        | न्या. सु.    | ६१४        | यच्चादी         | "               | ३४४ |
|                     | भ            |            | यच्चास्य        | 9,              | ५९३ |
| भवेन्नाकरणे         | न्या. सु.    | ६३         | यच्चिह्नं       | ,,              | ४९३ |
| भवन्नाकरण<br>भिन्ना | त. व.        | ४२१        | यच्चैत          | 91              | ४४८ |
|                     |              | ४६७        | यञ्चैतद         | 29              | २९२ |
| भूयसा               | ,,           | रद्र       | यञ्चैतद्व       | 9)              | ६२४ |
| भूयस्ता स्मिन्      | **           | 350        | यज्पाद्य        | 1,              | ६७५ |
| भ्रातृणा            | ११<br>ज्या स | ३८३        | यञ्च            | 39              | ५७२ |
| भ्रान्तेर           | न्याः सुः    |            | यः काश्चित्     | न्या. सु.       | २५४ |
| भ्रान्तेर           | त. वा.       | २६४        | वः कार्यन्त्    |                 |     |

### भीमांसादर्शनस्थरलोकानां सूची

XFU

यथैवाऽन्य 359 २८९ यतः स्मृत्या त. वा, 11 यथैवाव स्थितो ३७२ **423** यतस्तु 7, यथोपनयनं 853 XFX यत्तु वेद 13 यदधीतं 250 न्या. सु. यत्तु हेत्वन्तरं ३६५ यदा शास्त्रा . ३६२ त. वा. यत्तु दिङ् ४१० यदाह्यादी 797 यत्र त्वस्ति ४२४ 91 13 यदि ह्यथं EOX यत्र देशे हियः .. Yox 93 99 यदि वा 483 यत्र तूरप्रेक्षया र्ध्र 22 23 यदि वा काल ३२५ यथर्ता 359 33 यदि साघु 408 यथा चम्लेच्छा 620 99 यदि व्याकरण 499 यथा रुमायां ३६५ 91 33 यदि स्यात्स 848 यथा तथैव २५६ यदि देश 890 यथावान ३६६ 93 99 यदि वा 429 यथा च जाति 858 97 यदि वेदवि ० ए ६ यथा च म्लेच्छदेशे 820 15 19 यदि शिष्टस्य **¥U**¥ यथा च तुल्य ४८८ - 92 यदि यज्ञोप 323 ४९० यथा च पद्म 19 यदि वाचक X 50 यथा च सर्वशाखा ४५६ 13 यदि द्वित्रा ३२२ यथा वाऽऽकृति ₹ 19 € ,, यदि ह्यना 375 यथा मीमांसक 850 3, 92 यदि मे पतयः न्या. सू. ३८८ यथा च धर्म ४५६ 99 यदुच्यते 248 339 यथा कृतक 23 99 यदुच्यते 383 त. वा. 998 यथाम्नानं 33 यदेव -845 490 यथारल 23 ጸ፡፡ጸ यद्य ६२५ यथाश्रुत 99 99 290 यद्यप्य यथा हि ६२५ 99 12 यद्यप्येवं ₹0€ यर्थंक ४१७ " 93 न्या. सु. 8 यद्यप्यूषर यथैव च वयं **FUF** ,, ६२३ यथैव वेदमूल यदघ् च्य त. वा. ३२० " २९६ यथैव श्रुति ४२० यदा श्रुत्य 19 12 830 यद्वा शिष्टा 388 यथैव ह्यायं 23 91 829 ययैवाश्राद्ध ३२४ यद्वाऽऽचार 97 11

## मीमांसादर्शनम्

७३६

| यद्वा नार्यर्जुनस्यैव | "            | 355   | यावत्प्रत्यक्ष     | 7 33 · · · | रुद्र |
|-----------------------|--------------|-------|--------------------|------------|-------|
| यद्वा भवतु ।          | 91           | 8X8   | यावत्प्रत्यक्षया   | ,,         | २५६   |
| यद्वा सत्यत्वमेवेदं   | 7,           | १७३   | यावद् .            | **         | ४६८   |
| यद्वा प्रयोग          | 15           | .888. | यावद्या            | न्या. सु.  | ६९१   |
| यद्वा शाक्य           | 11           | ४५५   | यावदेवो दितं       | त.वा.      | ४५९   |
| यद्वा योगविभागेन      | ,,           | २९६   | यावदेकं            | 13         | ३२७   |
| यद्वा यावच्छ्रुतेरध   |              | 758   | या वेदब ह्याः स्मृ | तयो ,,     | 330   |
| यद्वोक्तस्तत्र        | 11           | ६७६   | या वेदवाह्याः      | भा. वि.    | २६४   |
| यत्राऽऽहत्य           | 1,           | 340   | युगपत्             | त. वा.     | २८९   |
| यः पुनर्वेद           | 19           | ४७५   | युक्तं             | ,,         | 323   |
| यशो दर                | न्या. सु.    | ३९०   | युक्तमिच्छा        | न्या. सु.  | ६४    |
| यस्तन्तू              | त. वा.       | ४६ँद  | युगपत्             | 57         | ३६५   |
| यस्तानि               | ,,           | ५२०   | येन                | ,,         | ४७१   |
| यस्तु तं              | ".           | ४५४   | येन यत्नेन         | न्या. सु.  | २४१   |
| यस्तु प्रयुङ्कते      | न्या. सु.    | ४६०   | येनास्य            | त. वा.     | ३७०   |
| यस्याप्य              | त. वा.       | ४०९   | येनास्यानु         | न्या. सु.  | ६१    |
| यस्मादविरभूद्         | भा. वि.      | ٧.    | येनैवं             | त. वा.     | ४५९   |
| यस्मादा               | त. वा.       | ४८९   | येऽपि              | 22 ,       | ४८७   |
| यस्मिन्               | न्या. सु.    | ३८३   | ये भव्दा           | ,,         | ४३३   |
| यस्माद्ये             | त. वा.       | ४१८   | येषां              | 57         | ३७०   |
| यस्य                  |              | ४३७   | येषामनुगमो         | "          | ५१५   |
|                       | ,,<br>त. वा. | ५०५   | योऽपि              | **         | प्रवर |
| यस्य ह्यानियता        |              |       | योगे               | ,,         | ५९३   |
| यस्या                 | न्या. सु.    | ३८६   | यो ब्राह्मण        | त. वा.     | ३७१   |
| यस्या व               | त. वा.       | ४९४   | यो यो ग्रहीता      | न्या. सु.  | २४१   |
| स्यस्य दृष्टं भा      |              | २०५   | यो वा              | 37         | ३६७   |
| यस्य ह्यल्पेन         | त. वा.       | ३२३   | यो हि              | ,,         | ४०७   |
| या चोन्त्या           | "            | ३६७   | यो ह्यसावन्तः      | 71         | ३४२   |
| या चोक्ता             | **           | ६७४   | यौवनस्थैव          | **         | ३६७   |
| या जनाः               | न्या. सु.    | २७३   |                    |            |       |
| या तद्वहि             | त. वा.       | ४६९   |                    | ₹          |       |
| या तु                 | . 23         | ሂടባ   | रक्षाद्यपि         | त. वा.     | ५१७   |
| यान्येव               | 99           | ४४्८  | रत्न               | 3,         | ४७०   |

|                          | मी        | मांसाद <b>र्शन</b> स | थक्लोकानां सूची         |            | <b>७</b> ६७        |
|--------------------------|-----------|----------------------|-------------------------|------------|--------------------|
| रध्याकर्दम               | न्या. सु. | <b>₹</b> 99          | लौकायतिक                | şį.        | २५४                |
| रसवीर्यं                 | त. वा.    | ४१६                  | लौकिकी                  | 91         | 848                |
| रागहेषमदो                |           | २८३                  | ली किने प्वेव           | 29         | <i>७७३</i>         |
| रागद्वेष                 | 2,        | ३४५                  |                         | ्र<br>व    | •                  |
| रुद्धिशब्द               | ,,        | <b>६३</b> 9          | वक्तुं                  | च. वा.     | - Y90              |
| रुद्धश्रुत्य             | 39        | २८६-८७               | वक्तव्य:                | 91 '       | ६७४                |
| रूपशब्दा<br>रूपशब्दा     |           | ६२=                  | वदन्ति                  | <b>3</b> 7 | ४५९                |
|                          | 99        |                      | वरणाद                   | 15         | ३२६`               |
| रुष्यते                  | 15        | २८६                  | वदाम्रो                 | 9)         | ४६७                |
|                          | ਲ         |                      | वदामोऽत्र               | 19         | ४३४                |
|                          |           | h n 3                | वर्ण                    | ,,         | ५२५                |
| लक्षणो                   | 32        | ४२३                  | वर्तमाना                | )1         | ४२७                |
| लक्षण                    | "         | ४८६                  | वर्तमानाप               | ,,,        | rox                |
| लक्षणा                   | 23        | ४५७                  | वशिष्ट                  | 9)         | ३६७                |
| लक्षयेद्                 | 99        | ५१७                  | वस्तु                   | "          | ६३२                |
| लक्ष्मी                  | न्या. सु. | ३८८                  | वस्त्रान्तरित           | 9,         | २९३                |
| लब्धव्यः                 | "         | २न६                  | वक्ष्यत्येव             |            | ४१९                |
| लिङर्थंस्य               | 19        | ६२                   | वाक्य                   | 19         | ५२९                |
| लिङ्गा                   | त. वा.    | ४९३                  | वाक्यान्तरै             | 19         | 373                |
| लिङ्गाद्यवाच्यता <b></b> | न्याः सु. | Ę¥                   | वाक्याधि                | 99         | c f X              |
| लिङ्गो                   | त. वा.    | ४९४                  | वाक्यार्थेषु            | 99 '       | ४२३                |
| लोक:                     | (I. 4II.  |                      | वाचकत्वा                | 39         | ४७२                |
|                          | 29        | ३६६                  | वाचकत्वे                | 9,         | ६७४                |
| लोकवेद:                  | 19        | ४२६                  | वाचकै                   | 29         | , Xo5              |
| लोकप्रसिद्ध              | "         | ४०७                  | वाच्य                   | 23         | ४८१                |
| लं}कादिकारणं             | 51        | ३३०                  | वाक्यमात्रे             | 33         | ६७५                |
| लोकादेव                  | 99        | 400                  | वाजिकत्व                | 91         | ६२८                |
| लोकाय                    | ,,,       | ३४५                  | वाधिता<br>वार्तामात्रेण | 13         | <b>8</b> 22        |
| लोके                     | ,,        | ३७२                  | वासुदेवा                | "          | ३२ <b>५</b><br>३६९ |
| लोके तावत्               |           | ४२२                  | विकल्पस्या              | 97<br>99   | <b>459</b>         |
| लोके तु                  | ".        | ४१८                  | विकल्पस्याष्ट           | ,,         | ४५७                |
| लोके यस्य                | 13        |                      | विकल्प                  | ,,<br>,,   | २८८                |
|                          | 29        | ४१७                  | विकारे                  | . ",       | ४१=                |
| लोके हि                  | 12        | ३६४                  | विगति                   | 92         | ४९४                |
| लीकिक                    | "         | ४१६                  | विचार                   | 97         | ६२७                |

#### ७३'द

#### मीमांसादर्शनम्

| विचार्यते     | . ,,        | ६२५         | वेदावृते             | 33        | ४४७        |
|---------------|-------------|-------------|----------------------|-----------|------------|
| विच्छिन       | न्या. सू.   | ५६४         | वेद शब्दा            | 39        | ४७५        |
| विषयो         | **          | २६८         | वेदश्च यदि           | ,,        | रंद४       |
| विषस्य        | त. वा.      | ३२४         | वेदानधीत्य           | 59        | ३२६        |
| विधिशून्य     | 11          | ४७४         | वेदानधीत्यवेदौ       | भा. वि.   | २५९        |
| विधि          | न्या. सू.   | ३९४         | वेदिरेव .            | त. वा.    | ३५९        |
| विधिश्रा      | ,,          | ३९४         | वेदिकान्य पि         | "         | २८४        |
| विधिप्राप्ता  | त. वा.      | १९५         | वेदेऽपि              | "         | ६७६        |
| विधिरत्यन्तम् | भा. प्र.    | २१२         | वेदे यथोपलभ्य        | 17        | ४७१        |
| विधेय         | न्या. सू.   | ३९४         | वेदे                 | ,,        | <i>७७३</i> |
| विध्यर्थ      | त. वा.      | ४८३         | वेदे व्याकरण         | 37        | ५२०        |
| विना          |             | ५२८         | वेदे तावेव           | "         | ६८०        |
| विपलम्भ       | »<br>त. वा. | २८६         | वेदेनैवा             | न्या. सु. | ४०२        |
| विमतिके       |             | ४०४         | वेदेनाशास्त्र        | त. वा.    | ६७९        |
| विरुद्धत्वं   | •           | २५३         | वेदेनैव              | "         | <b>XXX</b> |
|               | "           | <b>३</b> २२ | वेदेनैवाभ्यु         | 22        | 3 40       |
| विरुद्धत्वे   | "           | 75%         | वेदेष्वपि            | >>        | ५१४        |
| विरोधेऽप्य    | ,,          | २५२         | वेदोऽखिलो            | भ्या. सु. | 803        |
| विरोधपरिहार   | **          |             | वेदोऽपि              | "         | २६=        |
| विरोधे        | ,,,         | २नर         | वेदो                 | त. वा.    | ३६६        |
| विशेषण        | 97          | 808         | वेदो हीदृश           | 12        | ३२१        |
| विक्षिप्ता .  | "           | ४३७         | वेश्यानां            | 29        | ३७५        |
| वेद _         | 99          | ४१९         | वैदिकेष्वपि          | 37        | ६७९        |
| वेदऽस्मृति    | "           | ४११         | वौघायनीय             | "         | ४४४        |
| वेदत्धं       | . 27        | ४५५         | व्यक्तया             | 1.99      | ४८८        |
| वेदमूल        | 39          | ५३१         | व्यक्तिपक्षे         | ,,        | ६७६        |
| वेदमूलानुमानं | "           | २८४         | व्यक्ति              | "         | ४८८        |
| वेदं हि       | 99          | ४४७         | व्यक्तिर्वी          | ,,        | ६७५        |
| . वेदं कृत्वा | 99          | ३५९         | व्यक्तेर्जाति        | 99        | ६८०        |
| वेदवाक्या     | "           | ४५५         | व्यक्ती              | ,,        | ६२७        |
| वेदादेव       | ,,          | ४५५         | व्यपदेश। दि          | . 59      | ६७७        |
| वेदादेवान्    | ,,          | ४५०         | <b>च्यपदेशा</b> दिभे | ,,,       | ६७७        |
| वेदार्थ       | 22          | ४७५         | व्यपदेशस्य           | 22        | ६७५        |
| नुषाच         |             |             |                      |           |            |

|                      | मीमा      | सादर्गं नस्थ | लोकानां सूची      |           | ७३९            |
|----------------------|-----------|--------------|-------------------|-----------|----------------|
| <b>व्यवस्थापयिता</b> | ,,        | रद           | शिष्टै            | ,         | ३६४            |
| व्यवक्तया            | **        | ४९३          | शिष्यान्          | ,,        | ४७६            |
| व्यवहारे             | न्या. सु. | ६०१          | <b>शिष्यानु</b>   | ,,        | ५२९            |
| व्याकृता             | त. वा.    | ሂባሩ          | शीव्रसङ्खला       | 27        | ७०३            |
| व्याख्याता           | **        | ६२६          | शुद्धचशुद्धी      | 99        | ३२४            |
| व्याप्तेश्च          | न्या. सु. | 9६३          | <b>मुद्धा</b>     | 99        | ६३२            |
| वृत्तिरथें           | त. वा.    | ६७=          | <b>খু</b> द्रान्न | 11        | ३६३            |
| वृद्धप्रयोग          | न्या. सु. | ६०२          | शीचयज्ञो          | "         | ३५९            |
| वृक्षत्वात्          | त. वा.    | ६३८          | शोभा              | न्या. सू. | ४०२            |
| वीहयो                | 29        | २८८          | शोभा              | त. वा.    | ३२८            |
|                      | হা        |              | शोभमूलं           | 19        | ३२२            |
| श क्ति               | त. वा.    | ६३३          | पडङ्गो            | 21        | . ५२०          |
| शब्दत्वे             | ,,,       | ५२७          | घणामपि            | ,,        | ५९०            |
| <b>ग</b> ब्दान्त     | "         | ६२८          |                   | स         |                |
| शब्दार्थेन           | 21        | ६७७          |                   |           |                |
| शब्दानु              | 91        | प्र१४        | सक्तुमिव          | न्या. सु. | प्रहर          |
| शब्दान्तरगतार्थे     | न्या. सू. | ६१           | सचायमुभयो         | त. वा.    | २८८            |
| <b>भ</b> व्दादिपु    | त. वा.    | ४६८          | सति               | 11        | ४९८            |
| शब्दश्चीत्पाद्य      | 1,        | ५२८          | सत्यमेवा          | <b>12</b> | ६२७            |
| शमोदमस्तपः           | न्या. सू. | २८           | सत्यवाया          | 7,        | ४५६            |
| शरीरस्थितये          | त. वा.    | ३६३          | सत्यं             | 1,        | २९३            |
| शाक्यादयश्च          | 2,        | 330          | सत्तामेते         | 11        | <b>6 4 9 0</b> |
| शाक्या               | 31        | ४५९          | सदाचार्           | , n       | ३६३            |
| शाखाच्छेदो           | 27        | 800          | सदो               | न्या. सु. | 338            |
| शाखानां              | 91        | २६४          | ·सप्तमो           | ,,,       | ३९०            |
| शान्तिपुष्टच         | 11        | ३२३          | समानविषय          | त. वा.    | २९१            |
| शास्त्रेण            | "         | ३५१          | समाम्ना           | n         | ५१७            |
| शास्त्राङ्ग          | ,,        | ५३१          | समानाध्येतृ       | 91        | ४७४            |
| शास्त्रास्था         | 1,        | ४३३          | समीहिता           | 11        | 9.88           |
| शास्त्रास्था         | 22        | ४२३          | समुदाय            | ,,        | ४्रह           |
| शास्त्रास्था         | ,,        | ४१८          | सम्प्रदाय         | ñ         | <b>४</b> ५५    |
| शिष्टं               | ,,        | ३७४          | संप्रत्यपह्नु     | n         | २८७            |

ولأف

## मीमांसादशंनम्

| संख्या          | ,,,       | ६७७         | सातु              | ,,             | रदर         |
|-----------------|-----------|-------------|-------------------|----------------|-------------|
| सम्बन्धैः       | 13        | ४९९         | साक्षात्त्रवृत्ति | न्या. सु.      | ६२          |
| सम्बद्धयोश्च    | 11        | ५११         | साधुत्वं          | 1,             | ६०१         |
| संयोगेऽस्ति     | न्या. सु. | 9७४         | साधुत्व           | त. वा.         | २८९         |
| सवालघो          | त. वा.    | ४२२         | साधुभि            | 11             | ५३१         |
| संवाद           | ,,        | ४७४         | साधूनेव           | "              | ५९१         |
| सम्बोधने        | न्या. सु. | ६०९         | साधो              | ,,             | <b>デ</b> ey |
| संमुग्ध         | त. वा.    | ४८८         | साध्यता           | न्या. सु.      | ६३          |
| सर्वत्रेन्द्रिय | ,,        | ६२७         | साध्यहेतत्व       | ,,             | 9६३         |
| सर्वथा          | 23        | ३७१         | सादृश्याद्        | त. वा.         | ४७६         |
| सर्ववर्णं       | 11        | ५२९         | सामध्यं           | *1             | 429         |
| सर्वत्र         | 2)        | 850         | सामवेदे           | •,             | 600         |
| सर्वशाखोप       | 11        | २९१         | सामान्येना        | ,,             | ३२४         |
| सवँ             | ,,        | ६२४         | सास्नाद्ये        | "              | ६९२         |
| सर्वव्याख्या    | 22        | 320         | सिद्धप्रमाण       | ,,             | 9           |
| सर्वं           |           | 855         | सिद्ध             | "              | ४५७         |
| सर्वशास्त्र     | ,,,       | ४७५         | सिद्धमेव          | ,,             | २९६         |
| सर्वत्रैव       | 1)        | ४९७         | सिद्धरूपा         | 71             | १४३         |
| सर्वथा          | ."        | ६७९         | सिद्धानां         | "              | ४५५         |
| सर्वाश्रमा      | ,,,       | ३२६         | सिद्धो लोकप्रवादो |                | २८८         |
| सर्वा           | ,,        | ३२२         | सुतरां            | "              | ५१५         |
| सर्वेषा         | ,,        | ०७६         | सुदेव             | "<br>न्या. सु. | ሂሂፍ         |
| ' सर्वेव        | ,,        | २९२         | सुदेवो            | n              | ४६४         |
| संसिद्ध         | ,,        | ५७२         | सुप्तिङ्गपग्रह    | ,,             | ५४२         |
| संशय            | 22        | ५७२         | सुरा              | त. वा.         | ३६८         |
| सम्भव           | ,,        | ५२०         | सूत्रं तु         | 27             | 888         |
| संस्कृत         | ,,        | ४३४         | सेयमत्यन्ता       | 1,             | २८८         |
| संस्थानस्य      | . "       | ६२=         | सोऽपि स्यादपरो    | "              | २५७         |
| संस्क्रियते     | . ,,      | ५२९         | सोपपत्ति          | "              | ६७६         |
| सह              | . "       | ५९२         | स्तोकेना          | ,,             | ४१५         |
| सहाध्याय        | "<br>· "  | <b>49</b> 5 | स्त्र्युद्य       | n              | प्रदुइ      |
|                 |           | ५९५         | . ७७<br>स्पष्टे   |                | 956         |
| सश्रुति         | 11        | ~ >~        | ,,,               | 23             | ,           |

| ·                   |           |              | -                  |              |              |
|---------------------|-----------|--------------|--------------------|--------------|--------------|
| स्फोट शब्दे         | 23        | प्रद         | स्वरोऽगि           | 12           | ४७२          |
| स्फोटगोशब्द         | 2,1       | ५२९          | स्व रूपवा चि       | न्या. सु.    | ६१           |
| स्फुटै              | न्या. सु. | १९६          | स्याद्वाक्य:       | त. वा.       | ३२५          |
| स्मर्यन्ते          | त. वा.    | ३६१          | स्यादेतदचे न       | 21           | ३२३          |
| स्मार्तस्य          | 19        | २८९          | स्वलक्षण           | न्या. सु.    | २६५          |
| स्मृतिशास्त्रं      | >>        | ₹ <b>२</b> १ | स्वरुपमात्रं       | 99           | २५४          |
| स्मृति              | 12        | इ७इ          | स्वशाखा            | त. वा.       | २९१          |
| <del>र</del> मृति ं | 91        | .२५९         | श्रम्यक्           | न्या. सु.    | २३६          |
| स्मृति              | 99        | रदर          | श्रद्धयेष्टं       | 92           | ४४६          |
| स्मृतिस्तु 💮        | 39        | २९२          | श्रुतिलिङ्ग        | त. वा.       | ४२०          |
| स्मृते              | ,,        | ६७४          | श्रुतिसामान्य      | . ,,,        | ४७६          |
| स्मृत्याचार्थं      | : 9       | २८९          | श्रुतिसामान्य      | 97           | ३६६          |
| स्मृत्याचारयो       | 19 .      | ४२१          | श्रुर्तिस्मृत्यो ं | त. वा.       | २५९          |
| स्मृत्या            | 1,        | २८९          | श्रुतिः            | न्या. सु.    | <b>80</b> ₹, |
| स्मृत्याचारवि       | 99        | ४२०          | श्रुतिस्मृत्यो     | त. वा.       | ३४८          |
| स्मृत्याचारविरोध    | 7,9       | <b>५</b> १५  | श्रुतिराचारमूलं    | 21           | ४२१          |
| स्मृत्या तथैव       | , ,       | ३४८          | श्रुतिस्मृति       | 23           | प्रश         |
| स्मृतीनां श्रुतिम्  | ,,        | ₹२१          | श्रुति मुक्त्वा 🔭  | 23           | २९४          |
| स्मृतीनां न         | **        | रुद्ध        | श्रुतिलिङ्गे       | . 25         | २८९          |
| स्मृतीनां प्रमाण    | 31        | ५९५          | श्राद्धकाले        | न्याः सु     | ३ं५७         |
| स्मृतीनां वा        | 3;        | ४२१          | श्राद्धमन्त        | त. वा.       | ३२४          |
| स्मृतीनां श्रुति    | >>        | ६९७          | श्रीमच्छाबरभाष     | यस्य भाः विः | 8            |
| स्मृतीनां श्रुति    | 33        | 388          | श्रोता तत्र        | त. वा.       | २८८          |
| स्मृतेर्धर्म        | 39        | २५७          | श्रोतुराकृष्य      | 9)           | २८८          |
| स्मृतेश्व           | 21        | ३२०          |                    | ह            |              |
| स्वर्ग              | 21        | ३८७          |                    | -            | 5            |
| स्वरुयूपा           | त. वा.    | ६७८          | हनन                | त. वा.       | ३७०          |
| स्वसंवेद्यं         | >>        | ४६७          | हन्ति कर्तरि       | 9)           | ६७८          |
| स्वरूपेण 🕝          | 9;        | . २८९        | हन्तेव .           | 31           | ३२४          |
| स्वयम्              | ,,        | ३६३          | हस्तहीने -         | न्या. सू.    | ४६१          |
| स्वराद्             | >>        | ६७९          | हस्तो              | 9,           | २७४          |
| स्वतंत्रो           | 11        | ४७०          | हेतु               | ं त. वा.     | ४४४          |
| स्वाध्याय           | 22        | ४३०          | हःत्या             | . 3>         | ५२ंद         |
|                     |           |              |                    |              |              |

## मीमांसादर्शनस्थश्ब्दसूची

| अकृतकत्वं       | त. वा.    | ४५९        | आत्मतुष्टेः      | ,,        | ३६५   |
|-----------------|-----------|------------|------------------|-----------|-------|
| भग्निमीळे       | >>        | ४६९        | आपद्धर्म         | ,,        | ३२४   |
| अग्तिहोत्र      | स. न्या.  | 97         | आम्नायस्य        | सू-       | ૧     |
| अङ्गशास्त्राणां | न्या. सु. | ३५४        | आर्जवम्          | त. वा.    | २८    |
| अदुष्टकल्पना    | शा. भा.   | २२२        | आ स्तिकं         | 23        | ₹=    |
| अध्यवसाय        | "         | ٩          | आश्रयी           | 19        | ું. વ |
| अध्यापयन्       | त. वा.    | ४७४        | इष्टस्य          | न्या- सू- | 38    |
| अनियता          | 99        | ४०५        | उतार्थवादः       | त. वा.    | २९    |
| अनुपपत्त्या     | शा. भा.   | *715       | उदखिदत्          | भा. प्र.  | 47    |
| अनुतवादिनी      | भा. द्र.  | 95         | उमानन्दनम्       | सु. न्या. | 9     |
| अनुष्ठेय        | भा. वि.   | ३४६        | <b>उभय</b> त्र   | शा. भा.   | ६६४   |
| अनुष्ठाने       | त. वा.    | <b>९</b> ३ | <b>ऊ</b> हार्यम् | त. वा.    | ५१८   |
| अन्यार्थतेति    | >>        | ६९५        | ऋत्विजो          | भा. वि.   | इए४   |
| अपाक्षिकं       | भा. वि.   | २६१        | ऐक्षव्यौ.        | त. वा.    | ४२२   |
| अप्रमत्ता       | शा. भा.   | 994        | औदुम्बरो         | भा. पि.   | १४४   |
| अप्सुजो         | 33        | 949        | कर्मजन्यं        | त. वा.    | 998   |
| अभागीति         | भा. वि.   | 976        | कल्प्यमानम पि    | >>        | २४    |
| अभिघानबेलायां   | त. वा.    | ४२२        | कल्पान्तरे       | ,,        | 350   |
| अभियोगः         | शा, भा.   | ४३१        | कन्यायाः         | 99        | ३८६   |
| अभिघातेन        | **        | ٩          | कल्पसूत्राणां    | ,,,       | ४४९   |
| अभिप्रायेण      | त. वा.    | 380        | कत्र धिकरणे      | >>        | ४६५   |
| अर्थवत्येव      | भा, वि.   | 989        | कुमारिलः         | भा. वि.   | 8     |
| अर्थवादेषु      | ,,        | Ę          | कौमारमेव         | त. वा.    | ३८८   |
| अ विप्लुत श्च   | त. वा.    | ४१=        | कीशाम्ब्या       | >>        | १९७   |
| अव्यवस्था       | शा. भा.   | ৭৬২        | क्षणभञ्जादीनां   | 79        | ४४७   |
| अश्वाभिधान्यां  | ,,        | २११        | खर्वेण .         | ,,        | ४११   |
| असर्येषु        | ,         | 973        | खादिरः           | ,,        | 9     |
| अस्थिराणाः      | त. वा.    | ४६८        | गणेशाना          | भा. वि.   | 8     |
| भ्राचाराणाम्    | ,,        | २५         | गाव्यादिभ्य:     | হাা. भा.  | ४०४   |

नियोक्तव्याः ४२७ त. वा. **450** गाव्यादीनां त. वा. निरपेक्षः ६२५ ७७ गोत्वादी ,, ,, निश्चित्य 355 गौणत्वं 929 शा. भा. 39 चरितवन्तः 398 निष्फला: ३३० ,, ,, निष्फलत्वेन इष्यते 986 न्या. सु. YOX त. वा. निषिद्ध मतम् जनार्दनः 9 त. वा. 800 न्या. सु. निपेधस्य **३**९४ जात्युत्कर्पो त. वा. २७ पङ्कोन न्या. सू. ३३७ 989 न्या. सु. जुह्वां पक्षसहस्राणां 393 ७०३ तत्पराजयतः त. वा. पदजातानि ५२६ २७७ तत्त्वज्ञानम न्या. सू. 2) पदानामर्थं: शा. भा. २०४ तदर्थ त. वा. ३८२ पदार्थाः तन्निवृत्तिफला ४०९ त. वा. ३४१ " पराजित्य २५ २९६ तपः " ,, 928 पारिमाणत: शा. भा. 307 तुल्यवला 55 परिग्रह ६९० त. वा. तुल्यैवां -२८८ 23 परिहारः २९७ न्या. सु. २= दाम: ,, पर्यालोच्य FFX ४३४ त. वा. दुस्तरत्वाद् ,, पर्यवसानं भा. वि. 58 दूत विषयं 700 91 पशुभि: २१७ शा. भा. दुढस्मरणेन ५८१ 19 पाक्षिकत्वम्. त. वा. 38 **दिङ्गोहस्य** भा. वि. Ę २४८ पारतन्त्र्यम् 9 देवयजन ,, परामृष्ट: ४४८ देवी 8 23 **58** § पाषण्डिनो धर्मगोचरे ४७६ त. वा. २४ पिण्डेषु धर्मसं हिता ५१० 37 23 धर्मशास्त्राणां ४४५ <u>पुंसग्रहणम्</u> 908 99 धमॅ पुरोडाशं 849 9 2, ४७५ नरकाद्यनिष्टम् पूर्वपक्षार्थम् ४८७ 99 97 844 पौरुषेयत्वम् नराश्रितम् ४९२ 12 833 प्रकल्पितः नपुंसके 803 29 99 990 निर्दिष्ट: प्रच्छन्नरूपा भा. भा. 800 93 निनिमित्तैव प्रजापतिः 9 ४९५ 19

99

शा. भा.

निबद्दना ति

a Rá.

न्या. सू.

प्रतिद्यापि

909

**2** 

| 988                     |             | मीमांस | [दर्शनम्             |           |             |
|-------------------------|-------------|--------|----------------------|-----------|-------------|
| प्रत्यक्षं              | ्या, भा     | २३९    | बाधकत्वं             | भा. वि.   | · `२३०      |
| प्रत्ययार्थः            | , त. वा.    | ६९९    | बा धितुं             | - त. वा.  | . २९३       |
| प्रत्यसाधुः             | >>          | ५१५    | वान्धवाः             | न्या. सू. | ३३४         |
| प्रत्यक्षम्ब            | 91          | ४१     | बृहस्पति:            | त. वा.    | 599         |
| प्रथनस्तुति:            | ,,          | २१८    | <b>ब्रह्महत्याम्</b> | ,,        | 3 ?         |
| प्रदर्शितद्वारः         | "           | ४३७    | ब्राह्मण्यम्         | "         | 22          |
| प्रधान चिन्तया          | <b>39</b> . | ६९६    | <b>न्ना</b> ह्यं     | ,,        | २८          |
| प्रमाणस्वं              | ••          | २९०    | भरतर्षभ:             | ,,        | ७३          |
| प्रमाणम्                | "           | · ሂዓ   | भवेत्काष्ठं          | ,,        | <b>₹</b> 99 |
| प्रमाणवान्              | "           | १२५    | भूतानुवाद:           | ,,        | 79          |
| प्रमादपाठः              | शा. भा.     | 45     | भूतिकाम:             | ,         | <b>দ</b> ০  |
| प्रयुव्जानाः            | त. वा.      | ५१३    | ्र.<br>भ्राम्यतो     |           | २४९         |
| प्रयुञ्जीरन्            | ,,          | ४२०    | मध्वथिनः             | 33        |             |
| प्रयोजनं                | . 19        | ६२३    | मनसा                 | 57        | 37          |
| प्रर <del>ोव</del> नायै | >3          | १४७    | मनागपि               | ,,        | ३६३<br>४०४  |
| प्रवाहरूपेण             | न्या. सू.   | २३४    | मन्त्रत्वे ं         | ,,        |             |
| प्रविलीयते              | भा. बि.     | 8      |                      | >>        | XXo         |
| प्रस्कन्दनम्            | त. वा.      | ५३९    | मन्त्रादिभिः         | 57        | २५०         |
| प्रभाकरैः               | स. न्या.    | 93     | महाकुलीनानाम्        | ,,        | २७          |
| प्रामाण्यं              | ्त. वा.     | २६६    | महापथेन              | ,,        | ४५५         |
| प्रशस्तः                | शा. भा.     | 940    | मशकानुवृत्त्या       | 2)        | ४५६         |
| प्रागवस्थायाम्          | त. वा.      | ४७१    | मार्गेण              | 57        | २९५         |
| प्राथान्येन             | 19          | ६८६    | मुख्यार्थः           | ,,        | 9०५         |
| प्राप्तिः               | . ,,        | ६१३    | मूलान्तरं            | 12        | २५३         |
| प्रामाण्येन             | ,,          | ३०३    | म्लेच्छै:            | ,,        | . 808       |
| प्रियङ्गुषु             | शा. भा.     | ४०३    | यत्प्राणं            | 19        | ३६९         |
| प्रोक्षण                | त. वा.      | ४९     | यज्ञकर्मणि           | भा. वि.   | ९७          |
| पौरुषेयत्वम्            | भा. वि.     | Ę      | याज्ञिकाचारेण        | त. वा.    | ३०७         |
| फंलविधि:                | त. वा.      | २९     | रजत्वम्              |           |             |
| फलविशेष:                | 25          | 33     |                      | भा. प्र.  | 94          |
| वराद्रणद्यं             | शा भा       | Vac    | रिक्तं               | त. वा.    | ४४          |

भा. शा.

शा. भा.

9

9

शा. भा.

त, वा.

४१६

२९६

**च्द्रत्वम्** 

खद्रो ..

वराहशब्दं

बहुमताः

| मीमांसदर्शनस्यंशब्दसूची ७४ |             |         |                    |              |                |  |
|----------------------------|-------------|---------|--------------------|--------------|----------------|--|
| <b>क्र्</b> पदर्शनमात्रेण  | तः वाः      | &&£j    | विसंवादो ः         |              | ४५०            |  |
| <b>रूपानुसारेण</b>         | न्या सू.    | ३४३     | विशिष्टमादा        | · >> ,       |                |  |
| लक्षणतया .                 | ंशा. भा.    | 979     | विज्ञानम्          |              | ्र २०९<br>१ २८ |  |
| लक्षणायोगात्               | भा. वि.     | १७६     | विज्ञेयाः          | 99           |                |  |
| लक्षयेद्                   | त. वा.      | प्रवृष  | वेदंप्रांमाण्ये -  | »<br>भा. वि. | ६१४<br>३८      |  |
| लघीयसी                     |             | . २६४   | वेदस्य             | त. वा.       | * 44           |  |
| लाभ्रणिक्दं                |             | ६५६     | वेदवादिभि:         |              | ४५७            |  |
| लिङ्गा                     | ं न्या. सु. | ४७६     | वेदविरोध:          | 7 - 9,5 _    | 300            |  |
| लिङ्गत्वं                  | ंत. वा.     | 888     | वैदिकाः            | ं न्या. सू.ं | ४५९            |  |
| लिङ्गावगम्य <b>म्</b>      | ;           | Ęo o    | वैदिकार्थः         | · त. वा.     | . ४४३.         |  |
| लोकप्रवाद:                 | ,,          | , \$0\$ | वैषम्यम् ं         | . ,          | २४             |  |
| लोहिताक्षाः ं              | शा. भा.     | ४९३     | <b>न्रीहिषु</b>    | "            | ६७६            |  |
| वक्तव्या                   | ंत. वा.     | ६७५     | व्यभिचारे '        | 22           | 370            |  |
| वाग्योगविद्                | ;           | प्रदर   | व्यंतिक्रम्य       | 6 55         | ४२५            |  |
| वाचकः                      | "           | ६९२     | व्यभिचारतः         |              | <b>ξ</b> 3     |  |
| वपाम्                      | शा. भा.     | 9       | व्यवस्थया '        | ,            | ४९१            |  |
| वर्णसङ्करः                 | तु. वा.     | रं७     | व्यंवस्थिता        | '' शा. भा.   | ४६२            |  |
| वायव्य                     | 1)          | ५३      | व्युत्पत्त्या      | ''भा. वि.    | 99_            |  |
| वायुक्षेपिष्ठ              | स. न्या,    | 99      | व्याचव्टे .        | त. वा.       | ३१७            |  |
| विकल्पः                    | त. वा.      | २८७     | व्यामोहः           | शा. भा.      | २५०            |  |
| विकारत:                    | ,,          | ५४९     | व्याख्यातम्        | न्या. सू.    | २२६            |  |
| विपर्यंय:                  | . 22        | ५२१     | व्याख्यातुम्       | त. वा.       | ४२७            |  |
| विप्रकृष्ट:                | "           | ३०१     | <b>शकटाक्षवत</b> ् | 37           | Rox            |  |
| विप्रतिषेध:                | शा. भा.     | २२८     | शङ्काद्योतकः '     | भा. वि.      | \$1            |  |
| विरुद्धत्वं                | त. वा.      | 38X     | शब्दविषया:         | त. वा.       | ४६१            |  |
| विवक्षितः                  | ,,          | ४३      | शम:                | 11           | २८             |  |
| विद्यमानो                  | शा. भा.     | २३१     | शारदा              | सु. न्या.    | , 8            |  |
| विदुषां                    | त, वा.      | 979     | <b>शालावृकाणां</b> | त. वा.       | २७             |  |
| विधिशब्द:                  | भा. वि.     | २४१     | शास्त्रदृष्टः      | n            | 4              |  |
| विधिपक्षे                  | त. वा.      | qyx     | शास्त्रविरोधः      | सु. न्या.    | 99             |  |
| विरुध्यते                  | 39          | ३२२     | शूर्पम्            | शा. भा.      | १६७            |  |
| विशसनाद्यपि                | 22          | ६७३     | शौचं               | त. वा.       | रुष            |  |

| शा. भा.  | २३६                                                                                                                   | सिद्धप्रमाणभा                                                                                                                   | वस्य . ,, 😬                                                                                                                                                                                                                  | · <b>6</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| त. वा.   | २ द                                                                                                                   | सुराघसे 🧠                                                                                                                       | न्या. सू.                                                                                                                                                                                                                    | २७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 33       | ४५६                                                                                                                   | स्तुतिपदेषु                                                                                                                     | त. वा.                                                                                                                                                                                                                       | ४१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| स. न्या. | 99                                                                                                                    | स्तेनं                                                                                                                          | भा. प्र.                                                                                                                                                                                                                     | १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| त. वा.   | ४२७                                                                                                                   | स्रुवो .                                                                                                                        | त. वा.                                                                                                                                                                                                                       | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| . 33     | ₹ o:                                                                                                                  | स्मरणम्                                                                                                                         | न्या. सू.                                                                                                                                                                                                                    | २४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 59 .     | 90                                                                                                                    | स्मारकत्वं                                                                                                                      | ्त. वा.                                                                                                                                                                                                                      | ४४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 99       | <b>द</b> र्                                                                                                           | स्मृतयः                                                                                                                         | **                                                                                                                                                                                                                           | २८४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 99       | 903                                                                                                                   | स्वदर्शने                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                              | ३२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 99       | 22                                                                                                                    | स्वराभावः                                                                                                                       | भा. वि.                                                                                                                                                                                                                      | ४६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| शा. भा.  | ९५                                                                                                                    | स्वसंवेद्यः                                                                                                                     | त. वा.                                                                                                                                                                                                                       | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 29       | 992                                                                                                                   | स्वाध्याय:                                                                                                                      | ं भा. प्र.                                                                                                                                                                                                                   | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| त. वा.   | ७५                                                                                                                    | हास्तिकम्                                                                                                                       | शा. भा.                                                                                                                                                                                                                      | ४५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 99       | ३५८                                                                                                                   | हिरण्यपत्रत्वं                                                                                                                  | भा. प्र.                                                                                                                                                                                                                     | ६५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| शा. भा.  | ६६७                                                                                                                   | हेंतुत्वं                                                                                                                       | शा. भा.                                                                                                                                                                                                                      | १४२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| त. वा.   | ६७५                                                                                                                   | होतार                                                                                                                           | न्या. सू.                                                                                                                                                                                                                    | ३३२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 99 .     | , 300                                                                                                                 | होलाकादीनां                                                                                                                     | भा. वि.                                                                                                                                                                                                                      | そっち                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 22       | ७१                                                                                                                    | ज्ञान                                                                                                                           | 'त. वा.                                                                                                                                                                                                                      | २न                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|          | त. वा.  '''  स. न्या.  त. वा.  '''  '''  '''  शा. भा.  '''  शा. भा.  '''  गा. भा.  ग.  ग.  ग.  ग.  ग.  ग.  ग.  ग.  ग. | त. वा. २६  ७, ४५६  स. न्या. ११  त. वा. ५२७  ०, ३०  ०, ६२  ०, ६२  ०, ६२  गा. भा. ९५  गा. भा. ९५  गा. भा. ६६७  त. वा. ६७५  ०, ३०० | त. वा. २० सुराधसे  ,, ४५६ स्तुतिपदेषु  स. त्या. १९ स्तेनं  त. वा. ५२७ स्नुवो  ,, ६०२ स्वर्षाने  ,, ६०२ स्वर्षाने  शा. भा. ९५ स्वर्षवेद्यः  त. वा. ७०० हास्तिकम्  शा. भा. ६६७ हेतुत्वं  त. वा. ६७५ होतारं  ,, ३०० होलाकादीनां | त. वा. २८ सुराघसे न्या. सू.  ५, ४५६ स्तुतिपदेषु त. वा. स. न्या. १९ स्तेनं भा. प्र. त. वा. ५२७ स्नु वो त. वा. ५० स्मरणम् न्या. सू. ५० स्वर्धाने ५० |

